Felix Emmel, Ein Jahrtausend Mysterienspiele

aufzufangen, ohne die Lohne im gleichen Mafle steigen zu lassen und so die
beriichtigte Preis-Lohn-Spirale in Bewegung zu setzen.

Was Entwicklung und Ausbau der verschiedenen Systeme anbelangt, so
besteht nach dem Urteil des Internationalen Arbeitsamtes einer der hervor-
stechendsten Ziige in der Richtung zu einer immer weiteren Verallgemeine-
rung der Familienzulagen. Wihrend der letzten Jahre hat eine ganze Reihe
von Lindern darauf verzichtet, das Recht auf Familienzulagen von den Be-
dingungen der Anstellung, des tatsichlichen Anstellungsverhiltnisses oder
des Einkommens abhingig zu machen. Andere, in denen das Recht auf Zu-
lagen in einem gewissen Umfang noch vom Anstellungsverhiltnis abhingt,
haben diese Bedingungen immer mehr gemildert. Es werden immer weitere
Schichten erfafit: die Selbstindig-Erwerbenden, die Rentner und sogar die
von Jugend an Arbeitsunfihigen, welches immer ihr sonstiges Verhiltnis
zur Sozialversicherung sein mag.

Das Internationale Arbeitsamt weist ferner auf die immer gréflere Rolle
hin, die der Staat auf diesem Gebiete spielt, und auf die wachsenden Lasten,
die er auf sich nimmt — freilich auch auf den Verlust an Selbstindigkeit, der
sich leicht daraus fiir die privaten Kassen ergibt.

Immer mehr Linder machen ihr Familienzulagen-System in administra-
tiver wie finanzieller Hinsicht zu einem unerlifilichen Bestandteil ihres Ge-
samtsystems sozialer Sicherheit.

Das Erfreulichste bei der ganzen Entwicklung ist, daf} die Familie im
sozialen Bereich die ihr zukommende Bedeutung zuriickgewinnt. Nicht nur
ihre wirtschaftliche Lage, sondern auch ihr moralisches Ansehen erfihrt da-
durch eine Starkung. Sie erhilt die Fahigkeit, wieder selbst fiir ihre eigenen
Glieder zu sorgen und entlastet damit ihrerseits die Offentlichkeit wieder von
manchen Aufgaben, die dieser zu Unrecht iibertragen wurden.

Ein Jahrtausend Mysterienspiele
Von FELIX EMMEL

Die Passionsspiele in Oberammergau, die in diesem Jahre wieder ihre
grofle Weltgemeinde um sich gesammelt haben, werden zum erstenmal in
einem Gelilbde des Pestjahres 1633 erwihnt. Trotz dieses ehrwiirdigen
Alters sind sie aber, was heute den wenigsten mehr bewuf}t ist, nur der spite
Ausliufer einer ungemein reichen Vergangenheit, die sich bis in das 10. Jahr-
hundert zuriickverfolgen lifit. Aus dieser Zeit, und zwar vom Kloster
St. Gallen, stammen die ersten Nachrichten iiber die geistlichen Spiele der
mittelalterlichen Kirche, die sich bis in die Reformationszeit, ja, wie im
Falle Oberammergau, bis heute lebendig erhielten. Grund genug, diese tau-
sendjdhrige Geschichte des geistlichen Spieles zum Anlafl einer heute drin-
gend notwendigen Besinnung zu nehmen. ;

196



Ein Jahrtausend Mysterienspicle

In der Bliitezeit der mittelalterlichen Kultur war fast das ganze Kirchen-
jahr, besonders aber die Zeit der hohen Kirchenfeste, erfiillt von geistlichen
Spiclen. Sie hatten die Geheimnisse des Glaubens zum Gegenstand und hieflen
daher ,,Mysterienspiele*. Ihr Ursprung liegt unmittelbar oder mittelbar in
der kirchlichen Liturgie, die ja bis heute einen gewissen dramatischen Cha-
rakter nicht verleugnet. Solch dramatische Elemente bot besonders die Li-
turgie der hohen Kirchenfeste, und sie vor allem waren es, an denen die Aus-
bildung des geistlichen Spieles ansetzte. Am Christfest erklangen vor der
aufgebauten Krippe die Wechselgesinge der Hirten und Engel, am Fest der
Unschuldigen Kinder die Klagen der Miitter von Bethlehem gegen Herodes,
zur Osterzeit wurde das Leiden und die Auferstehung des Hermn dramatisch
gestaltet, stets unter eingeschalteten Chorgesingen der gliubigen Gemeinde.

Unter dem Orgelchor der Kirche war die tannengriin geschmiickte Biithne
aufgeschlagen, ihr gegeniiber im hohen Chor saf3 die hohere Geistlichkeit.
Urspriinglich sang oder sprach man einfach die Evangelien mit verteilten
Rollen; einer der jiingeren Priester oder Klosterschiiler iibernahm den Be-
richt des Evangelisten, ein anderer die Worte Christi, ein weiterer die Gibri-
gen Personen des Evangeliums, der Chor endlich das Volk Israel. Aber dabei
blieb man nicht stehen. Im Laufe der Zeit kam es zu richtigen dramatischen
Darstellungen der Heilsgeschichte mit Kostiimen und allen Requisiten, die
immer mehr Themenkreise fiir das geistliche Spiel erschlofi. Wenn auch die
Krippen- und Passionsspiele bei weitem iiberwogen, so behandelten doch an-
dere Spiele zum Beispiel die Hochzeit zu Kana, die Taufe Christi und seine
Himmelfahrt. Aulerdem entwickelte sich ein Marien-Mysterium, in dem das
Leben der Mutter Gottes zur Darstellung gebracht wurde. Es gab eigene
Fronleichnamsspiele und das hohe Mysterium vom Jingsten Gericht. Einen
fast revolutioniren Charakter fiir die damalige Zeit hatte das beriihmte Spiel
von den fiinf klugen und torichten Jungfrauen. Daneben finden sich Zwi-
schenspiele aus dem Alten Testament — dhnlich wie heute noch in Ober-
ammergau. Die Spiele wuchsen spiter zu fiinf ,, Tagewerken mit mehreren
hundert Mitwirkenden an, so daf} sie aus der Kirche heraus vor das Kirchen-
portal, auf den Kirchhof oder einen anderen klostercigenen geweihten Ort
verlegt werden mufiten. Immer mehr ging man dazu iiber, die Rollen mit
Laienkriften zu besetzen und sich der Landessprache zu bedienen. So steht
am Ende der Entwicklung das dérfliche Gemeinschaftsspiel gliubiger Laien,
wie es sich bis heute in Oberammergau erhielt.

Es gab also einmal in der Geschichte der Christenheit Jahrhunderte, wo
Kirche und Theater innig verbunden miteinander gingen, wo lebendig er-
falter Glaube ein wahres ,,Theater Christi* schuf und wo dieses aus kirch-
lichem Geist geborene Theater selbst wiederum die ,,groflere Gemeinde™
schaffen half, indem es durch die leibhafte Verkdrperung der Heilsgeschichte
und durch die Uberzeugung ausstrahlende Kraft der dramatischen Verwand-
lung in gleicher Weise Geist und Gemiit der Zuschauer mit der Gedanken-
und Glaubenswelt des Christentums erfiillte.

197



Felix Emmel

Und heute? Die Frage stellen heifit sich schmerzlich des Abstands zu jener
hohen Zeit christlich-abendlindischer Kultur bewufit werden, sie fordert
aber dazu auf, die Zeichen der Zeit zu schen und der Gefahr, die heute dem
Theater und durch das Theater der Kirche droht, mit einer wahrhaft christ-
lichen Antwort zu begegnen.

Der Kommunismus steht heute im Begriff, ein Theater von radikaler Dies-
seitigkeit aus sich zu schaffen und dieses Theater gegen alle Widerstinde
durchzusetzen. Otto Grotewohl hat zum Volksbiithnentag ,,das aktive und
positive Einwirken auf das Theaterleben® proklamiert. Und es blieb nicht
beim bloflen Wort. Aus der ,,Deutschen Volksbiihne** wurde bereits eine zen-
tral geleitete Massenorganisation. Die &ffentliche Hand hat die ehemals
volksbithneneigenen Hiuser beschlagnahmt und betreibt eine streng kommu-
nistisch ausgerichtete Kultur- und Theaterpolitik. Der Osten ist sich also
tiber die Wichtigkeit der Bithne klar.

Zum ideologischen Grundpfeiler fiir alle Kunst wurde die ,,gesellschaft-
liche Wahrheit* erhoben und die gesamte ostliche Theaterkritik einheitlich
daraufhin ausgerichtet. In jedem Drama, auch im klassischen, muf die ,,ge-
sellschaftliche Wahrheit* entdeckt, in der Inszenierung herausgestellt und
vom Schauspieler dargestellt werden, und zwar in klarer Diesseitigkeit nur
sie. Jede Dichtung ist nur dann ,,fortschrittlich®, wenn sie diese ,,gesellschaft-
liche Wahrheit* gestaltet und die kommunistische Idee voll bejaht. Es gibt
nur eine Wahrheit — das Dogma des dialektischen Materialismus; denn die
»gesellschaftliche Wahrheit™ besteht fiir die Ostzone einzig in der unbeding-
ten Marx-Nachfolge, in der gliubigen Hinnahme der materialistischen Ge-
schichtsauffassung. Nach ihr ist der Mensch nichts anderes als das Produkt
der 6konomischen Entwicklung, und alles Geistig-Seelische, alle Kultur stellt
nur den ,,ideologischen Uberbau der rein wirtschaftlich-materiellen Ver-
flechtung des Menschen dar.

Um dieser ,,gesellschaftlichen Wahrheit willen scheut man sich nicht, eine
Dichtung solange umzuformen, bis sie dem kommunistischen Dogma geniigt.
Das geschah zum Beispiel mit Maxim Gorkis ,Nachtasyl®. Dieses erfolg-
reiche Werk ist lange vor der russischen Revolution entstanden und enthilt
als Mittelpunktfigur den Pilger Luka, einen Wahrheitssucher, erfillt von
altrussischer Glaubenskraft. Er gibt den gescheiterten Existenzen des Nacht-
asyls neuen Glauben und neue Hoffnung. Aber die meisten sind zu schwach
und fallen ab, als Luka wieder gegangen ist. Von dieser Tragodie mensch-
licher Schwiiche gibt es nun eine kommunistische Fassung. In ihr ist alles Re-
ligidse (als Opium fiir das Volk) getilgt und der wahrheitsuchende, gliubige
Pilger Luka wird — im Sinne der ,,gesellschaftlichen Wahrheit* — zu einem
»ldeologen der Liige* umgefilscht.

Schon bildet das ,,Deutsche Theaterinstitut® in Weimar ganze Klassen zu
geschlossenen Spielkorpern fiir das kommende kommunistische Theater in
Deutschland aus, und zwar nach der Methode des grofien russischen Thea-
terleiters Stanislawski — freilich nur scheinbar nach ihm, denn von dem we-

198



Ein Jahrtausend Mysterienspicle

sentlichsten Ziel dieser Theaterschularbeit, dem Erreichen der ,,gesellschaft-
lichen Wahrheit, steht bei Stanislawski kein Wort. Einer der Hauptmit-
arbeiter in Weimar, Otto Lang, spricht von den Erziehungsgrundsitzen fiir
die jungen Schauspieler wie folgt: ,,Die ideologische Erzichung, die auf den
fortschrittlichsten Erkenntnissen der Gesellschaftwissenschaft, dem histori-
schen und dialektischen Materialismus basiert, erfolgt in engster Verbindung
mit der fachlichen Ausbildung und mufl diese durchdringen. Sie wird so fiir
den Studenten zu einem untrennbaren Bestandteil seiner Gestaltungskraft™
(,,Theaterstadt Berlin“, Verlag Henschel, Berlin, S.359).

Noch gefihrlicher vielleicht als diese systematische Ausrichtung des
schauspielerischen Nachwuchses ist das ,,Dialektische Theater* Bert Brechts
im Ostsektor Berlins. Denn in der kiinstlerisch getarnten ,.epischen Drama-
tik* Brechts ist bereits ein klares Leitbild fiir ein kommunistisches deutsches
Theater wirksam.

Was stellt das Theater der Westzonen dieser Sammlung der Krifte im
Osten entgegen? Bisher so gut wie nichts. Es ist, wie Egon Vietta es aus-
driickte, ein ,,reaktionires” , Theater ohne Pneuma®. Ein solches Theater
aber ist im Kampf der Geister verloren. Nur wenn das Theater sich mit dem
starken Atem der christlichen Idee erfiillt, wird es in dieser Zeit bestehen
und siegen, auch und gerade tiber dienur-, gesellschaftliche Wahrheit™ des
Ostens. Allein die iibergesellschaftliche Wahrheit erleuchtet den ganzen Men-
schen und bringt ihn in Beriihrung mit jenen Michten, die ihm die Erfillung
seines metaphysischen Dranges fiber alles vordergriindig Materialistische
und Gesellschaftliche hinaus ermoglichen. Mit dieser Wahrheit fingt alles
echte Menschentum an. Und eben diese Wahrheit ist es, die den Menschen
zu Gott und seiner Offenbarung fihrt.

Wir brauchen also wieder gliubiges Theater. Es kann aber kein glaubiges
Theater werden ohne die aktive Hilfe der Kirche, ohne die ,,Gemeinschaft
der Gliubigen®. Dienende und Helfende miissen sich zusammenschlieflen zur
Verwirklichung dieses grofien kulturellen Zieles, um der &stlichen Dies-
seitigkeit entgegenzuwirken.

Was bisher auf diesem Gebiete geschah, blieb leider vollig isoliert oder
zerfloR im Leeren. Die ,,Jedermann‘-Auffiihrungen Max Reinhardts etwa
vor dem Salzburger Dom sind in ihrem farbigen Impressionismus stets von
starker theatralischer Wirkung gewesen, aber sie wurden von nicht-glaubi-
gen Kiinstlern dargestellt, und das gliubige Thema diente nur dem schau-
spiclerischen und theatralischen Effekt. Es konnte deshalb keine christliche
Gemeinde schaffen, weil niemand wirklich an das glaubte, was er spielte.

Was hier mit ,,christlichem Festspiel* gemeint ist, ist mehr und lafdt sich -
nur verwirklichen durch den Kiinstler, der selber glaubt. Nur durch ihn kann
ein Theater der christlichen Transzendenz dem dialektischen Theater ohne
Transzendenz entgegengestellt werden. Nur durch ihn kann der Glaube von
der Bithne herab gemeindeschaffend werden.

199



Felix Emmel

Aber das allein geniigt noch nicht: auch die Kirche mufl dabei mitwirken.
Es ist nicht genug, wenn sie solche Auffithrungen nur gutheifit oder fiir sie
wirbt. Sie darf nicht nur geschehen lassen, sondern muf} selbst wieder ein
integrierender Bestandteil der christlichen Festspiele werden. Wie ist das
moglich? Was kann die Kirche tun, um die Gemeinschaft von Kirche und
Theater neu zu beleben?

Zunichst einmal konnte sie das geistliche Spiel neu und fruchtbar in das
* Kirchenjahr einfiigen durch Schaffung einer Art von kirchlicher Drama-
turgie. Es geht dabei nicht um ein zeitwidriges Wiedererwecken der alten
Mysterienspiele. Diese haben ihre Aufgabe erfiillt. Not tut vielmehr die Br-
weckung kirchlicher Festspiele fiir die geistliche Dramatik der Neuzeit und
ihre christlichen Dichter, Da ist, neben Calderon, Paul Claudel, der zwei mo-
derne Marienmysterien geschrieben hat: ,,Verkiindigung® und ,,Der seidene
Schuh*; da ist T.S. Eliot, dessen ,,Mord im Dom* ein modernes Heiligen-
mysterium ist. Aber auch Henry de Montherlant und Gabriel Marcel wiren
zu nennen, Honeggers ,,Jeanne d’Arc auf dem Scheiterhaufen®, Pfitzners
Musikdramen ,,Palestrina‘ und ,Der arme Heinrich® und noch viele andere
Werke, die eine christliche Dramaturgie sinnvoll auszuwihlen hitte.

Vor allem aber miifite die Kirche dem christlichen Festspiel selbst ihre
Mithilfe leihen. Nehmen wir etwa an, es sollte in einer Bischofsstadt vor dem
dazu gecigneten Domportal ,,Das grofie Welttheater* von Calderon als
christliches Festspiel aufgefithrt werden. Dazu gehérte, dafl alle Kirchen der
Stadt auf bischofliche Anweisung ihre Predigt auf das grofie Thema Cal-
derons einstellten: der Mensch ohne Gott und scin apokalyptisches Ende.
Dazu gehorte der Aufruf aller christlichen Vereine. Dazu gehorte die Bin-
segnung der Biithne sowie der gliubigen Spieler vor Beginn des Spieles, so
daf} die innige Gemeinschaft von Kirche und geistlichem Spiel allen sichtbar
wiirde. Dazu gehorte die Mitwirkung des Domchores, genau wie im Gottes-
dienst. Dazu gehorte der Einsatz der Glocken und der Orgel, der einleitende
Gemeindegesang wie das gemeinsame Te Deum am Ende der Feier.

Ein so gestaltetes Festspiel wiirde zweifellos die dringend notwendige Ge-
meinschaft von Kirche und Theater wiedererwecken. Man muf} nur den
Mut haben, den Versuch zu wagen. Nichts daran ist utopisch. Die Kirche
allein kann die beiden heute getrennten Kraftstrome wieder in ein Bett len-
ken, nur sie kann den gliubigen Spieler und die gliubige Gemeinde wieder
zusammenfithren in dem glithenden Bekenntnis zu Christus gegen eine immer
drohender aufstehende Welt ohne Transzendenz, ochne Gnade und Freiheit.
- Sie wiirde damit im Geiste Pius’ XII. aus ihrer Isoliertheit heraustreten,
wiirde tief in das religios unterernihrte kulturelle Leben eingreifen und das
schaffen, was ihr immer zu schaffen obliegt: die groflere Gemeinde.

Moge die Besinnung auf die tausendjihrige Geschichte der Mysterien-
spiele die Flamme der Scena Aeterna wieder entfachen — zu neuem Aui-
bruch hin auf dieses Ziel!

200



