
Lüders, Die &:  4Wiecl—elrentdeckung des w  Bösen der modernen Literatur
alles doch ganz anders -{  {l sollte Wir neigen zZzu  7 „totalen‘“‘ Lösungen, die
doch Grunde nichts anderes sind alg Lösungen der Ungeduld.!*

Das Paradies auf Erden wird nıe geben, das ist eiıne christliche Überzeu-
SUunNns uch das mittelalterliche Kaisertum, das InNnan anführt, als
ware ‚„„das mittelalterliche Kaisertum““ eine bestimmte Sache, während 6S

Wirklichkeit doch verschiedene Zeiten gekannt hat wäar kein Paradıies.
uch 1€ Demokratie wird e1ines se1n. ber haben nıcht die Aufgabe,
die Staatsformen Z schaffen, die wenıgstens die besten Voraussetzungen
dafür bieten, da{fß freie Menschen Zufriedenheit leben können un nicht
ZzZu Sklaven herabgewürdigt werden ? Wird Imnan das durch Träumereijen
schaffen oder durch Klagen darüber, daß inem manches nicht gefällt ? ID

gilt, eın klares Richtbild VOLFr Augen haben, wl1ssen, Va eigentlich
will, dann mıt Klugheit, mıt Besonnenheit, mıt Zähigkeit, mıt UNV!

drossener Kleinarbeit aran bauen. Demokratie ıst nıcht etwas, was schon
fertig vorliegt un!: wAas aaaı ZUu bejahen oder verneinen braucht. De-
mokratie, echte, wahre, auch Christen befriedigende Demokratie ist eine

Aufgabe, die och VOLr uns liegt.

Die Wiederentdeckung des Bosen  ..
in der modernen Literatur

Von LÜDERS

Die etzten Jahrzehnte haben SaNz auffallend die Frage ach der Wirk-
lichkeit un: einsweise des Bösen der Welt und Menschen wieder aut-
teben lassen, nıicht ENSCIECNHN religiösen und kirchlichen Bereich; gerade
vom modernen Leben un: enken her erheben sich Immer wieder Probleme,
die sich ohne die christlichen Begriffe des Teufels un: der Erbsünde nicht
o0sen lassen. Wer unNnsernN Weltzustand und den Menschen mıiıt seinen inneren
und außeren Schicksalen nüchtern betrachtet, wird fast unausweichlich
der Annahme gedrängt, daß dämonische Mächte ber den Kopf des Men-
schen hinweg un!: trotz Se1INES guten ollens die VWelt Verhängnisse hin-
eintreiben und da{fß eın der menschlichen atur innewohnendes oSsSe selbst

bessere Finsicht eine schwer überwindende Herrschaft aus-

Nachdem INa  e Z7wWwel Jahrhunderte lang das Unheil der Welt und die
menschliche Bosheit als eLiwas mehr Zufälliges der ber als eine vorüber-
gehende Krankheit, eıne ungesunde Belastung der Beeinflussung gedeutet
hat, erkennt immer klarer, da{fß diese Erklärungen VOT der Wirklich-
keit nicht mehr standhalten.

Diese „aufgeklärten“ un:! ‚„humanen“ Deutungsversuche haben eLiwas

Blasses, Hilfloses, Unwirkliches, wennnl sich mıt ıhnen den Tatsachen
des modernen Lebens nähert, enen -  N viel Ungeheures und Unbegreif-

Vgl hierzu die sehr scharfen Ausführungen VO:  — Max Pribilla „Deutsche chicksals-

#agen“’ Frankfurt, Josef Knecht, Carolusdruckerel, ufl 1950,



M. / ‚Lüde-rs
liches gibt, das alle menschlichen Maße und Begriffe üb-ersteigt. Der Mensch
zeıgt sich hier, selbst für einen och unmetaphysischen Betrachter, einer
ermacht verfallen und weıte, undurchschaubare Zusammenhänge einN-
bezogen. 1€ unwillkürlich S1IC.  h aufdrängende Ahnung einer selbständigen,
über den Menschen hinweg und durch ihn hindurch wirkenden Macht des
Dämonischen eröffnet eine metaphysische Dimension der VWirklichkeit: Der
Mensch erscheint nicht mehr als Gestalter un: Träger einer vornehmlic auf
ihn bezogenen und VOo  — ihm abme(fßbaren Welt;: ist vielmehr eın Drama
hineingestellt, dessen Gegenspieler mehr sind als selbst, nämlich Gott und
der Teufel, e1in Drama, dem C umstritten un selber streitend, Entschei-
dungen treffen und Dingen mitzuwirken hat, die weıt ber sSein Wol-
len und Begreifen hinausgehen. Was die Bühne des Mittelalters und der be-
ginnenden Neuzeit afßlich machen suchte, wWenn S16 den Schauplatz des
Menschen als Zwischenstockwerk zwıschen eıne himmlische un: eine höl-
lische Handlungsebene stellte un: dabei oftmals fast Nur och Durchgangs-
punkt und Medium einer außermenschlichen Handlung sSein lief, das wird
jetzt aut CUu«rc W eise wieder 1nNns Bewulfßstsein gehohen.

ıst bemerkenswert, daß gerade die Wiederentdeckung des Teufels
und der Erbsünde ist, VOoO  - der aus jene metaphysische Betrachtungsweise
wiedergewonnen WT'  d, nachdem VOL eLwa zweihundert Jahren die Auflösung
und Säkularisation i1ner relig1iös-metaphysischen Daseins- und Weltaus-
Jlegung amıt begonnen hatte, aus dem Geiste eines aufklärerischen Hort-
schrittsglaubens un milßverstandenen Humanismus heraus die Person des
Teufels und die Wirklichkeit der Erbsünde leugnen. Wie damals mıiıt der
metaphysischen Wirklichkeit des Bösen auch die Wirklichkeit (Gottes un
der Übernatur allmählich Frage gestellt wurde, scheint jetzt mıt dem
Blick für eine das Menscheninnere weıt übersteigenden Seinsweise des Bö-

un des Dämonischen uch der Innn für die Wirklichkeit des Religiösen
wıeder erwachen. Kine wWwWenn uch och ferne Ahnung VO  - der Person
und Wirksamkeit des Teufels Lä1St notwendig den Glauben die Person-
haftigkeit Gottes wlieder aufleuchten, frei VO aller Auflösung Ideologie
und menschliche Subjektivität, W1e S1e sich seıt dem Beginn des Jahr-
hunderts steigendem Maße zeigt. Und die Annäherung das Wissen
die dem Menschen innewohnende Neigung Bösen, Erbsünde, Ver-
suchung un Schuld ihrem tiefen metaphysischen Sınn macht uch die
Begriffe Gnade, Erlösung und Gottebenbildlichkeit des Menschen, denen
sSeinNe religx1öse Bestimmung hängt, wlıeder Jebendig, nachdem sS1€e lange
Gefahr gestanden haben, Vonxn den natürlichen und ‚„„humanen‘“‘ W ertungen
und Idealen aufgesaugt werden.

Die Wiederentdeckung des Osen der modernen Literatur

Seit Beginn des Jahrhunderts besteht abendländischen Geiste die
Neigung, das OSEe der Welt un Menschen nicht mehr ernsf Zu neh-



Die Wiederentdeckung des Bösen der modernen Literatur-

men, :‚nachdem Welt- und Menschenbild des Mittelalters un: des Ba-
rock als personhafter Gegenspieler Gottes un als ein dem Menschen VOoO  —

atur innewohnendes, STETS überwindendes Verhängnis solch ungeheure
Bedeutung gehabt hatte Bis die liberalen Strömungen der protestanti-
schen Theologie, die sogenannte ‚„Neologie‘‘, hıneln, deren Vertreter seıt der
Mitte des Jahrhunderts viele theologische Lehrstühle un kirchliche
Amter innehaben, macht sich der optimistische Geist der Aufklärung und
hernach des zweıten Humaniısmus bemerkbar, indem hier Erbsünde un!:
Teuftel 1n Frage gestellt werden. (sanz vereinzelt klingen freilich schon ın
dieser Epoche auch andere Töne auf. Leibniz, dessen Theodizee eıine der
wichtigsten Grundlagen des aufklärerischen Optimismus bildet, sagt in se1-
19501 „Nouveaux Kssais“* (Buch 1 Kap 16) eine europäische Katastrophe
VvOTQaUS; ihre Ursache soll der Auflösung des Keligiösen liegen, durch
welche die bösen Neigungen Menschen, die durch Furcht un: Scheu
gebannt WAaren, entfesselt werden. ant weiflß etwas VO absolut Bösen 1m
Menschen: un: wiıiewohl iIm Geiste seiner eıt die selbständige Wirklieh-
eıt des Keligiösen aufzulösen sucht, steht doch seine Ethik  X  e einer SEWISSCHN
Parallele ZUu christlichen Heilslehre, W© S16 auf eın Gesetz un auf eine
geistige Freiheit abzıelt, AUS der das OSEe der Natur überwunden werden
soll nd Goethe erfailst 1m Laufe SeiNes langen Schaffens immer mehr VO

der Macht des Dämonischen, das als Gegenspieler der Gottheit Natur und
Menschengeschichte bedroht, ihre Harmonie und Sinnhaftigkeit gefährdet.

Derartige Ahnungen sind einerseits Nachklänge AaAUS dem großen christ-
lich-abendländischen Wirklichkeitsentwurf, der iNsSere Welt AUS der Span-
NUNS zwischen Gott un Teufel deutete, anderseits ber auch schon Vor-
ßoten jener NeCuUu ‚„„‚modernen‘ Erfahrung des Bösen, die den Menschen
rade in seiner optimistischen Unachtsamkeit gegenüber dem Reich der Fin-
stern1s stärker trifft oder 505a schutzlos überwältigen ann. Das Kr-
lebhnis des Dämonischen., das zumal C1M alten (Goethe weiıt ber die „‚ebens-
deutungen humanistischer und pantheistischer Färbung hinauswelst, ımmt
schon manches VOrWCS VO  a jener Weltdämonie, die In der Romantık und
Biedermeier erschütternd als Folie aller irdischen „Gemütlichkei EG emp-
Tunden wird: In dem Bild, das Büchner ın seinem ‚„„‚Danton“ VOoO  —_ der Welt
der Französischen Revolution entwirft, deren Boden eine trügerische Kruste
Se1IN soll, die jeden Augenblick eınen Abgrund einbrechen kann: In der
Seelenanalyse eines Hebbel, die selbst Idealismus un Heldentum des
Menschen die selbstsüchtige Triebwelt eiınes Raubtieres Werk sieht; ın
den Schuldproblemen eınes Grillparzer und den Vernichtungskämpfen des
Kleistschen Dramas werden das OSsSe un: das Verhängnis, die dem Menschen
unausweichlich anhaften, schon bedeutsamen metaphysischen Größen.
Die unheildrohenden Vorzeichen un! geheimnisvollen „Unbekannten‘“‘, die
sich vereinzelt aut den Bühnen des bürgerlichen ealismus un: des abklin-
genden Naturalismus einschleichen, welisen schon uf die späteren Kunst-

»55



M Lüders

griffe des Surrealismus hin, durch die letzten Jahrzehnte qußer- un!
übernatürliche VWirklichkeit in den Bühnenraum Zzu annen suchten

Diese Entwicklung eltbild der Bühne ıst DUr e1INe prophetische Vor-
wegnahme dessen, wäas sich allmählich allgemeinen Bewußtsein des

ahrhunderts durchsetzt Zweiftel 5  - der ‚‚harmonischen“‘ VWelt des
WKortschritts Miflstrauen den Menschen, den der Humanismus des

und Jahrhunderts Gottheit erhoben hatte, eln Ahnung das
Fragwürdige Bedrohende Zerstörende un Lebensgefühl der Verfallen-
heit und Hilflosigkeit Während der atheistische Humanismus e1iNnes Feuer-
bach Comte und Nietzsche och die äaußersten Folgerungen aus dem Opti-
IN1S  S un!:! Pelagvianismus des Jahrhunderts eht ıst die Kunst zumal
die Bühnenkunst etitwa C1mNn Strindberg schon Begriff aus den fein-
sten Schwingungen des Zeitgeistes heraus das Experiment der modernen
Kunst vorzubereiten, dessen Innn WILr NUur langsam verstehen A0

1Sst ‚868 Kunst, eren letztes Anliegen dahin geht die festen onturen des
Welt- und Menschenbildes, das der Zzweiıte Humanismus der unst be-
heimatet hatte aufzulösen 1e Perspektiven der empirischen Welt CNn-
SCH, hre scheinbar selbstverständlichen Gegebenheiten aufzulösen Il ein

Kräftespiel das wWweIlt über das Gegenständliche hinausweist un: VOL allem,
den Menschen Durchgangspunkt über- und untermenschlicher Mächte

machen, als J ransparent 1nNne€es Sanz der Ferne geahnten Göttlichen
der als Opfer iNer dämonischen Besessenheit.

Soweit diese Kunst uch ursprünglich VO  an der christlichen Wirklichkeits-
auffassung entfernt ıst, da S16 dem Zweiftel JEeENEN letzten Werten und
Sinngehalten entspringt, die 7l säkularisierter Gestalt och rbe des
christlichen Abendlandes his in den atheistischen Humanismus iıinelin dar-
stellten nähert S16 siıch doch unbewufßt gerade dadurch da{ß sS1C

selbstgenügsame Welt- und Menschenbild des und ahrhunderts
Frage stellt wieder der Wirklichkeitserfahrung, W16 dem FErlebnis des
Christentums offen 1st Eine VWelt die in ihrer Endlichkeit ETSANZUNSS-
bedürftig und unbegreiflichen Geschicken ausgese erscheint einNn Mensch
der, weit davon entfernt sich selber verstehen der SC Leben bestimmen

können, in eLNEeEIN Kampf gestellt ist der alles Menschliche übersteiegt das
Wissen Ü EeLN' Gefahr, die gerade hinter uUuNseceTEN größten und überzeu-
gendsten Werken lauert das alles gehört den Grundtatsachen, auf
denen die christliche Wirklichkeitsauffassung aufbaut un die sich ihre
Begriffe VO. sittlichen Kampf VOoO  b Gnade, Erlösung und Weltüberwindung
anschließen, welche die Lösung für al diese Fragen enthalten

Eliot hat VOL fast ZWaNzıs Jahren diesem Zug uUunNnseTeTr Zeiıt der och
kaum Bewußtsein der Literarkritik gelangt ist ersten klaren uUun:
wegweisenden Ausdruck gegeben Er STWA MI1t Kritik amn englischen
Roman der an  x Jahre C. der och Sahz Banne der Menschenauf-
fassung des un: Jahrhunderts steht un!: gelangt durch S16 SPC1INECIKHN



()he Wiederentdeckung des E3

An  u Dl° Wwdemntdeckung d°° B: mod‘ emen L1teraüu  „Pii@er of Mode‘i;h- Hereéy“ll zu der Einsicht, daß die Me£schen in unserer  Dichtung und Literatur mehr und mehr an Realität verloren haben, seitdem  uns der Begriff der Erbsünde abhanden gekommen ist. Man hat geglaubt —  und zwar aus einer fast zweihundertjährigen Auffassung des Menschen und  der Dichtung heraus —, daß das ‚„„Wirklichsein‘“ des Menschen in seinem  z  Maß an Leidenschaftlichkeit begründet sei, daß er insoweit Individuum,  Persönlichkeit sei und Größe besitze, als er diese auswirkt. Aber die bloße  Leidenschaft, so stellt Eliot fest, löst eher die Konturen des Menschen auf,  macht alles ziemlich gleich, nebelhaft und zu eigentlich persönlichem Han-  deln unfähig. Erst die Leidenschaft, die im Konflikt liegt mit objektiven,  geheiligten Normen und Ordnungen, das sittliche Ringen und das Wissen  um Gut und Böse machen den Menschen wirklich zu einer Persönlichkeit,  die selber handelt und nicht bloß getrieben wird. „„Tatsächlich geschieht es  weniger in solchen Augenblicken der Verwirrung als vielmehr in denen eines  sittlichen und geistigen Ringens vor der Forderung einer geistigen Sanktion,  daß Mann und Frau realem Sein nahekommen“ (S. 42).  An einem Vergleich von Meredith und Hopkins, die beide mit den glei-  chen ästhetischen Mitteln ihrer Zeit arbeiten, zeigt Eliot, wie die Menschen-  darstellung des ersten, trotz schärferer Beobachtung der konkreten Einzel-  heiten des Lebens, weniger Realität und Leben als die Hopkins’ hat, „der die  Würde der Kirche hinter sich hat und folglich in engerem Kontakt mit der  }  Wirklichkeit steht“ (S. 48). Der moderne Dichter, der sich jeder religiösen  und geistigen Bindung entschlug und nur noch auf das ihm innewohnende  Licht verlassen kann — jenes „innere Licht, den verdächtigsten und trüge-  rischsten Führer, der sich je der Menschheit auf ihrer Wegsuche angeboten  hat‘ (S. 59) — vermag nicht mehr im eigentlichen Sinne Wirklichkeit zu ge-  stalten; er muß seinem Leser seine eigene, in seiner zufälligen, individuellen  Persönlichkeitsstruktur wurzelnde Lebensanschauung aufdrängen, so daß  sein Werk mit der Überzeugungskraft seines augenblicklichen Empfindens  steht und fällt und wir als Leser uns „einfach einer verführerischen Persön-  lichkeit nach der andern ausliefern“. (S. 62).  Gegen Ende seines Essays wendet sich Eliot gegen diese „verführende  Persönlichkeit‘, das letzte Ergebnis einer jahrhundertelangen Bewegung  „hin zur Erhöhung und Ausbeutung der Persönlichkeit‘“. Die Forderung, daß  der Mensch vor allem „er selbst‘“ und „sich selber treu“ sein soll, gleichgül-  tig wie beschaffen seine Anlagen und natürlichen Tendenzen sein mögen, ist  eine bloße Anmaßung des modernen Denkens, eine vorübergehende Ansicht,  wie es deren viele gegeben hat. Sie bedeutet eine Verengung des Mensch-  lichen, eine Gefahr zur Selbsttäuschung und Verantwortungslosigkeit und  gerade dadurch, daß man sich im Besitz unbegrenzter Freiheit glaubt, eine  Befangenheit in sehr begrenzten Vorurteilen und Einbildungen. Der Mensch,  auch der größte und natürlich gute Mensch, Qer sich selbst zum alleinigen  7 T.S. Eliot, After strange gods, A Primer of Modern Heresy, London 1934 (The Page-  Barbour Lectu‘res at the University of Yirginia 1933).  27
in der . Literatur

„Ptinier of Modern Hereéy“l1 ZU der Einsicht, da{ß die A  Menschen unserer
Dichtung und Literatur mehr und mehr ban Realıtät verloren haben, seitdem

der Begriff der Erbsünde abhanden gekommen ıst Man hat geglaubt
und ZW. aus ıner fast zweihundert]jährigen Auffassung des Menschen und
der Dichtung heraus da{fß das ‚„ Wirklichsein“ des Menschen iın seinem
Mafß Leidenschaftlichkeit begründet sel,; daß insoweit Individuum,
Persönlichkeit Se1 un Größe besitze, als CI diese auswirkt. ber die blofße
Leidenschaft, stellt Eliot test, löst her die Konturen des Menschen auf,
macht alles ziemlich gleich, nebelhaft und eigentlich persönlichem Han-
deln unfähig. Krst die Leidenschaft, die Konftlikt liegt mıiıt objektiven,
geheiligten Normen und Ordnungen, das siıttliche Hıngen un das Wissen
ul Gut und 086e machen den Menschen wirklich 1iner Persönlichkeit,
die selber handelt und nicht hlofß getrieben wird ‚„ Tatsächlich geschieht P

weniger solchen Augenblicken der Verwirrung als vielmehr denen eines
sittlichen un geistigen Rıngens VOLFr der Forderung einer geistigen Sanktion,

Mann und Frau realem Sein nahekommen:‘““ S 42)
ınem Vergleich VO  - Meredith und Hopkins, die beide mıt den -}  olei-

chen äasthetischen Mitteln ihrer Zeıt arbeıten, zeıgt Eliot, w1e die Menschen-
darstellung des ersten, otz schärferer Beobachtung der konkreten Einzel-
heiten des Lebens, weni1ger Realität unNn: Leben als die Hopkins’ hat, „der die
Würde der Kirche hinter sich hat und folglich ENSCIEIM Kontakt mıiıt der
Wirklichkeit steht‘® (S 46) Der moderne Dichter, der sich jeder relig1ösen
und geistigen Bindung entschlug un!: NUur och auf das iıhm innewohnende
Licht verlassen annn jenes ‚„innere Licht, den verdächtigsten und trüge-
rischsten Führer, der sich Je der Menschheit auf ihrer Wegsuche angeboten
hat“ nicht mehr eigentlichen ınne Wirklichkeit ZUuU g-
stalten: mu{ß seinem Leser seine eıgene, seiner zufälligen, individuellen
Persönlichkeitsstruktur wurzelnde Lebensanschauung aufdrängen, da{fß
SE1IN Werk miıt der Überzeugungskraft seines augenblicklichen Kmpfindens
steht un: fällt un WIT als Leser 3I8K „„einfach iıner verführerischen Persön-
lichkeit ach der andern ausliefern®® (S 62)

Gegen nde se1iNeESs KEssays wendet sich Eliot SCZCH diese „verführende
Persönlichkeit‘‘, das letzte Ergebnis einer jJahrhundertelangen Bewegung
„h  ın Erhöhung und Ausbeutung der Persönlichkeit‘‘. Die Forderung, daß
der Mensch VOT allem ‚Cr selbst“‘ un „sich selber treu“® se1n soll, gleichgül-
tıg W1€e  ° beschaffen seine Anlagen un: natürlichen Tendenzen se1n mögen, ıst
ine bloße Anmaßung des modernen Denkens, eine vorübergehende Ansicht,
wI1Ie es deren viele gegeben hat Sie bedeutet eine Verengung des Mensch-
lichen, eiINe Gefahr Selbsttäuschung un: Verantwortungslosigkeit und
gerade dadurch, daß sich Besitz unbegrenzter Freiheit glaubt, eine
Befangenheit sehr begrenzten Vorurteilen un Einbildungen. Der Mensch,
uch der ST  ößte un natürlich gute Mensch, der sich selbst ZUIn alleinigen

Eliot, After strange gods, Primef otf Modern Heresy, London 1934 (The  \ Page-Barbour Lectures at the University of Virginia



Lüdt%rs
Bestimmungsgrund und Maßstab seines Urteilens un Handelns macht, steht
ım Bann unkontrollierbaren und unbewuft auf ih einwirkenden Gesche-
€nNs. Er ist Verfiher un Verführender un: lebt im Crunde einer Welt
der J1lusion, ist ‚„„‚half-alive‘‘. rst der Bezug auf qaußer ihm liegende, objek-
tıve ertmaßstäbe „„‚external tests  .  » „„Cr1terla for diseriminations between
god an: eviıl““ heht iıhn aus dem Strom unbewußter, ja ußer- un unier-
menschlicher Bestimmungen heraus, die ıhn ohl („utes, aber auch Unheil
und Verhängnis stiften lassen, und macht ihn ZU eigentlichen Menschen,
der sich se1ines Standorts und seiner dem etzten Grunde der Wirklichkeit
entspringenden Aufgabe bewußt ist und deshalb auch als Künstler Wirk-
lichkeit aus dem letzten Grunde gestalten ann. Die Voraussetzung ür die-
sSen Schritt aAaus der Unwirklichkeit iın die Wirklichkeit des Lebens ist die Ein-
sicht, dafß wir alle ‚, VON atur unrein“ sind und deshalb tieferen Kon-
takt miıt der Wirklichkeit aulßer uns, ihren verbürgten heiligen Normen un:
Ordnungen, benötigen, weil das, w as WITr uns vorfinden, nicht die „reine”
Wirklichkeit, sondern STETSs brüchig, unvollkommen und mıt Gefahren und
Täuschungen belastet ist.

Irtrweg der Geistesgeschichtq C
Das Mifstrauen In die .„„.natürliche Güte““ des Menschen un: der Rückgriff

aut ıne Tradition objektiver geistiger und religiöser Wertungen un!: Ge-
sSetze, die hinter der Literaturkritik KElıots stehen, sind die schärifste Absage

die etzten zweihundert Jahre unNnserer Geistesgeschichte, an ihren Men-
schen, der als eın „„Gott der Erde‘“‘ alle Wirklichkeit un alle Normen In sich
trägt un die Kunst, die al autonome Schöpfung des (z;enies alles das ZU

geben verspricht, waäas rühere Zeiten VO  b der Religion erwartet haben eıne
„„Dessere Welt““, Erlösung VO der Schwerkraft des Lebens, Sinn- un Wert-
gehalt der Erde, eEINe Art VO  —_ Ewigkeit un: Bestand des Menschengeistes
gegenüber dem Strom des natürlichen Vergehens. Dem entspricht CS auch,
wnl Kliot seiner Dichtung die weltanschaulichen und äasthetischen Prin-

zıplıen der etzten Jahrhunderte. aus der sSons uUnNnseIre® Gegenwartsliteratur,
wenıigstens unbewußst, tast ausschließlich Jebt, verleugnet un: seine Tradıi-
tıon den ‚„Metaphysical Poets“® des englischen Frühbarock sucht. Hier Zin-
det den Menschen der christlich-abendländischen Überlieferung, dessen
Seele und dieser spannungsreichen Epoche oft überschwellende 1.e1-
denschaft mıt objektiven Bindungen des Glaubens rıngt und ın der Polarität
VOoO  en ott und Teufel, VOoO  s Gut und Ose ıne Wirklichkeit un!: Würde CEMPD-
Tängt, VOo  a der selbst och Schicksal und der Hölle der Verdammten
etwas spürbar bleibt. Diesem Menschen entspricht eine Kunst, die sich em
Dienst objektiven metaphysischen Belangen einordnet und daraus ihre
wahre Tiefe und Würde bezieht, weıt ber jene andere, 1€ seı1ıt der Mitte
des ahrhunderts selbst Metaphysik un Religıon sein wollte und nicht



Die Wiederentdeckung des Bösen der modernen Literatur

die Grenzen des Endlichen, ]J oft nicht einmal die des Subjektiven über-
schreiten vermochte.

Dieser Anschlufßs 61  > geist1g-relig1öses Sinngefüge, dessen Herrschaft
christlichen Abendland durch Vierteljahrtausend hindurch nahezu

VETSCESSCH worden WAäarlL, hat bel Kliot nıchts Gewaltsames un Unechtes, W1Ie

oft hel religiösen Restaurationen I1 der Literatur der FKall ıst Die VWelt,
die C111 Kampfplatz zwischen ott un: Teufel ist; der Mensch, der durch die
Krankheit der KErbsünde rettungs- und heilungsbedürftig geworden Ist und

SCIHNCLI endlichen Sphäre auf nichts mehr vertrauen verma  fe)]  I3 das alles
S1IN:  d bei ıhm Erfahrungen des modernen Lebensgefühls, die VOoO sich aus

Gestaltungen hindrängen, W1C 5 16 Mittelalter un Barock Aaus V  —

wandten Wirklichkeitserleben erwachsen sind In ‚„KHOour Quartets ıst
vielleicht handgreiflichsten WI1IC gerade Sanz moderne Probleme die

Zeittheorien das Geschichtliche, die Seelenstruktur des ‚„‚Betrieb Menschen
die gewaltigen Heimsuchungen des technisierten Krieges eC1INer Gedan-
kenlyrik drängen, deren Spannung un: i1iNNeTEe Dynamik alles sprengt was

SEIT dem Jahrhundert als selhbstverständliche Anforderung die ich-
galt: Anschaulichkeit, „Stimmung””, Ausdruck 1Ner individuellen Seele

Un Seelenlage, 1NNeres Eigenleben un: CISCHC Formgesetzlichkeit, 516

hineingelegt VO Geiste des genialen Schöpfers, der SsSC1M Werk beherrscht
W16 (sott die aus dem Nichts geschaffene Welt

Nichts davon bel Elhiot! Einige Verse aus dem Karfreitagsgedicht der
‚„Four Quartets‘“ (East Coker 1V) des vielleiceht kühnsten und wahrsten Ver-
suchs der modernen relig1ösen Dichtun mMoSC diesen Ausbruch AUuUSs den
uns geläufigen äasthetischen Kormen erläutern Hs geht 1ler den der
Erbsünde hıs auftf den Tod erkrankten Menschen un sCcC1Ne6 KErlösung durch
den Kreuzestod Christi Geschehen, dessen abgründige Tiefe durch
kaum och faßliche Vergleiche un!: Vorstellungen angedeutet wird Der fast
rettungslos kranke Mensch lıegt unter dem Uperationsmesser des blutenden
Wundarztes; der be1 Dienst Menschen selber den Tod Hindet un
dessen heilende Sorge der Schonungslosigkeit liegt, miıt der das bel
sSC111C65 Patienten 7U äaußersten eibt } ihm den 'Tod bringt, ihn
retten Die dritte Strophe des Gedichts lautet

„ The whole arth OUTr hospital
Endowed Dy the ruined millionaire,
VWhere ıX if do well, shall
Die of the ahsolute paternal HENS
'That will NOt leave U: hut prevents everywhere.“

Gestiftet VO dem rumnerten Millionär,*
‚„„DieI VWelt ist uUNser Hospital,
Worin WIÄrL, wenl WITLr: gut etan,
Sterben werden ıI} der allerväterlichsten Sor C
Die uns nicht verlassen, sondern überall behüten WIT: 66

Hier 1SsTt nichts VO  — autonomer künstlerischer Formgebung un: VO 61in

Herrschaft des Menschen ber die aus iM  hm selbst hervorgebrachte Welt

ruined millionaire dam nach dem Verlust des Paradieses



E Lüders

> E M Lüders  seines Kunstwerks, son<iern: Bingén um Vdas‚ was älie rtfenschlichefi Grenzen  übersteigt, in immer neuen Ansätzen und Versuchen, in Hyperbeln und Anti-  thesen, wie sie die Kunst des Barock aus ganz ähnlichen Auseinandersetzun-  gen mit der Wirklichkeit hervorgebracht hat. Damit findet bei ihm aber  etwas eine zwar nicht endgültige, aber bisher reifste und bedeutendste Lö-  sung, was im Experimentieren der modernen Kunst überall angelegt ist,  wenn sie über das menschliche Individuum und die schöpferische Innerlich-  keit hinausstrebt, um objektive Wirklichkeitsstrukturen anzurühren, die  mehr sind, als was im menschlichen Begreifen und Empfinden Raum hat.  Was hier, bei dem größten Teil der modernen Künstler jedenfalls, ein nur  menschliches, oft mit übermenschlicher Kraft geleistetes Vordringen in einen  unendlichen Raum ist, das wird bei Eliot zu einem Geführtwerden im Geiste  des Glaubens und zu einem Gezogenwerden durch die Gnade, wobei er aber  noch viel folgerichtiger und schonungsloser die Verlorenheit des Daseins, die  Brüchigkeit und das Böse im Menschen aufzudecken vermag als je ein mo-  derner Dichter außerhalb des Glaubens, der noch einen Rest jener Befangen-  heit im Nur-Menschlichen — und sei es auch durch das Ideal der „tragischen  Existenz‘“ — nötig hat, um überhaupt leben und noch etwas sagen zu können\.  Bruch oder Umwertung  Ein solches Ergebnis der modernen geistig-künstlerischen Entwicklung,  oder vielmehr: die Ankündigung einer solchen Möglichkeit — denn für das,  was Eliot gibt, ist das allgemeine Bewußtsein unserer Zeit noch kaum reif —  enthält eine gewichtige Frage, ein „skandalon‘“, an dem vielfach, wenn man  es sich zu verschleiern suchte, das Verständnis dieses Dichters gescheitert  ist oder das die hohe Verehrung, die er gerade in Deutschland gefunden hat,  schließlich zum Erstarren bringt. Der Bruch mit den letzten Jahrhunderten  westeuropäischer Dichtung bedeutet, besonders für uns Deutsche, einen Ver-  lust, ein Armwerden an kulturellen Werten, das nahezu tödlich sein kann.  Während die englische und noch mehr die romanische Literatur im 16. und  17. Jahrhundert eine große Reserve literarischer Tradition hat, an die sich  noch verhältnismäßig leicht anknüpfen läßt, die deutsche Geistesgeschichte  ihr Schwergewicht im 18. und 19. Jahrhundert, jener Epoche, welcher der  deutsche Geist, bis in seine Sprache hinein, seine Prägung verdankt. Die Zeit  unserer Klassik und unserer geistigen „Selbstwerdung“ ist also eben jene  Krisenzeit, in welcher der Grund gelegt wurde für eine Verfehlung der  Wirklichkeit, aus der sich die moderne Kunst erst wieder herauszuarbeiten  sucht — ein Versuch, der nur dann zu gelingen scheint, wenn sie das Men-  schenbild und die ästhetischen Ideale, aus denen unsere geistige Tradition  lebt, überwindet. Es geht also, scharf formuliert, darum: ob wir die zwei  Jahrhunderte, die den deutschen Geist in seiner Fülle, im Positiven wie im  Negativen, geschaffen haben, als eine Verirrung widerrufen sollen und ob  dieser Widerruf, dies Heraustreten aus allem Vorhandenen ein Absturz in  30sSeiNeESs Kunstwerks, sondern: Ringén das, wäas alle menschlichen renzen
übersteigt, ın immer Ansätzen und Versuchen, Hyperbeln und Anti-
thesen, W1€e S16 die Kunst des Barock aus ähnlichen Auseinandersetzun-
SCH mıiıt der Wirklichkeit hervorgebracht hat Damit findet bei aber
eLwas eıine ZWAT nıicht endgültige, aber bisher reifste und bedeutendste Lö-
SUNS, Kxpermmentieren der modernen Kunst überall angelegt ıst,
w e S1€e über das menschliche Individuum und die schöpferische Innerlich-
keit hinausstrebt, ü  - objektive Wirklichkeitsstrukturen anzurühren, die
mehr SIN  d, als wäas menschlichen Begreifen und Empfinden Raum hat
Was h  ler, bei dem gröfßsten 'eıl der modernen Künstler jedenfalls, eın
menschliches, oft mit übermenschlicheraft geleistetes Vordringen einen
unendlichen Raum ist, das wird hel Elhiot ZU ınem Geführtwerden Geiste
des Glaubens nd inem Gezogenwerden durch die Gnade, wobei aber
och viel folgerichtiger und schonungsloser die Verlorenheit des Daseins, die
Brüchigkeit und das Böse Menschen aufzudecken vermas als ]6 ein MmMO-
derner Dichter aqaußerhalb des Glaubens, der och einen est jener Befangen-
heit Nur-Menschlichen und sel uch durch das Ideal der „tragischen
KExistenz“ nötig hat, überhaupt leben und och eiw. können\.

Bruch der Umwertung
Eın solches Ergebnis der modernen geistig-künstlerischen Entwicklung,

der vielmehr: die Ankündigung ıner solchen Möglichkeit denn für das,
wäas KEliot xibt, ıst das allgemeine Bewußtsein uUunNnserer Zeit och kaum reit
enthält eine gewichtige Frage, eın ‚„skandalon‘‘, dem vielfach, weNn INan

[‘l sich YA' verschleiern suchte, das Verständnis dieses Dichters gescheitert
ıst oder das die hohe Verehrung, die gerade Deutschland gefunden hat,
schließlich Erstarren bringt. Der Bruch mıt den etzten ahrhunderten
westeuropäischer Dichtung bedeutet, besonders für Deutsche, einen Ver-
Just, ein Armwerden 141 kulturellen Werten, das nahezu tödlich sSeıin ann.
Während die englische und och mehr die romanısche Literatur und

Jahrhundert eine grofße Reserve literarischer Tradition hat, die S1C.  h
och verhältnismäfßig leicht anknüpfen 1äßt, die deutsche Geistesgeschichte
ihr Schwergewicht und Jahrhundert, jener Epoche, welcher der
deutsche Geist, hıs se1ine Sprache hinein, seine Prägung verdankt. Die eıt
UuNseTrTeTr Klassık un unserer geistigen „Selbstwerdung” ıst Iso eben jene
Krisenzeıt, ın welcher der rund gelegt wurde eine Verfehlung der
Wirklichkeit, aus der sich die moderne unst erst wieder herauszuarbeiten
sucht eın Versuch, der dann gelingen scheint, wenn S16 das Men-
schenbild und die asthetischen Ideale, aus denen geistige Tradition
Jebt, überwindet. KEs geht also, schart formuliert, darum: ob WILr die ZW E1
Jahrhunderte, die den deutschen eıst iın seliner Fülle, iM Positiven w1e
Negatıven, geschaffen haben, als eine Verirrung wıiderrufen sollen und ob
16eser Widerruf, dies Heraustreten aus allem Vorhandenen ein Absturz 1n



7  ‘ D.1e W1demnfdecktmg des BÖEGH in 't}ei_: modemen Liic‘r;t;1r ;  g'éist_‘ig’e'\ Baißai-ei und éi‘h .Subis'tan\ii'erluét sein wird, der nicht wiéder aüf—  P  geholt werden kann.  Die deutsche Geistes-. und Ge  schichtswissenschaft hat sich bisher wenig  um diese Frage gekümmert. Sie lebt in ihren Betrachtungsmethoden und  Wertmaßstäben fast ausschließlich aus einem Geist, der — von Herder bis  Dilthey — selbst ein Produkt dieser Epochen der „Säkularisation‘“ und des  autonomen Menschen ist, so daß sie unbewußt deren Prinzipien als selbst-  verständlich voraussetzt. Überdies ist sie auch so auf die Beschäftigung mit  dem Vergangenen eingestellt, daß sie — wenigstens was die „solide‘“ Arbeit  betrifft — kaum einen Blick hat für das, was im Werden ist und so fast  immer mehr einer journalistischen Behandlung ausgeliefert bleibt, die nicht  auf letzte Zusammenhänge gehen kann. Dafür machen sich aber in den letz-  ten Jahren vom Ausland, besonders von Frankreich her, immer wieder kri-  tische Angriffe auf die deutsche Geistesgeschichte der letzten Jahrhunderte  geltend. Ihnen liegt mehr oder minder ausdrücklich die Auffassung zu-  grunde, daß die Entwicklung, die von Leibniz über die sogenannte „deutsche  Bewegung“ („Sturm und Drang“ bis zur Romantik) zu Schopenhauer und  Nietzsche führt, ein spezifischer Weg der Hybris und des Verhängnisses war,  der notwendig zu der geschichtlichen Verirrung des Nationalsozialismus  führen mußte. Die allgemeine neuzeitliche Bewegung des rückhaltlosen Ver-  trauens in die menschliche Natur, das die den Menschen überragenden Wirk-  lichkeiten leugnet, in die er gestellt ist; die damit verbundene Absolut-  setzung und Vergottung des Menschen als Herrn einer ebenfalls vergotteten  Welt und der darin schon gegebene „Tod Gottes‘“, den Nietzsche erst nach-  träglich feststellt und zum Programm des modernen Bewußtseins macht:  das alles wird dem deutschen Geiste zum Vorwurf gemacht, nicht ohne die  Aufforderung, mit dieser verhängnisvollen Tradition zu brechen.  Zuletzt und in eindringlichster Weise ist das wohl geschehen in einer Son-  dernummer der „Etudes Carmelitaines‘“ von 1948, „Satan“, die sich die  Wiedereroberung und sorgfältige wissenschaftliche Prüfung der Wirklich-  keit des Satanischen und Dämonischen in der Welt und im Menschen zur  Aufgabe macht. Von Vertretern vieler Fachgebiete — Medizin und Psycho-  logie, Theologie, Bibelwissenschaft und Literarkritik — wird hier die Frage  untersucht, die die moderne französische Dichtung, etwa 'bei Bernanos und  Claudel, schon vor Jahrzehnten aufgeworfen hatte: ob das Böse in der Welt  persönlich und vom Menschen noch unabhängig existiert und ob sich die  Wirklichkeit des letzteren in einer Auseinandersetzung gleichsam von Mann  zu Mann vollzieht — wie es das Leben des Heiligen in Bernanos’ „Unter der  Sonne Satans“ so handgreiflich darstellt —, für die es entscheidend ist, daß.  der Mensch seinen Gegner kennt und nicht, wie es der Neuzeit zum Ver-  hängnis geworden ist, sich als uneingeschränkter Beherrscher des Welt-  schauplatzes empfindet. Die Bedeutung, die die Verkennung Satans, die Auf-  lösung seiner Person in ästhetisches Symbolwerk und Ideologie für die Ver-  fehlung der Wirklichkeit in unserer Zeit hat, beschäftigt die letzten Bei-  31
Die Wiederentdeckung des B:  osen der modernen Literatur

geisfiée_ Barbafei‚ un! ein Subsfanii7erlust sein wird, der nicht wieder auf-
geholt werden kann

Die deutsche (seistes- und Geschichtswiésenschaft hat sich bisher wenig
diese Frage gekümmert. Sie lebht ihren Betrachtungsmethoden und

Wertmaßstäben fast ausschließlich aus iınem Geist, der VO  — Herder hıs

Dilthey selbst eın Produkt dieser Epochen der ‚„„‚Säkularisation‘ un des
autonome: Menschen ist, da{fß 816 unbewußflt deren Prinzipıen als selbst-
verständlich voraussetzt. Überdies ıst S16 uch auf die Beschäftigung miıt
dem Vergangenen eingestellt, dafß S16 wenıgstens was die „„solide‘‘ Arbeit
betrifft aum ınen Blick hat für das, was ım  f Werden ist un: fast
immer mehr einer journalistischen Behandlung ausgeliefert bleibt, die nicht
auftf letzte Zusammenhänge gehen kann. afür machen sich ber in den letz-
ten. Jahren VO. Ausland, besonders VO  an Frankreich her, immer wieder kri-
sche Angriffe aut die deutsche Geistesgeschichte der letzten ahrhunderte
geltend. Ihnen liegt mehr der minder ausdrücklich die Auffassung
grunde, da{fß die Entwicklung, die VO  — Leibniz über die sogenannte ‚„‚deutsche
Bewegung‘ („Sturm und Drang“ hıs Romantik) Schopenhauer und
Nietzsche fü eın spezifischer Weg der Hybris und des Verhängnisses WäarT,
der notwendig der geschichtlichen Verirrung des Nationalsozialismus
führen mußte. Die allgemeine neuzeitliche Bewegung des rückhaltlosen Ver-
trauens ın die menschliche Natur, das die den Menschen überragenden Wirk-
lichkeiten leugnet, die gestellt ıst; die amıt verbundene Absolut-
setzung un: Vergottung des Menschen als Herrn einer ebenfalls vergotteten
VWelt un der arın schon gegebene „ Tod Gottes””, den Nietzsche erst nach-
träglich feststellt un ZU] Programm des modernen Bewußtseins macht :
das alles wird dem deutschen Geiste ZUun Vorwurf gemacht, nicht hne die
Aufforderung, mıt dieser verhängnisvollen Tradition brechen.

Zuletzt und eindringlichster Weise ist das ohl geschehen einer Son-
dernummer der ‚„Etudes Carmelitaines®® Von 1948, ‚„„SDatan‘®”, die sich die
Wiedereroberung un sorgfältige wissenschaftliche Prüfung der Wirklich-
keit des Satanischen un Dämonischen der Welt und Menschen
Aufgabe macht. Von Vertretern vieler Fachgebiete Medizin un Psycho-
logie, Theologie, Bibelwissenschaft un Literarkritik WIT  d 1er die Krage
untersucht, die die moderne französische Dichtung, eiwa bei Bernanos und
Claudel, schon VOT Jahrzehnten aufgeworfen hatte ob das Böse ın der Welt
persönlich un: VO. Menschen och unabhängig exıstiert un ob sich die
Wirklichkeit des letzteren einer Auseinandersetzung gleichsam VO  e} Mann

Mannn vollzieht w16€e das Leben des Heiligen Bernanos? „„Unter der
Sonne Satans“® handgreiflich darstellt für die entscheidend ist, dafß
der Mensch seinen Gegner kennt und nicht, W16e U  «> der Neuzeit Ver-
hängnis geworden. ist, sich als uneingeschränkter Beherrscher des Welt-
schauplatzes empfindet. Die Bedeutung, die die Verkennung Satans, die Auf-
Jösung seliner Person in ästhetisches Symbolwerk un!: Ideologie für die Ver-
fehlung der VWirklichkeit uNnserer Zeit hat, beschäftigt die etzten Bei-

31



Lüders

Lrage nde dieses 600 Seiten umfassenden Sammelbandes Es wird 1er
als die gewaltigste ıst des Teufels bezeichnet welche die Grundbedingung
{für unheimliche Herrschaft unNnseTer Welt darstellt dafß der neuzeıt-
liche Mensch SC1INC Realıtät aus dem Auge verloren un: Macht verkannt
hat (Claude--Kdmonde Magny, La part du diabhle ans la litterature CcContem-

POTALNC, a A, 57311.).
In diesem Sinne erscheint 1er schließlich die deutsche Geistesgeschichte

als der Gipfelpunkt der Herrschaft Satans Paulus Lenz-Medoc (La MOr de
Dieu 611) spurt scharfsichtig JLEL konsequent voranschreitenden
Entwicklung ach die VO  an dem Menschen- un Vernunftoptimismus des

Jahrhunderts hıs ZUI11 Titanenkampf Nietzsches den Gott des hriı-
stentums un: ZULC Bedrohung des ge1ist1gen Lebens durch die elementare Ge:
walt Massenorganısatıon führt So sehr die KEinseitigkeit m1T der 165
gemeineuropäische Verhängnis hier fast ausschließlich qauft die deutsche Ge1-
stesgeschichte angewandt WITFT:  d nächst den Widerspruch des deutschen
Lesers herausfordern mMu 6S wird allzu oft übersehen, da{fß die Impulse,
die sich dieser Richtung hel uns auswirken, VO französischen FEinflüssen
herrühren un da{( die Wortführer dieser Bewegung bei 19068  IN Radikalität
un: rationaler Folgerichtigkeit weıt hinter den entsprechenden Franzosen
zurückbleiben wird doch zugleich tür S Problematik veöffnet
die sıch SoNs der deutschen Betrachtungswelse verschließt un:! deren letz-
ten Grund auch dieser K enner des deutschen (seistes nicht den Blicek be-
kommt dem leicht IST zweihundert Jahre deutscher Geistesgeschichte
verurteilen un fordern, daß das gegenwWwarlıge Deutschland mIiıt ihnen
brechen soll

Von den V oraussetzungen der französischen Geistesgeschichte her 1ä1t
sich 1116 solche Abwendung ohne allzu großen .„‚Bruch“ leisten, da sich dort
neben JEeNCT Bewegung der Säkularisation, d  1e ] Parallele nd  ] ständigem
Austausch mıt der deutschen Entwicklung steht, och e1Nn Strom
christlich-abendländischer Tradition erhalten hat, aus dem sich
Ansatz nähren vermäa$s Selbst den großen Epochen des Unglaubens ı1at

Frankreich 1UMMeIr och bedeutende (Geister gegeben, die S
Verbindung herzustellen vermochten zwischen ‚„Fortschritt“ der
Säkularısation un den Horizonten der christlichen VWelt JQ, die 505< INall-

ches zurückeroberten, was AUus diesen Horizonten herausgetreten WAärlL, weiıl
ihm och Keim der christlichen Wahrheit fortlebte Die christliche

Welt hat dort N1iec unterlassen, wen1gstens nachvollziehend mitzuleben un!
mitzudenken, wAas neuzeitlichen Geiste geschah, wWEeIMnl s 1C nıcht
weilen ursprünglich christliche Bewußflßstsein die Begrenztheit
und Vorläufigkeit der menschlichen Sphäre aufgeprägt Tlat, das bis 3
die Blasphemien C115 Voltaire und Anatole FKFrance hinein SPULLCH.

E  ıne solche Vermittlung fehlte Deutschland die christliche das
heißt VOLr allem die katholische Welt deren Aufgabe 1es erstier Linie
TE WESCIL WäarTrc, aum Anteıil nicht einmal e1NenNn reproduktiven, der



Die _V’idderélitdeckung des Bösen der modernen Liherafür

wortführendéfi _Ceisteég‘eschichté ggfiai)t —hf't_' Der „Geist der G£)ethez-eit“
Aaus dem unsere ührenden Geister fast his heute och leben,beispielswelse,

und der Katholizismus, der se1it der Reformatıion imme mehr iın die Defen-
s1ıve gedrängt worden ist un sıich erst in den letzten Jahrzehnten wieder A

das Licht des geistigen Lebens wagt, sind völlig getrennte Welten, wie 816

ohl aum jemals innerhalb einer Nation hestanden haben Wo sich aber

jetzt auf katholischer Seite eine ernsthafte Auseinandersetzung mıiıt der Gel-
anbahnt, etiwa dem Goethebuchstesgeschichte der etzten Jahrhundert

Friedrich Muckermanns (Bonn 1931), bel Josef Bernhart un Guardinl, da

vermag s1e och nachträglich Ungeahntes Z eisten. So gering Umfang
die katholischen Bemühungen 8 eın wirkliches Verstehen der etzten ZwWweEe1-

hundert Jahre deutscher Geistesgeschichte sind, 816e lassen doch eLiw VOoO  -

der Möglichkeit spüren, da{fß Ina.  — jene Epochen auch anders sehen un!' em

Bewußldtsein unsSeTrcr eıt anders erschließen kann, als bisher VO  — einer

Forschung aus geschehen V 1st, die selber den Prinzipıen jenes Zeitgeistes
folgte.

Kıs geht 1ler VOLr allem darum, den Zusammenhang se1l och gering
un VOoO Geiste der Säkularisation entstellt aufzudecken, der zwischen

jenen Epochen un den Ursprüngen des christlichen Abendlandes besteht
un VO dem her ımmer wieder eın anderes, metaphysisches Wirklichkeits-
verständnis die innerweltliche un!: anthropozentrische Betrachtungsweise

durchbrechen sucht. Der Blick, der den Phänomenen der christlichen
Welt geschult ist und dennoch {ähig oleibt, sıch anderen Geisteskulturen
ZUDASSCH, wird in diesen Epochen der Krisen und des Kıngens völlig
anderes entdecken als 1€ bisherige Forschung, die entweder verurteilte, was

den christlichen Prinziıplen widersprach, oder den eıst einer Epoche absolut

Setz  9 in deren Vorurteilen s1e selbst befangen Wärlt. Es ıst eine sroße Auf-
gabe, die sich ler dem deutschen atholizısmus uUunserer Tage stellt, und die
vielleicht och manches Versäumnıs der etzten Jahrhunderte nachzuholen

vermas un der vielleicht die Kettung des Geistes unserer eıt hängt:
umzuwerten, was uns eın verhängnisvolles Erbe vermittelt hat, un dabei

gleich den Zusammenhang mıiıt der Epoche Z.U retten, die den deutschen Geist

geprägt nd iıhm eıne solche Kraft gegeben hat,; daßs eın Bruch mıt dieser

Vgrgapgenheit eın Verhängnis seın könnte.

Stimmen 1


