e

E. M. Liders, Die Wiederentdeckung des Bosen in der modernen Literatur

alles doch so ganz anders sein sollte. Wir neigen zu ,,totalen® Losungen, die
doch im Grunde nichts anderes sind als Lésungen der Ungeduld.!5

Das Paradies auf Erden wird es nie geben, das ist eine christliche Uberzeu-
gung. Auch das mittelalterliche Kaisertum, — das man so gerne anfiihrt, als
wiire ,,das mittelalterliche Kaisertum® eine bestimmte Sache, wilhrend es in
Wirklichkeit doch so verschiedene Zeiten gekannt hat — war kein Paradies.
Auch die Demokratie wird keines sein. Aber haben wir nicht die Aufgabe,
die Staatsformen zu schaffen, die wenigstens die besten Voraussetzungen
dafiir bieten, daf freie Menschen in Zufriedenheit leben konnen und nicht
zu Sklaven herabgewiirdigt werden? Wird man das durch Triumereien
schaffen oder durch Klagen dariiber, daff einem manches nicht gefillt? Es
gilt, ein klares Richtbild vor Augen zu haben, zu wissen, was man eigentlich
will, um dann mit Klugheit, mit Besonnenheit, mit Zihigkeit, mit unver-
drossener Kleinarbeit daran zu bauen. Demokratie ist nicht etwas, was schon
fertig vorliegt und was man nur zu bejahen oder zu verneinen braucht. De-
mokratie, echte, wahre, auch uns Christen befriedigende Demokratie ist eine
Aufgabe, die noch vor uns liegt.

Die Wiederentdeckung des Bosen
in der modernen Literatur
Von E. M. LUDERS

Die letzten Jahrzehnte haben ganz auffallend die Frage nach der Wirk-
lichkeit und Seinsweise des Bosen in der Welt und im Menschen wieder auf-
leben lassen, nicht nur im engeren religiésen und kirchlichen Bereich; gerade
vom modernen Leben und Denken her erheben sich immer wieder Probleme,
die sich ohne die christlichen Begriffe des Teufels und der Erbsiinde nicht
l6sen lassen. Wer unsern Weltzustand und den Menschen mit seinen inneren
und #uferen Schicksalen niichtern betrachtet, wird fast unausweichlich zu
der Annahme gedringt, da® diimonische Michte iiber den Kopf des Men-
schen hinweg und trotz seines guten Wollens die Welt in Verhingnisse hin-
eintreiben und daf ein der menschlichen Natur innewohnendes Bose selbst
gegen unsere bessere Einsicht eine schwer zu iiberwindende Herrschaft aus-
iibt. Nachdem man zwei Jahrhunderte lang das Unheil in der Welt und die
menschliche Bosheit als etwas mehr Zufilliges oder aber als eine voriiber-
gehende Krankheit, eine ungesunde Belastung oder Beeinflussung gedeutet
hat, erkennt man immer klarer, daf} diese Erklirungen vor der Wirklich-
keit nicht mehr standhalten.

Diese ,aufgeklirten” und ,humanen® Deutungsversuche haben etwas
Blasses, Hilfloses, Unwirkliches, wenn man sich mit ihnen den Tatsachen
des modernen Lebens nihert, in denen es so viel Ungeheures und Unbegreif-

16 Vgl. hierzu die sehr scharfen Ausfithrungen von Max Pribilla in ,,Deutsche Schicksals-
fragen®, Frankfurt, Josef Knecht, Carolusdruckerei, 2, Aufl, 1950, S. 92 £f.

23



E. M. Liiders

liches gibt, das alle menschlichen Maf3e und Begriffe iibersteigt. Der Mensch
zeigt sich hier, selbst fiir einen noch so unmetaphysischen Betrachter, einer
Ubermacht verfallen und in weite, undurchschaubare Zusammenhiinge ein-
bezogen. Die unwillkiirlich sich aufdringende Ahnung einer selbstindigen,
iiber den Menschen hinweg und durch ihn hindurch wirkenden Macht des
Damonischen eroffnet eine metaphysische Dimension der Wirklichkeit: Der
Mensch erscheint nicht mehr als Gestalter und Triiger einer vornehmlich auf
ihn bezogenen und von ihm abmefBbaren Welt; er ist vielmehr in ein Drama
hineingestellt, dessen Gegenspieler mehr sind als er selbst, nimlich Gott und
der Teufel, ein Drama, in dem er, umstritten und selber streitend, Entschei-
dungen zu treffen und an Dingen mitzuwirken hat, die weit iiber sein Wol-
len und Begreifen hinausgehen. Was die Biihne des Mittelalters und der be-
ginnenden Neuzeit failich zu machen suchte, wenn sie den Schauplatz des
Menschen als Zwischenstockwerk zwischen eine himmlische und eine hél-
lische Handlungsebene stellte und dabei oftmals fast nur noch Durchgangs-
punkt und Medium einer auffermenschlichen Handlung sein lief, das wird
jetzt auf neue Weise wieder ins Bewuf3tsein gehoben.

Es ist bemerkenswert, daf} es gerade die Wiederentdeckung des Teufels
und der Erbsiinde ist, von der aus jene metaphysische Betrachtungsweise
wiedergewonnen wird, nachdem vor etwa zweihundert Jahren die Auflésung
und Sikularisation einer religios-metaphysischen Daseins- und Weltaus-
legung damit begonnen hatte, aus dem Geiste eines aufkliirerischen Fort-
schrittsglaubens und mifiverstandenen Humanismus heraus die Person des
Teufels und die Wirklichkeit der Erbsiinde zu leugnen. Wie damals mit der
metaphysischen Wirklichkeit des Bosen auch die Wirklichkeit Gottes und
der Ubernatur allmihlich in Frage gestellt wurde, so scheint jetzt mit dem
Blick fiir eine das Menscheninnere weit iibersteigenden Seinsweise des Bo-
sen und des Dédmonischen auch der Sinn fiir die Wirklichkeit des Religiosen
wieder zu erwachen. Eine wenn auch noch so ferne Ahnung von der Person
und Wirksamkeit des Teufels lifft notwendig den Glauben an die Person-
haftigkeit Gottes wieder aufleuchten, frei von aller Auflésung in Ideologie
und menschliche Subjektivitit, wie sie sich seit dem Beginn des 18. Jahr-
hunderts in steigendem Maf3e zeigt. Und die Anniherung an das Wissen um
die dem Menschen innewohnende Neigung zum Bésen, um Erbsiinde, Ver-
suchung und Schuld in ihrem tiefen metaphysischen Sinn macht auch die
Begriffe Gnade, Erlosung und Gottebenbildlichkeit des Menschen, an denen
seine religiose Bestimmung hiingt, wieder lebendig, nachdem sie so lange in
Gefahr gestanden haben, von den natiirlichen und ,,humanen® Wertungen
und Idealen aufgesaugt zu werden.

Die Wiederentdeckung des Bosen in der modernen Literatur

Seit Beginn des 18. Jahrhunderts besteht im abendlindischen Geiste die
Neigung, das Bose in der Welt und im Menschen nicht mehr ernst zu neh-

24



Die Wiederentdeckung des Bésen in der modernen Literatur

men, nachdem es im Welt- und Menschenbild des Mittelalters und des Ba-
rock als personhafter Gegenspieler Gottes und als ein dem Menschen von
Natur innewohnendes, stets zu iiberwindendes Verhingnis solch ungeheure
Bedeutung gehabt hatte. Bis in die liberalen Stromungen der protestanti-
schen Theologie, die sogenannte ,,Neologie®, hinein, deren Vertreter seit der
Mitte des 18. Jahrhunderts viele theologische Lehrstiihle und kirchliche
Amter innehaben, macht sich der optimistische Geist der Aufklirung und
hernach des zweiten Humanismus bemerkbar, indem hier Erbsiinde und
Teufel in Frage gestellt werden. Ganz vereinzelt klingen freilich schon in
dieser Epoche auch andere Tone auf. Leibniz, dessen Theodizee eine der
wichtigsten Grundlagen des aufklirerischen Optimismus bildet, sagt in sei-
nen ,,Nouveaux Essais“ (BuchIV, Kap.16) eine europiische Katastrophe
voraus; ihre Ursache soll in der Auflésung des Religiosen liegen, durch
welche die bosen Neigungen im Menschen, die zuvor durch Furcht und Scheu
gebannt waren, entfesselt werden. Kant weif8 etwas vom absolut Bosen im
Menschen; und wiewohl er im Geiste seiner Zeit die selbstindige Wirklich-
keit des Religiosen aufzuldsen sucht, steht doch seine Ethik in einer gewissen
Parallele zur christlichen Heilslehre, wenn sie auf ein Gesetz und auf eine
geistige Freiheit abzielt, aus der das Bose in der Natur iiberwunden werden
soll. Und Goethe erfadt im Laufe seines langen Schaffens immer mehr von
der Macht des Dimonischen, das als Gegenspieler der Gottheit Natur und
Menschengeschichte bedroht, ihre Harmonie und Sinnhaftigkeit gefdhrdet.

Derartige Ahnungen sind einerseits Nachklinge aus dem grofien christ-
lich-abendlindischen Wirklichkeitsentwurf, der unsere Welt aus der Span-
nung zwischen Gott und Teufel deutete, anderseits aber auch schon Vor-
boten jener neuen ,,modernen* Erfahrung des Bosen, die den Menschen ge-
rade in seiner optimistischen Unachtsamkeit gegeniiber dem Reich der Fin-
sternis um so stiirker trifft oder sogar schutzlos iiberwiltigen kann. Das Kr-
lebnis des Damonischen, das zumal beim alten Goethe weit iiber die Lebens-
deutungen humanistischer und pantheistischer Firbung hinausweist, nimmt
schon manches vorweg von jener Weltdimonie, die in der Romantik und im
Biedermeier so erschiitternd als Folie aller irdischen ,,Gemiitlichkeit™ emp-
funden wird: In dem Bild, das Biichner in seinem ,,Danton‘ von der Welt
der Franzosischen Revolution entwirft, deren Boden eine triigerische Kruste
sein soll, die jeden Augenblick in einen Abgrund einbrechen kann; in der
Seelenanalyse eines Hebbel, die selbst im Idealismus und Heldentum des
Menschen die selbstsiichtige Triebwelt eines Raubtieres am Werk sieht; in
den Schuldproblemen eines Grillparzer und den Vernichtungskimpfen des
Kleistschen Dramas werden das Bése und das Verhiingnis, die dem Menschen
unausweichlich anhaften, schon zu bedeutsamen metaphysischen Groflen.
Die unheildrohenden Vorzeichen und geheimnisvollen ,,Unbekannten®, die
sich vereinzelt auf den Biihnen des biirgerlichen Realismus und des abklin-
genden Naturalismus einschleichen, weisen schon auf die spiteren Kunst-

25



E. M. Liiders

griffe des Surrealismus hin, durch die unsere letzten Jahrzehnte aufler- und
iibernatiirliche Wirklichkeit in den Bithnenraum zu bannen suchten.

Diese Entwicklung im Weltbild der Biihne ist nur eine prophetische Vor-
wegnahme dessen, was sich allmihlich im allgemeinen Bewuf3tsein des
19. Jahrhunderts durchsetzt: ein Zweifel an der ,harmonischen® Welt des
Fortschritts, ein Mifitrauen gegen den Menschen, den der Humanismus des
18. und 19. Jahrhunderts zur Gottheit erhoben hatte, eine Ahnung um das
Fragwiirdige, Bedrohende, Zerstorende und ein Lebensgefiihl der Verfallen-
heit und Hilflosigkeit. Wihrend der atheistische Humanismus eines Feuer-
bach, Comte und Nietzsche noch die duflersten Folgerungen aus dem Opti-
mismus und Pelagianismus des 18. Jahrhunderts zieht, ist die Kunst, zumal
die Biihnenkunst — etwa eines Strindberg — schon im Begriff, aus den fein-
sten Schwingungen des Zeitgeistes heraus das Experiment der modernen
Kunst vorzubereiten, dessen Sinn wir nur langsam zu verstehen vermdogen:
Es ist eine Kunst, deren letztes Anliegen dahin geht, die festen Konturen des
Welt- und Menschenbildes, das der zweite Humanismus in der Kunst be-
heimatet hatte, aufzuldsen; die Perspektiven der empirischen Welt zu spren-
gen, ihre scheinbar selbstverstindlichen Gegebenheiten aufzulésen in ein
Kriftespiel, das weit iiber das Gegenstindliche hinausweist; und vor allem,
den Menschen zum Durchgangspunkt iiber- und untermenschlicher Méchte
zu machen, als Transparent eines ganz in der Ferne geahnten Géttlichen
oder als Opfer einer dimonischen Besessenheit.

Soweit diese Kunst auch urspriinglich von der christlichen Wirklichkeits-
auffassung entfernt ist, da sie aus dem Zweifel an jenen letzten Werten und
Sinngehalten entspringt, die in sikularisierter Gestalt noch ein Erbe des
christlichen Abendlandes bis in den atheistischen Humanismus hinein dar-
stellten, so nihert sie sich doch unbewufit gerade dadurch, daf} sie jenes
selbstgeniigsame Welt- und Menschenbild des 18. und 19. Jahrhunderts in
Frage stellt, wieder der Wirklichkeitserfahrung, wie sie dem Erlebnis des
Christentums offen ist. Eine Welt, die in ihrer Endlichkeit erginzungs-
bediirftic und unbegreiflichen Geschicken ausgesetzt erscheint; ein Mensch,
der, weit davon entfernt, sich selber verstehen oder sein Leben bestimmen
zu konnen, in einen Kampf gestellt ist, der alles Menschliche iibersteigt, das
Wissen um eine Gefahr, die gerade hinter unseren grofiten und iberzeu-
gendsten Werken lauert — das alles gehort zu den Grundtatsachen, auf
denen die christliche Wirklichkeitsauffassung aufbaut und an die sich ihre
Begriffe vom sittlichen Kampf, von Gnade, Erlésung und Weltiiberwindung
anschlieffen, welche die einzige Losung fiir all diese Fragen enthalten.

T. S. Eliot hat vor fast zwanzig Jahren diesem Zug unserer Zeit, der noch
kaum ins Bewuftsein der Literarkritik gelangt ist, einen ersten klaren und
wegweisenden Ausdruck gegeben. Er setzt mit einer Kritik am englischen
Roman der zwanziger Jahre ein, der noch ganz im Banne der Menschenauf-
fassung des 18. und 19. Jahrhunderts steht und gelangt durch sie in seinem

26



Die Wiederentdeckung des Bésen in der modernen Literatur

,»Primer of Modern Heresy““! zu der Einsicht, daff die Menschen in unserer
Dichtung und Literatur mehr und mehr an Realitit verloren haben, seitdem
uns der Begriff der Erbsiinde abhanden gekommen ist. Man hat geglaubt —
und zwar aus einer fast zweihundertjihrigen Auffassung des Menschen und
der Dichtung heraus —, daf} das ,,Wirklichsein* des Menschen in seinem
Maf} an Leidenschaftlichkeit begriindet sei, daf} er insoweit Individuum,
Personlichkeit sei und Grofie besitze, als er diese auswirkt. Aber die blofe
Leidenschaft, so stellt Eliot fest, 1ost eher die Konturen des Menschen auf,
macht alles ziemlich gleich, nebelhaft und zu eigentlich persénlichem Han-
deln unfihig. Erst die Leidenschaft, die im Konflikt liegt mit objektiven,
geheiligten Normen und Ordnungen, das sittliche Ringen und das Wissen
um Gut und Bése machen den Menschen wirklich zu einer Personlichkeit,
die selber handelt und nicht blof} getrieben wird. ,,Tatséchlich geschieht es
weniger in solchen Augenblicken der Verwirrung als vielmehr in denen eines
sittlichen und geistigen Ringens vor der Forderung einer geistigen Sanktion,
daf} Mann und Frau realem Sein nahekommen® (S. 42).

An einem Vergleich von Meredith und Hopkins, die beide mit den glei-
chen isthetischen Mitteln ihrer Zeit arbeiten, zeigt Eliot, wie die Menschen-
darstellung des ersten, trotz schiirferer Beobachtung der konkreten Einzel-
heiten des Lebens, weniger Realitéiit und Leben als die Hopkins’ hat, ,,der die
Wiirde der Kirche hinter sich hat und folglich in engerem Kontakt mit der
Wirklichkeit steht* (S. 48). Der moderne Dichter, der sich jeder religidsen
und geistigen Bindung entschlug und nur noch auf das ihm innewohnende
Licht verlassen kann — jenes ,,innere Licht, den verdichtigsten und triige-
rischsten Fiihrer, der sich je der Menschheit auf ihrer Wegsuche angeboten
hat* (S.59) — vermag nicht mehr im eigentlichen Sinne Wirklichkeit zu ge-
stalten; er muf} seinem Leser seine eigene, in seiner zufilligen, individuellen
Personlichkeitsstruktur wurzelnde Lebensanschauung aufdringen, so dafy
sein Werk mit der Uberzeugungskraft seines augenblicklichen Empfindens
steht und féllt und wir als Leser uns ,.einfach einer verfiihrerischen Person-
lichkeit nach der andern ausliefern® (S. 62).

Gegen Ende seines Essays wendet sich Eliot gegen diese ,,verfiihrende
Personlichkeit, das letzte Ergebnis einer jahrhundertelangen Bewegung
»»hin zur Erhéhung und Ausbeutung der Personlichkeit®. Die Forderung, daf3
der Mensch vor allem ,,er selbst und ,,sich selber treu® sein soll, gleichgiil-
tig wie beschaffen seine Anlagen und natiirlichen Tendenzen sein mégen, ist
eine blofBe Anmaflung des modernen Denkens, eine voriibergehende Ansicht,
wie es deren viele gegeben hat. Sie bedeutet eine Verengung des Mensch-
lichen, eine Gefahr zur Selbsttiuschung und Verantwortungslosigkeit und
gerade dadurch, dafl man sich im Besitz unbegrenzter Freiheit glaubt, eine
Befangenheit in sehr begrenzten Vorurteilen und Einbildungen. Der Mensch,
auch der grofite und natiirlich gute Mensch, der sich selbst zum alleinigen

1 T.8. ﬁi;)t, After strange gods, A Primer of Modern Heresy, London 1934 (The Page-
Barbour Lectures at the University of Virginia 1933).

27



E. M. Liiders .

Bestimmungsgrund und Maf3stab seines Urteilens und Handelns macht, steht
im Bann unkontrollierbaren und unbewuf3t auf ihn einwirkenden Gesche-
hens. Er ist Verfiithrter und Verfithrender und lebt im Grunde in einer Welt
der Illusion, ist , half-alive. Erst der Bezug auf aufier ihm liegende, objek-
tive Wertmaf3stibe — ,,external tests, ,,criteria for discriminations between
god and evil“ — hebt ihn aus dem Strom unbewuf3ter, ja auffer- und unter-
menschlicher Bestimmungen heraus, die ihn wohl Gutes, aber auch Unheil
und Verhiingnis stiften lassen, und macht ihn zum eigentlichen Menschen,
der sich seines Standorts und seiner dem letzten Grunde der Wirklichkeit
entspringenden Aufgabe bewuft ist und deshalb auch als Kiinstler Wirk-
lichkeit aus dem letzten Grunde gestalten kann. Die Voraussetzung fiir die-
sen Schritt aus der Unwirklichkeit in die Wirklichkeit des Lebens ist die Ein-
sicht, daf} wir alle ,,von Natur unrein® sind und deshalb jenen tieferen Kon-
takt mit der Wirklichkeit aufier uns, ihren verbiirgten heiligen Normen und
Ordnungen, bendtigen, weil das, was wir in uns vorfinden, nicht die ,,reine*
Wirklichkeit, sondern stets briichig, unvollkommen und mit Gefahren und
Téuschungen belastet ist.

Irrweg der Geistesgeschichte?

Das Miftrauen in die ,natiirliche Giite* des Menschen und der Riickgriff
auf eine Tradition objektiver geistiger und religioser Wertungen und Ge-
setze, die hinter der Literaturkritik Eliots stehen, sind die schirfste Absage
an die letzten zweihundert Jahre unserer Geistesgeschichte, an ihren Men-
schen, der als ein ,,Gott der Erde® alle Wirklichkeit und alle Normen in sich
triigt, und an die Kunst, die als autonome Schépfung des Genies alles das zu
geben verspricht, was frithere Zeiten von der Religion erwartet haben: eine
,bessere Welt*, Erlosung von der Schwerkraft des Lebens, Sinn- und Wert-
gehalt der Erde, eine Art von Ewigkeit und Bestand des Menschengeistes
gegeniiber dem Strom des natiirlichen Vergehens. Dem entspricht es auch,
wenn Eliot in seiner Dichtung die weltanschaulichen und dsthetischen Prin-
zipien der letzten Jahrhunderte, aus der sonst unsere Gegenwartsliteratur,
wenigstens unbewuft, fast ausschlieflich lebt, verleugnet und seine Tradi-
tion in den ,,Metaphysical Poets“ des englischen Frithbarock sucht. Hier fin-
det er den Menschen der christlich-abendlindischen Uberlieferung, dessen
Seele und — in dieser spannungsreichen Epoche oft iiberschwellende — Lei-
denschaft mit objektiven Bindungen des Glaubens ringt und in der Polaritit
von Gott und Teufel, von Gut und Bose eine Wirklichkeit und Wiirde emp-
fingt, von der selbst noch im Schicksal und in der Hélle der Verdammten
etwas spiirbar bleibt. Diesem Menschen entspricht eine Kunst, die sich dem
Dienst an objektiven metaphysischen Belangen einordnet und daraus ihre
wahre Tiefe und Wiirde bezieht, weit iiber jene andere, die seit der Mitte
des 18. Jahrhunderts selbst Metaphysik und Religion sein wollte und so nicht

28



Die Wiederentdeckung des Bésen in der modernen Literatur

die Grenzen des Endlichen, ja oft nicht einmal die des Subjektiven zu iiber-
schreiten vermochte.

Dieser Anschluft an ein geistig-religiéses Sinngefiige, dessen Herrschaft
im christlichen Abendland durch ein Vierteljahrtausend hindurch nahezu
vergessen worden war, hat bei Eliot nichts Gewaltsames und Unechtes, wie
es so oft bei religiosen Restaurationen in der Literatur der Fall ist. Die Welt,
die ein Kampfplatz zwischen Gott und Teufel ist; der Mensch, der durch die
Krankheit der Erbsiinde rettungs- und heilungsbediirftig geworden ist und
in seiner endlichen Sphire auf nichts mehr zu vertrauen vermag — das alles
sind bei ihm Erfahrungen des modernen Lebensgefiihls, die von sich aus zu
Gestaltungen hindriingen, wie sie im Mittelalter und Barock aus einem ver-
wandten Wirklichkeitserleben erwachsen sind. In seinen ,,Four Quartets® ist
es vielleicht am handgreiflichsten, wie gerade ganz moderne Probleme — die
Zeittheorien,das Geschichtliche, die Seelenstrulctur des ,,Betrieh-Menschen®,
die gewaltigen Heimsuchungen des technisierten Krieges — zu einer Gedan-
kenlyrik dringen, deren Spannung und innere Dynamik alles sprengt, was
seit dem 18. Jahrhundert als selbstverstindliche Anforderung an die Dich-
tung galt: Anschaulichkeit, ,,Stimmung®, Ausdruck einer individuellen Seele
und Seelenlage, inneres Eigenleben und eigene Formgesetzlichkeit, in sie
hineingelegt vom Geiste des genialen Schiopfers, der sein Werk beherrscht
wie Gott die aus dem Nichts geschaffene Welt.

Nichts davon bei Eliot! Einige Verse aus dem Karfreitagsgedicht der
,,Four Quartets* (East Coker IV), des vielleicht kiithnsten und wahrsten Ver-
suchs in der modernen religiésen Dichtung, moge diesen Aushruch aus den
uns geldufigen #sthetischen Formen erliutern. Es geht hier um den an der
Erbsiinde bis auf den Tod erkrankten Menschen und seine Erlésung durch
den Kreuzestod Christi — ein Geschehen, dessen abgriindige Tiefe durch
kaum noch faBliche Vergleiche und Vorstellungen angedeutet wird. Der fast
rettungslos kranke Mensch liegt unter dem Operationsmesser des blutenden
Wundarztes, der bei seinem Dienst am Menschen selber den Tod findet und
dessen heilende Sorge in der Schonungslosigkeit liegt, mit der er das Ubel
seines Patienten zum #ufiersten treibt, ja ihm den Tod bringt, um ihn zu
retten. Die dritte Strophe des Gedichts lautet:

,.The whole earth is our hospital

Endowed by the ruined millionaire,

Where in, if we do well, we shall

Die of the absolute paternal care

That will not leave us, but prevents us everywhere.*

,.Die ganze Welt ist unser Hospital,

Gestiftet von dem ruinierten Millionér,?2

Worin wir, wenn wir gut getan,

Sterben werden an der allerviterlichsten Sorge,

Die uns nicht verlassen, sondern iiberall behiiten wird.*

Hier ist nichts von autonomer kiinstlerischer Formgebung und von einer
Herrschaft des Menschen iiber die aus ihm selbst hervorgebrachte Welt

2 ruined millionaire = Adam nach dem Verlust des Paradieses.

29



E. M. Liiders

seines Kunstwerks, sondern: Ringen um das, was alle menschlichen Grenzen
iibersteigt, in immer neuen Ansiitzen und Versuchen, in Hyperbeln und Anti-
thesen, wie sie die Kunst des Barock aus ganz dhnlichen Auseinandersetzun-
gen mit der Wirklichkeit hervorgebracht hat. Damit findet bei ihm aber
etwas eine zwar nicht endgiiltige, aber bisher reifste und bedeutendste L5-
sung, was im Experimentieren der modernen Kunst iiberall angelegt ist,
wenn sie iiber das menschliche Individuum und die schipferische Innerlich-
keit hinausstrebt, um objektive Wirklichkeitsstrukturen anzuriihren, die
mehr sind, als was im menschlichen Begreifen und Empfinden Raum hat.
Was hier, bei dem gréf3ten Teil der modernen Kinstler jedenfalls, ein nur
menschliches, oft mit iibermenschlicher Kraft geleistetes Vordringen in einen
unendlichen Raum ist, das wird bei Eliot zu einem Gefiihrtwerden im Geiste
des Glaubens und zu einem Gezogenwerden durch die Gnade, wobei er aber
noch viel folgerichtiger und schonungsloser die Verlorenheit des Daseins, die
Briichigkeit und das Bose im Menschen aufzudecken vermag als je ein mo-
derner Dichter aufierhalb des Glaubens, der noch einen Rest jener Befangen-
heit im Nur-Menschlichen — und sei es auch durch das Ideal der ,,tragischen
Existenz® — notig hat, um iiberhaupt leben und noch etwas sagen zu kénnen.

Bruch oder Umwertung

Ein solches Ergebnis der modernen geistig-kiinstlerischen Entwicklung,
oder vielmehr: die Ankiindigung einer solchen Méglichkeit — denn fiir das,
was Eliot gibt, ist das allgemeine Bewuftsein unserer Zeit noch kaum reif —
enthilt eine gewichtige Frage, ein ,,skandalon®, an dem vielfach, wenn man
es sich zu verschleiern suchte, das Verstiindnis dieses Dichters gescheitert
ist oder das die hohe Verehrung, die er gerade in Deutschland gefunden hat,
schliefSlich zum Erstarren bringt. Der Bruch mit den letzten Jahrhunderten
westeuropiischer Dichtung bedeutet, besonders fiir uns Deutsche, einen Ver-
lust, ein Armwerden an kulturellen Werten, das nahezu todlich sein kann.
Wihrend die englische und noch mehr die romanische Literatur im 16. und
17. Jahrhundert eine grof3e Reserve literarischer Tradition hat, an die sich
noch verhaltnismafig leicht ankniipfen lift, die deutsche Geistesgeschichte
ihr Schwergewicht im 18. und 19. Jahrhundert, jener Epoche, welcher der
deutsche Geist, bis in seine Sprache hinein, seine Priigung verdankt. Die Zeit
unserer Klassik und unserer geistigen ,,Selbstwerdung® ist also eben jene
Krisenzeit, in welcher der Grund gelegt wurde fiir eine Verfehlung der
Wirklichkeit, aus der sich die moderne Kunst erst wieder herauszuarbeiten
sucht — ein Versuch, der nur dann zu gelingen scheint, wenn sie das Men-
schenbild und die isthetischen Ideale, aus denen unsere geistige Tradition
lebt, iiberwindet. Es geht also, scharf formuliert, darum: ob wir die zwei
Jahrhunderte, die den deutschen Geist in seiner Fiille, im Positiven wie im
Negativen, geschaffen haben, als eine Verirrung widerrufen sollen und ob
dieser Widerruf, dies Heraustreten aus allem Vorhandenen ein Absturz in

30



Die Wiederentdeckung des Bésen in der modernen Literatur

geistige Barbarei und ein Substanzverlust sein wird, der nicht wieder auf-
geholt werden kann.

Die deutsche Geistes- und Geschichtswissenschaft hat sich bisher wenig
um diese Frage gekiimmert. Sie lebt in ihren Betrachtungsmethoden und
Wertmafistiaben fast ausschliefflich aus einem Geist, der — von Herder bis
Dilthey — selbst ein Produkt dieser Epochen der ,,Sikularisation® und des
autonomen Menschen ist, so daf} sie unbewuf3t deren Prinzipien als selbst-
verstindlich voraussetzt. Uberdies ist sie auch so auf die Beschéftigung mit
dem Vergangenen eingestellt, daf} sie — wenigstens was die ,;s0lide’* Arbeit
betrifft — kaum einen Blick hat fiir das, was im Werden ist und so fast
immer mehr einer journalistischen Behandlung ausgeliefert bleibt, die nicht
auf letzte Zusammenhiinge gehen kann. Dafiir machen sich aber in den letz-
ten Jahren vom Ausland, besonders von Frankreich her, immer wieder kri-
tische Angriffe auf die deutsche Geistesgeschichte der letzten Jahrhunderte
geltend. Thnen liegt mehr oder minder ausdriicklich die Auffassung zu-
grunde, daB die Entwicklung, die von Leibniz iiber die sogenannte ,,deutsche
Bewegung® (,,Sturm und Drang® bis zur Romantik) zu Schopenhauer und
Nietzsche fiihrt, ein spezifischer Weg der Hybris und des Verhéngnisses war,
der notwendig zu der geschichtlichen Verirrung des Nationalsozialismus
fiihren mufte. Die allgemeine neuzeitliche Bewegung des riickhaltlosen Ver-
trauens in die menschliche Natur, das die den Menschen iiberragenden Wirk-
lichkeiten leugnet, in die er gestellt ist; die damit verbundene Absolut-
setzung und Vergottung des Menschen als Herrn einer ebenfalls vergotteten
Welt und der darin schon gegebene ,,Tod Gottes®, den Nietzsche erst nach-
triglich feststellt und zum Programm des modernen Bewufitseins macht:
das alles wird dem deutschen Geiste zum Vorwurf gemacht, nicht ohne die
Aufforderung, mit dieser verhingnisvollen Tradition zu brechen.

Zuletzt und in eindringlichster Weise ist das wohl geschehen in einer Son-
dernummer der ,,Etudes Carmélitaines” von 1948, ,Satan®, die sich die
Wiedereroberung und sorgfiltige wissenschaftliche Priifung der Wirklich-
keit des Satanischen und Dimonischen in der Welt und im Menschen zur
Aufgabe macht. Von Vertretern vieler Fachgebiete — Medizin und Psycho-
logie, Theologie, Bibelwissenschaft und Literarkritik — wird hier die Frage
untersucht, die die moderne franzésische Dichtung, etwa bei Bernanos und
Claudel, schon vor Jahrzehnten aufgeworfen hatte: ob das Bése in der Welt
personlich und vom Menschen noch unabhiingig existiert und ob sich die
Wirklichkeit des letzteren in einer Auseinandersetzung gleichsam von Mann
zu Mann vollzieht — wie es das Leben des Heiligen in Bernanos’ ,,Unter der
Sonne Satans® so handgreiflich darstellt —, fiir die es entscheidend ist, daf}
der Mensch seinen Gegner kennt und nicht, wie es der Neuzeit zum Ver-
hingnis geworden ist, sich als uneingeschriinkter Beherrscher des Welt-
schauplatzes empfindet. Die Bedeutung, die die Verkennung Satans, die Auf-
16sung seiner Person in ésthetisches Symbolwerk und Ideologie fiir die Ver-
fehlung der Wirklichkeit in unserer Zeit hat, beschiftigt die letzten Bei-

3t



E. M. Liders

trige am Ende dieses 600 Seiten umfassenden Sammelbandes. Es wird hier
als die gewaltigste List des Teufels bezeichnet, welche die Grundbedingung
fiir seine unheimliche Herrschaft in unserer Welt darstellt, da’ der neuzeit-
liche Mensch seine Realitiit aus dem Auge verloren und seine Macht verkannt
hat (Claude-Edmonde Magny, La part du diable dans la littérature contem-
poraine, a.a.0. 8. 5731f.).

In diesem Sinne erscheint hier schlieBlich die deutsche Geistesgeschichte
als der Gipfelpunkt der Herrschaft Satans. Paulus Lenz-Médoc (La mort de
Dieu, a.a.0. S. 611) spiirt scharfsichtig jener konsequent voranschreitenden
Entwicklung nach, die von dem Menschen- und Vernunftoptimismus des
18. Jahrhunderts bis zum Titanenkampf Nietzsches gegen den Gott des Chri-
stentums und zur Bedrohung des geistigen Lebens durch die elementare Ge-
walt einer Massenorganisation fiihrt. So sehr die Einseitigkeit, mit der dies
gemeineuropdische Verhingnis hier fast ausschlieSlich auf die deutsche Gei-
stesgeschichte angewandt wird, zunichst den Widerspruch des deutschen
Lesers herausfordern muf3 — es wird allzu oft iibersehen, daf’ die Impulse,
die sich in dieser Richtung bei uns auswirken, von franzosischen Einfliissen
herrithren und daf3 die Wortfithrer dieser Bewegung bei uns an Radikalitit
und rationaler Folgerichtigkeit weit hinter den entsprechenden Franzosen
zuriickbleiben —, so wird er doch zugleich fiir eine Problematik gedffnet,
die sich sonst der deutschen Betrachtungsweise verschlief3t und deren letz-
ten Grund auch dieser Kenner des deutschen Geistes nicht in den Blick be-
kommt, dem es leicht ist, zweihundert Jahre deutscher Geistesgeschichte zu
verurteilen und zu fordern, daf das gegenwirtige Deutschland mit ihnen
brechen soll.

Von den Voraussetzungen der franzésischen Geistesgeschichte her laft
sich eine solche Abwendung ohne allzu grofien ,,Bruch® leisten, da sich dort
neben jener Bewegung der Sikularisation, die in Parallele und in stéindigem
Austausch mit der deutschen Entwicklung steht, immer noch ein Strom
christlich-abendlindischer Tradition erhalten hat, aus dem sich ein neuer
Ansatz zu nihren vermag. Selbst in den groflen Epochen des Unglaubens hat
es in Frankreich immer noch genug bedeutende Geister gegeben, die cine
Verbindung herzustellen vermochten zwischen jenem ,Fortschritt® der
Sikularisation und den Horizonten der christlichen Welt, ja, die sogar man-
ches zuriickeroberten, was aus diesen Horizonten herausgetreten war, weil
in ihm noch ein Keim der christlichen Wahrheit fortlebte. Die christliche
Welt hat dort nie unterlassen, wenigstens nachvollziehend mitzuleben und
mitzudenken, was im neuzeitlichen Geiste geschah, wenn sie ihm nicht zu-
weilen sogar jenes urspriinglich christliche Bewufitsein um die Begrenztheit
und Vorliufigkeit der menschlichen Sphire aufgeprigt hat, das wir bis in
die Blasphemien cines Voltaire und Anatole France hinein spiiren.

Eine solche Vermittlung fehlte in Deutschland, wo die christliche — das
heif’t vor allem die katholische — Welt, deren Aufgabe dies in erster Linie
gewesen wiire, kaum einen Anteil, nicht einmal einen reproduktiven, an der

32



Die Wiederentdeckung des Bdsen in der modernen Literatur

wortfithrenden Geistesgeschichte gehabt hat. Der ,,Geist der Goethezeit*
beispielsweise, aus dem unsere fiihrenden Geister fast bis heute noch leben,
und der Katholizismus, der seit der Reformation immer mehr in die Defen-
sive gedrangt worden ist und sich erst in den letzten Jahrzehnten wieder an
das Licht des geistigen Lebens wagt, sind so vollig getrennte Welten, wie sie
wohl kaum jemals innerhalb einer Nation bestanden haben. Wo sich aber
jetzt auf katholischer Seite eine ernsthafte Auseinandersetzung mit der Gei-
stesgeschichte der letzten Jahrhunderte anbahnt, etwa in dem Goethebuch
Friedrich Muckermanns (Bonn 1931), bei Josef Bernhart und Guardini, da
vermag sie noch nachtriiglich Ungeahntes zu leisten. So gering an Umfang
die katholischen Bemiithungen um ein wirkliches Verstehen der letzten zwei-
hundert Jahre deutscher Geistesgeschichte sind, sie lassen doch etwas von
der Maglichkeit spiiren, dafs man jene Epochen auch anders sehen und dem
BewufBtsein unserer Zeit anders erschliefen kann, als es bisher von einer
Forschung aus geschehen ist, die selber den Prinzipien jenes Zeitgeistes
folgte.

Es geht hier vor allem darum, den Zusammenhang — sei er noch so gering
und vom Geiste der Sikularisation entstellt — aufzudecken, der zwischen
jenen Epochen und den Urspriingen des christlichen Abendlandes besteht
und von dem her immer wieder ein anderes, metaphysisches Wirklichkeits-
verstandnis die innerweltliche und anthropozentrische Betrachtungsweise
zu durchbrechen sucht. Der Blick, der an den Phinomenen der christlichen
Welt geschult ist und dennoch fihig bleibt, sich anderen Geisteskulturen an-
zupassen, wird in diesen Epochen der Krisen und des Ringens etwas véllig
anderes entdecken als die bisherige Forschung, die entweder verurteilte, was
den christlichen Prinzipien widersprach, oder den Geist einer Epoche absolut
setzte, in deren Vorurteilen sie selbst befangen war. Es ist eine grofbe Auf-
gabe, die sich hier dem deutschen Katholizismus unserer Tage stellt, und die
vielleicht noch manches Versiumnis der letzten Jahrhunderte nachzuholen
vermag — und an der vielleicht die ltettung des Geistes unserer Zeit hiingt:
umzuwerten, was uns ein verhingnisvolles Erbe vermittelt hat, und dabei zu-
gleich den Zusammenhang mit der Epoche zu retten, die den deutschen Geist
gepriigt und ihm eine solche Kraft gegeben hat, dafl ein Bruch mit dieser
Vergangenheit ein Verhingnis sein kénnte.

3 Stimmen 148, 7 ] 33



