Zeitbericht

Jugend und Religion in Japan. Wie steht die studentische Jugend Japans heute
zur Religion und besonders zum Christentum? Manche Presseberichte antworten
darauf sehr hoffnungsfreudig, als ob eine Bekehrungswelle hin zum Christentum
aufgebrochen sei, Wesentlich niichterner, aber um so aufschlufireicher spricht sich
dariiber ein erfahrener Kenner der japanischen Studentenschaft aus: P. Franz Xaver
Bosch S.J., der seit Jahren an der Sophia Universitit in Tokio die Stud:nten be-
treut und mit Zehntausenden ins Gespriich gekommen ist. In ,, The Missionary Bulle-
tin® vom Juli/August 1951, S, 117—126 (Herausgeber die Maryknoll-Missionare in
Tokio) kommt er zu folgenden Ergebnissen:

Noch ist an den japanischen Hochschulen die Zahl der Katholiken und Tauf-
schiiler sehr gering, kaum zwei von Tausend. Einige Zahlen beleuchten das: die
Chuo Universitit hat unter etwa 20000 Horern 20 Katholiken, Nippon mit 30000
Studenten zihlt 50, Waseda mit 40000 knapp 60 Katholiken. Fortschritte macht
nicht die Bewegung zur Religion, sondern die Abkehr von jeder Religion. Eine Rund-
frage bei 4000 Universititsstudenten ergab 6 Konfuzianer, 8 Shintoisten, 270 Bud-
dhisten, 30 Protestanten, 8 Katholiken, 1500 Athcisten und den zahlenmifig stiirk-
sten Rest ohne jede religidse Angabe. Unter den 14—18 Jihrigen einer Mittelschule
bekannten sich nur noch 14 Prozent zum Glauben an ein gottliches Wesen,

P, Bosch untersucht die Griinde fiir diese Entwicklung. Zuerst einmal offenbaren
sich die verhdngnisvollen Friichte einer Schule, die grundsitzlich alle religiése und
ethische Unterrichtung und Erziehung ahgelehnt hatte. Mafigebende Minner der
heutigen Regierung sehen diesen Irrtum ein und erwigen eine Umkehr, Ferner ist,
dhnlich wie bei uns, gerade die Jugend von dem weltanschaulichen und kulturellen
Zusammenbruch getroffen worden, der mit der Niederlage iiber das hochent-
wickelte Inselvolk gekommen ist. Am meisten aber scheinen soziale Griinde mit-
zuwirken, Ein ganz hoher Hundertsatz der Studenten Japans entstammt Familien,
die nur mit groften Opfern ihrem Sohn das Studium erméglichen kénnen. Sie hun-
gern sich buchstiiblich durch die Universititsjahre, oft unter unwiirdigsten Verhilt-
nissen. Von hier aus wird die Feststellung begreiflich, dafs mehr als die Hiilfte aller
Universitiitsstudenten mit dem Kommunismus sympathisieren. Der Hunger nach
sozialer Gerechtigkeit und Liebe, der Drang der jungen Seele nach Aktion und
durchgreifenden Anderungen haben der kommunistischen Bewegung in China den
starken Auftrieb gegeben; ob sich unter den japanischen Studenten das chinesische
Vorbild wiederholen wird?

Aus langer Beobachtung und Uberlegung bespricht dann P. Bosch den Weg, den
die katholische Mission einschlagen sollte, um an die Studentenschaft heranzukom-
men, Thr Atheismus ist ja nur in den seltensten Fillen ecine klare Gottesleugnung.
Meistens entstammt er der Unwissenheit in religiosen Dingen, der sozialen Ver-
bitterung und einer vollstindigen Verkennung des sozialen Charakters der katholi-
schen Gesellschaftslehre. Erlebnisse und Erkenntnisse aus Tausenden von Ge-
spriichen haben immer neu gezeigt, daf} diese jungen Menschen aus einem Vorurteil
heraus iiberzeugt waren vom ,kapitalistischen Charakter* der Kirche, und daf sie
beim bloflen Anhéren der pipstlichen Sozialrundschreiben ihren Widerstand gegen
Kirche und Glaube aufgaben. Dementsprechend empfiehlt er eine neue Form sozial-
christlicher Unterweisung und Hilfe.

Ein Glaubensbelkenntnis. Unter dieser Uberschrift berichten die ,Etudes® (Paris)
in ihrem Oktoberheft (S.2—9) iiber einen Vorfall, der in mehr als einer Bezichung
an die Martyrerzeiten der Urkirche erinnert. Unter dem Vorwand, die Kirche von
den Makeln des Imperialismus zu reinigen, unterstiitzen die kommunistischen
Machthaber in China seit Dezember 1950 eine , Reformbewegung®, die fiir die chine-
sische Kirche eine dreifache Autonomie fordert: die der Verwaltung, des Vermégens
und der Glaubensverkiindigung. Durch Unterschriftensammlungen fiir scheinbar

137



Zeitbhericht

unverfiingliche Ziele sucht man die Christen Schritt um Schritt auf die abschiissige
Bahn zum Abfall vom Glauben zu dringen. Inmitten dieser Verwirrung der Geister
hat das Bekenntnis des katholischen Priesters Johann Tong-Che-Tsche weithin Auf-
sehen erregt, das er in einer gegen den Apostolischen Internuntius Msgr. Riberi ein-
berufenen Hetzversammlung in Gegenwart von Vertretern des Staates und der
Kirche ablegte, um seinen eigenen Standpunkt in aller Offentlichkeit darzutun. Er
begann seine Rede nach einer Verbeugung vor dem Bild Maos und gegen die Zu-
horer mit den Worten: , Der Gegenstand meiner Rede soll sein: das Opfer meiner
selbst, das ich den beiden obersten Gewalten darbringe. Menschen, die weder an
die Existenz Gottes noch der Seele glauben, die den Papst nicht als Stellvertreter
Jesu Christi anerkennen . .., stellen die Bewegung fir die dreifache Autonomie als
eine rein patriotische Bewegung hin. Man anerkennt zwar die Freiheit des katho-
lischen Glaubens und gibt zu, daf Beziehungen rein religioser Art zwischen den
Gliubigen und dem Papst bestehen kionnen. Aber eine Bewegung, die sich aufier-
halb der Hierarchie vollzieht, l1idt uns heute ein, den Stellvertreter des Papstes. ..
anzugreifen, morgen wird sie vielleicht zum Angriff gegen den Papst, den Stellver-
treter Jesu Christi, auffordern. Warum sollte sie nicht ithermorgen die Forderung
erheben, unsern Herrn und Gott Jesus Christus selbst anzugreifen? Zweifellos kann
man bei einem Angriff — in der Theorie — immer mit Unterscheidungen arbeiten.
Aber in Wirklichkeit ist es doch so: Gott ist ,einer’, und der Stellvertreter des
Papstes ist ,einer‘, und der Papst ist ,einer. Ilier gibt es lkeine Unterscheidung,
keine Trennung, Eine solche Bewegung nihme mir jede Moglichkeit, katholisch zu
bleiben; denn eine solche patriotische Bewegung ist praktisch mit der dreifachen
Autonomie der katholischen Kirche unvereinbar ... Meine Herren, ich habe nur
eine Seele, die ich nicht teilen kann, aber ich habe einen Leib, der geteilt werden
kann. Es scheint mir das beste, ich opfere meine Seele ganz Gott und der heiligen
Kirche und meinen Leib dem Vaterland; wenn es diesem gefillt, verweigere ich ihn
nicht. Gute Materialisten, die die Existenz der Seele leugnen, kénnen mit dem Ange-
bot meines Kérpers nur zufrieden sein ... Es tut mir leid, dafl ich nicht mehr tun
kann. Aber da ich an der Lage der Dinge nichts zu dndern vermag, so weifs ich
nichts besseres zu tun, als daf® ich der einen Seite meine Seele und der andern
meinen Leib aufopfere in der Hoffnung, so ihrer gegenseitigen Aussshnung zu
dienen.*

Dann bat der Bekenner Gott um Stéirke zum Martyrium und forderte die staat-
lichen Behérden auf, ohne Schonung gegen ihn vorzugehen. Sollte er je schwach
werden (er dachte offenbar an Folter und andere Mittel der Willenshrechung),
so widerrufe er schon jetzt feierlich jedes derartige erprefite Gestindnis. Dann
fuhr er fort: ,,Gewif’, ich bin katholisch, aber das hindert mich nicht, grofie Be-
wunderung firr die Kommunisten zu hegen. Sic glauben nicht an Gott, nicht an
die Existenz der Seele, noch weniger an Himmel und Hélle. Und doch gibt es an
ihnen so manchen wertvollen Zug, der mir Bewunderung abringt, meine Saum-
seligkeit wachriittelt und mich mit Gewalt an die Millionen Mirtyrer erinnert,
die unsere Kirche seit zwei Jahrtausenden zihit . . . Die Kommunisten sagen so gern:
JFiir einen, der fillt, erheben sich tausend andere. Und ein Katholik konnte ver-
gessen, dafl das Blut der Martyrer der Same fiir neue Christen ist? Sein grofier
Wunsch ist, dafl auch seine kommunistischen Landsleute zur Kirche Christi finden
und sie so Brider im gleichen Glauben wiirden. ,Ich flehe zu Gott, es méchten

1 In einem Beitrag , Kierkegaard, Leben und Werk®, mit dem Karl Jaspers das Oktober-
heft der Zcitschrift ,,Universitas® (Stuttgart) erdffnet, liest man (S.1059) die Sitze:
,;Christentum heift der Glaube, dafy Gott in Jesus Christus der Welt erschienen ist. Dieser
Glaube aber ist fiir unseren Verstand unméglich . .. Kierkegaard lebt in unserem Zeitalter,
in dem der Gottmensch in seinem ganzen Ernst, seiner Wortlichkeit und Wirklichkeit viel-
leicht von niemandem mehr in unerschiitterlicher, fragloser Gewilheit geglaubt wird.*

138



Zeitbericht

sich im Schofle der kommunistischen Partei viele Saulusse finden, die zu cinem
Paulus werden . . . Fiir dieses Ziel ist mir kein Opfer zu grof. Mochte . .. das Opfer
des irdischen Lebens, das ich heute darbringe, ein Unterpfand der Bekehrung fiir
die kommende Generation sein!*

Johann Tong legte sein Bekenntnis am 3. Juni 1951 ab. Am 2. Juli wurde er ver-
haftet. Seitdem hat man kein Lebenszeichen mehr von ihm.

IWunderheilungen in der irztlichen Diskussion. Nach einem Bericht in der Siid-
deutschen Zeitung Nr. 248 vom 26. 10. 51 wurde die am 18. 5. 1950 in Lourdes ge-
heilte Thea Angele aus Tettnang (vgl. den Aufsatz ,,Wunderheilung und Natur* von
G.Siegmund im Septemberheft dieser Zeitschrift S.416) vor kurzem auf der
Ellwanger religios-wissenschaftlichen Arztetagung den versammelten Arzten per-
sonlich vorgestellt. Die aus dem Kreis der Tagungsteilnehmer zusammengestellte
Priffungskommission hat ihr Urteil sehr vorsichtig und zuriickhaltend gefaBt, da
in dem Krankheitsbild der Geheilten, deren natiirliches, schlichtes Wesen iibrigens
den besten Eindruck machte, gewisse Einzelheiten auf psychosomatische Stérungen
hinzuweisen schienen, Wenn allerdings in der Diskussion die Frage gestellt wurde,
ob bei dem heutigen Stand der Psychologie und Neurologie die eindeutige An-
erkennung eines Wunders durch die Medizin iiberhaupt noch méglich sei, so darf
darauf hingewiesen werden, da es immer noch Heilungen gibt, bei denen ,.psy-
chosomatische Storungen keine Rolle spielen (vgl. die obenerwiihnte Artikelreihe
von Prof. Siegmund, der in Ellwangen ebenfalls zugegen war). Die Tagung richtete
eine Adresse an die Fuldaer Bischofskonferenz mit dem Vorschlag, dhnlich wie in
Lourdes, Fatima und Loretto eine neutrale Arztekonferenz ins Leben zu rufen, die
eine erste Stellungnahme geben soll. ,,Heilungen, deren natiirliche Unerklirbarkeit
so festgestellt worden ist, sollen durch ein Nationalkomitee, dem aus jeder Dibzese
ein vom Bischof zu ernennender Facharzt angehért, iiberpriift werden.” Endlich
soll ,.in dritter Instanz eine vom Didzesanbischof des Geheilten einzuberufende
Kommission in einem kanonischen Proze3 dem Bischof eine Unterlage erarbeiten,
auf Grund deren der Bischof in der Lage ist, den Gliubigen eine Erklirung dar-
iiber abzugeben, ob im Einzelfall eine als wunderbar anzuschende Heilung vorliegt.”
Damit wiirde die Kirche ihre bei Selig- und Heiligsprechungsverfahren schon lange
geiibte Praxis auch auf die Heilungswunder an Gnadenorten ausdehnen. Jedenfalls
zeigte die Tagung, da man in Arztekreisen mit einer ganz anderen Aufgeschlossen-
heit der Wunderfrage gegeniibersteht, als dies noch vor Jahrzehnten allgemein
tblich war. ; ;

Mensch und Maschine. Im Oktoberheft wurde in dem Beitrag , Mensch und Tech-
nik® auf ein Beispiel aus der Welt der Arbeit hingewiesen, wo die Arbeiter an Stanz-
maschinen zur Unfallverhiitung mit Handschellen an einem Hebel angekettet waren,
der die Armbewegungen zwangsliufig regelte. Wenn in diesem Zusammenhang
F.Dessauer zitiert wurde — , Fiir einen solchen immer gleichen Griff gehirt eine
Maschine, nicht ein Mensch. Und sie kommt auch® —, so scheint sich diese Yoraus-
sage nach jiingsten Zeitungsmeldungen iiberraschend schnell erfiillt zu haben (vgl
Sonntagspost Nr. 40 vom 6. 10. 51). Nach diesen Meldungen hat die Erfindung eines
deutschen Ingenieurs (Wolfgang Schmid) auf der ersten europiischen Werkzeugs-
messe in Paris das grofte Aufsehen erregt. Ihm ist es gelungen, ein Steuergeriit zu
erfinden, das den Arbeitsvorgang einer Werkzeugmaschine einem Magnetophon-
band zuleitet. Wenn diese Erfindung, deren Entwicklungsméglichkeiten heute noch
gar nicht abzusehen sind, hiilt, was sie verspricht, und einmal allgemein eingefiihrt
ist, hat der Facharbeiter nur noch die Musterstiicke anzufertigen; die Reihen-
herstellung iibernimmt das Magnetophonband mit Ililfe des neuentwickelten Steuer-
geriites,

139



