Himmel und Erde

Zu dem Priesterroman von Carlo Coccioli

Von FRANZ HILLIG S.].

Der Roman hat eine neue Gestalt entdeckt, den Priester. Zusammen mit
dem Film wirft er sich auf das neue Opfer und es sieht nicht danach aus, als
wollte er es so bald wieder freigeben. Genau genommen ist es eine Wieder-
entdeckung. Denn es gab lingst die Priesterromane von Sheehan, Federer,
Jammes, Timmermans und Claes. Aber wer liest sie noch? Fiir das grof3e
Publikum beginnt der Priester im Roman mit Bernanos und Greene. Und
nun kann man sich ihrer auf einmal kaum mehr erwehren: Bruce Marshall
»Das Wunder des Malachias“, Henry Morton Robinson ,,Der Kardinal®,
Crawford Power ,,Der Pfarrer und die Siinde*, Giovanni Guareschi ,,Don
Camillo und Peppone® (alle fiir den deutschen Leser 1950) und nun der
Priesterroman des Jahres 1951: Carlo Coccioli ,,Himmel und Erde®.1

Es sind sehr verschiedene Biicher und sehr verschiedene Priester. Die
Skala dieser Romane reicht von dem iibermiitig Burlesken iiber den feinen
Humor bis ins tragisch Realistische und Hintergriindige. Dennoch sind sie
alle Biicher des Glaubens. Und alle stellen den Priester dar im Zusammen-
prall mit der ,,Welt“. Der Roman von Power triigt bezeichnenderweise im
Englischen den Titel ,,The Encounter® — das Treffen, der Zusammenstof3.
Doch wihrend bei Power nur das totale und aussichtslose Nebeneinander der
beiden Bereiche geschildert wird — in der kalten und brutalen Analyse des
Kriminalromans — und sich kaum ein Versuch der Diskussion findet, bre-
chen bei Coccioli geistige Fragen und religiése Strémungen auf. Manches
spricht dafiir, daff das Buch des jungen, erst 31 Jahre alten Italieners die
Geister in idhnlicher Weise bewegen wird wie ,,Die Kraft und die Herrlich-
keit** von Graham Greene. Schon wird es in mehrere Sprachen iibersetzt
und sein Erscheinen in der Deutschen’ Verlags-Anstalt wird es zu einem Ge-
sprichsthema zwischen den Konfessionen machen.

Die Fabel: Der junge Kaplan Don Ardito Piccardi wirft sich vor seinem
Pfarrer nieder. Er kann nicht linger bei ihm bleiben. Ardito heif3t der
»Kithne. In ihm brennt ein Feuer, eine Sehnsucht nach Unbedingtheit, die
sich in den bequemen Verhiltnissen des wohlhabenden Pfarrortes nicht
auszuwirken vermégen. Schon hat es aufsehenerregende Zusammenstofie mit
»frommen Seelen gegeben. Ist nicht die ganze Kirche verbiirgerlicht? Er

1 Stuttgart 1951, Deutsche Verlags-Anstalt. (416 S.) Gln. DM 12.80.

11 Stimmen 149, 3 161



Franz Hillig

will nicht abfallen; aber er leidet . . . Wirres Blondhaar hingt dem Kaplan
in das bleiche, eindrucksvoll geschnittene Gesicht. Er ist mager, leidend,
steif, als ob er ein Korsett triige; ein junger Fanatiker mit briisken Bewegun-
gen. Man achtet ihn; aber man kann ihn nicht lieben.

»Kimpfen ist meine Bestimmung®, sagt Don Ardito. Der Kampf gilt Sa-
tan. Das ist ein Wort, das er viel im Munde fiihrt. Schon als Knabe fiithlte
er seine Gegenwart in sich. Als er mit elf Jahren nach dem Vater auch noch
die Mutter verlor, trotzte er Gott und ward ungliaubig. Er findet zum Glau-
ben und zum Priesterberuf, als seine fiinfzehnjiihrige Gespielin durch den
Exorzismus von ihrer Besessenheit befreit wird. So steht Satan am Anfang
seines Priestertums. ,,Ich bin durch Satans Pforte eingegangen® (43).

Der Bischof schickt den jungen Eiferer in das kleine Bergdorf Chia-
torre. Von der ersten Stunde an tritt Don Ardito den Mitgliedern seiner
Gemeinde, vor allem den Wohlhabenden, mit ungemildeter Schroffheit ent-
gegen. Er ist keine 24 Stunden in Chiatorre, da hat die zweifelhafte Pfarr-
wirtin seines Vorgingers ihren Laufpaf® bekommen. Don Ardito kocht und
wiischt sich selbst. Gleich die erste Predigt verkiindet den verdutzten armen
Berglern, er werde die Besitzenden nicht aufrufen, ihrer groflen Armut zu
steuern. ,,Ich sage euch vielmehr: Wehe euch, die ihr leidet, wenn ihr zu
leiden aufhéren solltet! . . . Denn wenn ihr leidet, ist das Reich euer!* (71£.).
Er selbst hat nach seiner Weihe zum Priester auf seine reiche Erbschaft ver-
zichtet. Jetzt iibereignet er zwei Drittel des kleinen Pfarrgutes an ein armes
Spital. Die Leute fragen sich, wie er vom Rest leben kénne.

Der neue Pfarrer arbeitet im Garten. Er macht seine Einkiiufe selbst.
Seine Soutane ist mehlbestaubt. Die meiste Zeit verbringt er in den diirfti-
gen Behausungen der Bergbauern, die als Holzhauer und Kéhler ihr Leben
fristen. Sie verehren ihn als Heiligen. Eine geheimnisvolle Macht geht von
dem bleichen Priester aus. Sein Wort hat eine ungekannte Unmittelbarkeit.
Der Dorfschullehrer, Sozialist und Freigeist, fiihlt sich zu ihm hingezogen.
Tomasino Neri, der biirtige alte Spengler, der sein Leben lang in den Klauen
des Bosen war, tritt nach einer nichtlichen Aussprache mit dem Priester bei
den Trappisten ein. (Man erfihrt, daf} er frither Professor an der Sorbonne
gewesen war.) Don Ardito wird zu Kranken gerufen, und seine Handauf-
legung heilt sie. Die Muttergottes erscheint einem 17jahrigen Madchen aus
seiner Gemeinde . . . Wohin Don Ardito kommt, melden sich die iiberirdi-
schen Michte: Gnadengaben, Wunder und satanischer Einfluf3.

Seit der Priester nach Chiatorre kam, hilt sein Name die Geister in Span-
nung. Die Berghauern verehren, die andern hassen ihn. Keiner kommt an
der Stellungnahme vorbei. Wie ein Gief3bach stiirzt sein spannungsgeladenes
Schicksal (wir sprechen im Sinn des Verfassers) einer doppelten Katastrophe
entgegen: Bei einer den Ereignissen von Fatima nachgebildeten Erschei-
nungsszene erweist sich Don Ardito unfahig, die Heilung eines kranken Kna-
ben zu erwirken. Als die Heilung dann doch wunderbarerweise eintritt, er-
reicht ihn mitten im Jubel der Gemeinde die Nachricht vom Selbstmord des

162



Himmel und Erde

jungen Grafen Alberto Ortognati. Don Ardito hatte vergebens versucht, die-
sen innerlich zwiespiiltigen, von schlimmen Lastern bedrohten Menschen
zu retten. Ergebnis: Don Ardito bricht innerlich zusammen: ,,Du hast ein
Heiliger sein wollen, jetzt hat dich der Herr verworfen.” Uber ihn kommt
die Erkenntnis unserer menschlichen Ohnmacht. Ein Ring hat sich geschlos-
sen. Er war auf der falschen Straffe. Er muf} einen neuen Weg suchen.

Sieben Jahre spiter. Don Ardito hat sich in die Grofistadt gemeldet. Er
leitet dort ein von Graf Fosco Ranucci gegriindetes akedemisches Klubhaus
fiir Studenten, Treffpunkt der geistreichen Gesellschaft. Er ist jetzt ,,Seel-
sorger in der grofien Welt“. Seine ausgewiihlte Biicherei wird bestaunt. Er
macht ,,verbliiffende Fortschritte in der Bildung®, verdffentlicht Aufsiitze
in Fachzeitschriften und Biicher. Er tritt mit vielbeachteten Vortriigen an
die Offentlichkeit. Was soll das alles? — Don Ardito hat nachgedacht. Er
lebt nun folgerichtig nach einem Programm. Das Schliisselwort dieser zwei-
ten Etappe heifdt: erkennen. ,,Ich begriff, es war meine Aufgabe, den Men-
schen verstehen zu lernen. Die vollige Hingabe an eine Leidenschaft, sie sei
welche sie wolle, schlief3t dies Verstindnis aus: sie wird nur einer mensch-
lichen Maglichkeit gerecht . .. In Chiatorre habe ich nur ein menschliches
Moment im Auge gehabt, also war ich kein Mensch im vollen Sinne des Wor-
tes” (191). Und das ist die Voraussetzung dafiir, ,,daf® wir Gott in uns wahr
und wirklich machen‘‘,

Ein Freundeskreis schliefft sich um Don Ardito. Er wird bewundert, gilt
als fithrender Kopf. Dennoch erfiillt ihn Angst und Unruhe. Es stimmt etwas
nicht. Ist nicht in der Logik seines neuen Lebens eine Liige? Der alte Trieb
zur Unbedingtheit lebt in ihm weiter. Er kommt sich wie ein Verriiter vor.
In ihm ist die Erwartung eines Zeichens. Unvermittelt bricht er mitten in
der Nacht auf, als ihn ein Ruf der Arbeiterpriester von Neapel erreicht. Ist
das nicht das Zeichen? Aber ebenso plétzlich enthiillt ihm ein erotischer
Traum mit niederschmetternder Deutlichkeit, wie der wahre Antrieb seiner
Handlungen heifst. Adriana, die Tochter der Grifin Michelacei, nimmt in
dieser zweiten Etappe die Stelle von Alberto Ortognati in der ersten ein. Er
hat um ihre Seele gerungen. Er hat ihr als Priester zu helfen versucht. Nun
erkennt er: ,,Nur wegen Adriana Michelacci bin ich geflohen.” Sinnliche
Liebe hat ihn iiberwunden. Er fiihlt sich siindig. ,,Jesus, nicht einmal Deine
Siinder zu lieben bin ich wert* (315). (Die ganze Episode ist duflerst un-
durchsichtig.)

Wieder steht Don Ardito vor einer Aussichtslosigkeit. ,,Zum zweiten Male
stofde ich mich an meiner Unzulanglichkeit. Das ist wohl das Hauptergebnis
all dieser Jahre“ (191). Gott wirklich machen in Heiligkeit — der Ansatz
von Chiatorre — ist mif}lungen. Nun ergibt sich: Gott wahr machen in Er-
kenntnis — die Aufgabe seiner Grofistadtseelsorge —, ist gleichfalls zweck-
los. Als Fremder kommt er zu den Seinen in die Stadt zuriick. Sein alter
Pfarrer gibt ihm sterbend das Losungswort: ,,Es ist mit der Erkenntnis nicht

11* 163



Franz Hillig

getan . . . Die Liebe . . .“ Praktisch heif’t das: ,,Geh zuriick nach Chiatorre!“
So schlieft sich der zweite Ring.

Der dritte, schmalste Teil des Romans, ist als Erzihlung eine Meister-
leistung. Es ist ein neuer Stil; nun berichtet der Verfasser als Augenzeuge.
Es ist seelisch eine geliduterte Atmosphire. Die Ereignisse spielen im Jahre
1943. Die Deutschen liegen im Kampf mit den Partisanen. Don Ardito sucht
vergebens einen Uberfall auf die Deutschen zu verhindern. Die Mine geht
hoch. Fiinf deutsche Soldaten finden den Tod. Hauptmann Herzog muf} zu
Vergeltungsmafnahmen greifen. Da nimmt der Priester die Schuld auf sich,
indem er ein falsches Bekenntnis ablegt. Mit den Schiissen seiner Exekution
schliet das Buch. ,,Sinn hat nur die Liebe*, hat Don Ardito in der letzten
Unterredung mit dem Arzt gesagt. Also — deutet es der Arzt — ist sein Tod
ein Opfer der Liebe (410).

Der Don Ardito dieser letzten Seiten ist menschlich und priesterlich echt
und grof3. Seine Grifle berithrt uns um so mehr, als sie sich den Deutschen
gegeniiber bewihrt, die durchaus freundlich gezeichnet werden. Auch inso-
fern ist es ein Buch der Versohnung. Das ganze Buch wird von einem inne-
ren Strom getragen. Durch eine geschickte Anordnung von Berichten, Tage-
buchaufzeichnungen, Briefen wird die zentrale Gestalt wie von immer neuen
Spiegeln aufgefangen. Der Leser begegnet dem aufierordentlichen Mann in
den vielfiltigen Wirkungen, die er hervorruft. Daneben hat die Darstellung
auch ihre Schwiichen, zumal im Mittelteil, wenn zum Beispiel iiber den In-
halt der Biicher und Reden von Don Ardito referiert wird. Die Ubersetzung
verfehlt gelegentlich das katholische Kolorit.2 Doch das sind Fragen zweiter
Ordnung.

Zur Deutung. ,,Himmel und Erde” wirft andere Fragen auf. Wer den
Roman schnell liest und mit ahnungsreichen Andeutungen zufrieden ist, der
wird ihn bewegt weglegen. Ihn hat mit Prickeln und Schaudern eine fremde
Weli gestreift, die des Religiosen, des Mysterium Tremendum, des Magi-
schen. Aber wer ihn noch einmal liest und tiber die Problemstellung und die
Losungsversuche nachdenkt, wird manche Vorbchalte machen.

Was meint ,,Himmel und Erde“? Sicher trdgt das Buch nicht von unge-
fihr den Titel ,,I1 cielo e la terra®. Immer wieder wird darauf angespielt.
Ich glaube, es ist das grofle, brennende Anliegen der gliubigen Menschen
unserer Tage oder derer, die es wieder sein méchten, das P. Lombardi so
formuliert hat: ,,Offiziell ist Gott nicht mehr auf der Welt.”“ Diese Gesell-
schaft, die sich christlich nennt, lebt nicht mehr nach ihrem Glauben. Glaubt

2 Beispiele: Marienschwester statt Kongreganistin (32), Pater statt Vater oder Hochwiir-
den (38), Ordinierung statt Priesterweihe (41) Einsegnung und Abendmahl fir Firmung (7)
und Kommunion (45), Messe halten statt Messe lesen oder darbringen (68), Mutter Gottes,
bete fiir uns! statt bitte fiir uns! (150), Kranz statt Rosenkranz (142), Satanas statt Sa-
tan (oiter), Totengebete statt Sterbegebete (?) usw. — Warum sichert man sich fiir cine
solche Ubertragung nicht die Mitarbeit eines Kenners des katholischen Sprachgebrauchs?
Man wiinschte auch eine Ubersetzung der lateinischen liturgischen Texte.

164



Himmel und Erde

sie iiberhaupt noch? Gott ist Mensch geworden und hat die Erde wieder an
den Himmel gebunden; aber sein Kommen hat keinen Eindruck gemacht.
Die Erde dreht sich weiter. Einmal hat Don Ardito einen bedriickenden
Traum von zwei getrennten Stockwerken, ,,die indessen nicht {ibereinander
lagen, sich anscheinend auch nicht beriihrten und in keiner sichtlichen Be-
ziehung zueinander standen® (211). Der Zwiespalt ist im Menschen selbst.

Der greise Bischof rit, Cisar zu geben, was des Cisars ist. Denn ,auf
Erden gebietet Ciisar* (267). Der moderne Priester ist am Werk, das Gott-
liche zu vermenschlichen. ,,Der Priester unserer Tage mit seiner Halb-
heit* (207), der es aufgegeben hat, im Ernst ,,das Gesetz des Himmels auf
dieser Erde zu verwirklichen® (78). Es ist die Kluft zwischen Lehren und
Tun. ,,Ihr lehrt etwas, und dann glaubt ihr selber nicht daran, daf’ es wahr
ist* (247). Es ist der unheilbare Bruch ,,zwischen dem Priester in mir und
dem Menschen. Zwischen dem Erdenstoff, aus dem ich geschaffen bin, und
den himmlischen Hoffnungen, die jedem Menschen gegeben sind* (168). In
uns allen ist dieser Bruch. Und uns allen ist aufgetragen, ihn zu tiberwinden;
aber am meisten dem Priester. ,,Die Priester, diese Briicke zwischen Himmel
und Erde“ (197). Daher kommt es wohl, daff der Dichter, der heute das
Auseinander und Zueinander von Himmel und Erde darstellen will, einen
Priesterroman schreibt.

Die Gottesferne der modernen Welt ist eine Tatsache und ebenso ihr Hun-
ger nach glaubhafter Bezeugung jenes Anderen, Jenseitigen und Gnaden-
vollen, das wir im Glauben erfassen. Das ist das Geheimnis von Don Ardito,
daf} eine solche Bezeugung von seiner Person ausgeht. Am ganzen Leibe
zitternd bekennt Kaplan Marcello gleich auf den ersten Seiten, daf} er die
glithende Verehrung der Einfiltigen fiir den noch lebenden Don Ardito, vor
dessen Photographie sie Kerzen brennen, teilt: Er ist ein Heiliger! Wie ein
Schrei, wie eine Explosion wirkt diese Lirkenntnis unter der Berghevilke-
rung. Der Heilige, das ist fiir Cocecioli die Macht, die allein den Himmel
noch zu bezeugen und die Erde an ihn zu binden vermag. Es ist durchaus im
Sinn des Romans, wenn Alberto Ortognati in seinem Tagebuch zu den Er-
scheinungen der Teresa Vanucci notiert: ,,Alo ein Briickenschlag zwischen:
dem Jenseits und uns ... Also haben Vernunftund Glaube nichts mit-
einander zu tun ... Also wird jede Religion in dem Augenblick hinfillig,
in dem man sie ihres magischen Gehaltes beraubt* (132).

Wie die Umschlagklappe betont, spielt das Buch ,,vielfach in dem un-
geklirten Zwischenland von Suggestion und Wunder®. Es sucht Himmel -
und Erde magisch aneinander zu binden, es sieht den Heiligen als Magier.
Das gibt dem Roman die irrationale Erregung; aber das ist gerade sein
grundlegender, Verwirrung stiftender Irrtum. In dem Bestreben, den
Schwund an Glaubigkeit aufzuhalten, wird der Geist und die Freiheit ab-
gewertet und ein Phiinomen mit Gewalt aufgepumpt, das mit echter, christ-
licher Glaubigkeit wenig zu tun hat.

165



Franz Hillig

Magie steht gegen ruhige und klare Erkenntnis. Diese wird im ganzen
Roman verachtet, nicht nur im zweiten Teil, der ja ausdriicklich den Nach-
weis erbringen soll, daf® das Suchen nach Erkenntnis fruchtlos ist. Natiirlich
gibt es die ,eitle Weisheit der Welt*, Aber der Herr kam als der Logos und
die wahre Weisheit auf die Erde. Er erleuchtet jeden Menschen und sendet
die Jinger zuerst als Lehrer. Der Glaube kommt vom Héren. Man hat den
Eindruck, da die ganze helle Welt christlicher Erkenntnis, die von der
Bibel und dem Viterschrifttum an iiber all die grofen Gottesgelehrten in
der Kirche auf uns gekommen ist, fiir die Priester dieses Romans nicht exi-
stiert. Die Hilflosigkeit, mit der sie vor religiésen Problemen stehen, hat
etwas Rithrendes. So, wenn sich zum Beispiel Don Ardito weigert, sein
Geld an die Armen auszuteilen, damit sie nicht reich wiirden, wo doch
Christus ausdriicklich das Hinschenken an die Armen fordert (Mt19,21;
Mk 10,21; Lk 18,22). Oder wenn das Buch mit Don Ardito den Seelen-
frieden ablehnt, wo doch Christus unser Friede ist (Eph 2, 14) und nach dem
Apostel die Frucht des Geistes Friede ist (Gal 5,22) und das Reich Gottes
Friede und Freude (Rom 14,17). So hart es klingt: diese Romantheologen
erinnern manchmal an einen Autodidakten, der sich an Sternberechnungen
macht, ohne zu ahnen, daf Mathematik und Astronomie in den letzten Jahr-
hunderten schon einiges geleistet haben.

Ein miflverstindliches Wort des alten Pfarrers enthilt dennoch eine tiefe
Weisheit, die man den Gedankengingen des Romans selbst entgegenhalten
kénnte: ,,Wir haben auf dieser Erde mehr katholisch zu sein als christ-
lich* (57). Namlich wenn man darunter versteht, dafl es mit irgendeinem
vagen religiésen Urtrieb, ja mit der einen oder andern einseitig verstande-
nen Bibelstelle allein nicht getan ist. Die Kirche ist da mit ihrer Weisheit
und Klarheit. Sie ist die Siule und Grundfeste der Wahrheit (1 Tim 3, 15).
Was ein Priester ist und ein Heiliger, und vieles andere noch, kann man
nicht erfahren, ohne in ihre Schule zu gehen.

Oder was soll es heifien, daf ,juns auferlegt ist, eine Wirklichkeit nur
durch die Macht des Denkens schaffen zu kénnen® (202)? Daff wir nichts
sind als ein Teilchen Gottes (245)? Daf} jede Lebensiduferung an sich siin-
dig ist (245)? Daf} Satan und Schmerz gleichgesetzt werden kénnen (249)?
Daf3 der Katholik nicht-nur das Gute, sondern auch das Bose liebt? ,,Ich
kann es nicht beweisen, sehe es aber so* (407). ,,Liegt im Versuch der Nach-
folge Christi nicht satanischer Hochmut?* (79). ,,Um unter den Armen zu
leben, muf man die Siinde lichen* (294). All diese Ungereimtheiten schluckt
der eilige Leser, wihrend ihn eine Ahnung und ein Gefiihl dahintrigt.

Magisch ist das triebhaft Dimmernde okkulter Michte. Wir horen in
diesem Roman viel von Angst- und Dimmerzustiinden, von Entsetzen und
Grauen, von Willenlosigkeit und Zauberbann (338). ,,Nur im Traume offen-
bart sich das Leben* (318). Die Menschen bewegen sich in einem magischen
Kreis (345). Sie werden von einem fremden Willen bestimmt ,,etwa in der
Art wie eine Marionette® (134). ,,Satan hiilt uns in seinen Krallen“ (32). Don

166



Himmel und Erde

Ardito fihlt, daff an jenem Tage jemand kommen wird. Er weif3, daB} es
Antonio Belli ist (187). Er spiirt, daf’ Ortagnati ihn braucht (134). Er schweift
wie ein Besessener iiber das Feld (165). Alberto erschauert bei seiner Hand-
auflegung (109). Der Bann wird wieder michtig, als er vor dem Arzt
steht (348). Der muf} sich wehren, um von diesem Zauber loszukommen (349).
Als Redner steht Don Ardito unter dem Einfluff einer Suggestion. Eine
fremde Macht gibt ihm die Worte ein (203). Grauer Nebel umwallt ihn da-
bei in der luftigen Schaukel seiner Entriicktheit. Nach der Rede ist er selbst
unfiihig, sich den genauen Sinn seiner Worte zu vergegenwirtigen (245).
Im Saal Schluchzen. Die Luft zittert vor nervéser Spannung. Der dann los-
brechende Beifall ist ein ,,Aufschrei tosender Zustimmung® (249).

Wahre Religion beugt sich dem Gottlichen. Magie will das Gottliche
»zwingen®. Das Murmeln der Menge will vor dem Wunder ,.eine Welt
herbeschworen® (141). Adriana zu Don Ardito: ,,Es gibt nichts, was Sie nicht
vermogen‘‘ (273). Hier liegt der Kern der Verzeichnung. Don Ardito ist als
Heiliger bei all seiner irdischen Armseligkeit ein Uberwesen: Mitte aller
andern. Das ganze iibrige Geschehen ist ein rollendes Rad. Er ist die
Nabe (287). ,,Sind wir nicht dazu da, um dir zu dienen?* (411). ,,Mein gan-
zes Leben hat in seinem Zeichen gestanden® (397). Ja in der unertriiglichen
Ubersteigerung: ,,Ich habe immer gewuf$t, daB} ich sein Geschopf bin, von
ihm erschaffen, um seiner Heiligkeit zu dienen (393). Der Heilige in der
Kirche ist ein Mensch, der grofie Gnaden empfing; aber die entscheidende
Gnade teilt er mit allen seinen Briidern: er wurde in der Taufe wieder-
geboren zu einem neuen Menschen. Er steht als Mitbruder unter Briidern.
Man wird die zitierten Stellen nicht so pressen diirfen, als solle Don Ardito
wirklich in sich die religiose Mitte sein. Aber er ist nicht durchscheinend
genug zu dem hin, dessen Bote er ist. Er ist nicht Priester, wie die Kirche
den Priester kennt. Der Priester der Kirche ist Ausspender der Geheimnisse.
Er ist Werkzeug Christi, der alles durch ihn tut und sein Ungeniigen aus-
gleicht.

Der Priester ist Triiger des Amtes und als solcher vermittelt er Gnade.
Gewif}, seine personliche Heiligkeit, charismatische Gaben, die ihm dariiber
hinaus verliehen sein mégen, werden in seinem Wirken unter den Menschen
von Bedeutung sein; aber entscheidend ist sein Amt und seine Vollmacht. Er
teilt die Gnade sachlich, objektiv und darum gelassen aus. Bei diesem Er-
griffenen und Zerquilten aber ist es allzuoft subjektiver Krampf. Die ganze
Art, wie hier die Visionen und Heilungen geschildert werden, erinnert an
Sektierertum und ist nicht etwa nur aus Geschmacksgriinden abstoffend, -
sondern weil hier das Religiose im magischen Sinn verzerrt wird.

Gerade seine Weihe und die mit ihr verlichene sakramentale Vollmacht
entziehen den Priester einer Betonung und Ubersteigerung seiner personli-
chen Frommigkeit. Und gerade hier zeigt sich, wie weit sich der Roman von
dem wahren Priesterbild entfernt. Don Ardito strengt sich an und quilt
sich ab, als ob die Gnadenwirkung von der Intensitit seiner Inbrunst ab-

167



Franz Hillig

hinge. Nichts ist so objektiver priesterlicher Vollzug wie die Darbringung
des Meflopfers. Aber von seiner Messe heifdt es, daf eine s»Zauberwirkung
von ihr ausgeht (69). Sie ist ein ,jmagischer Vorgang von unerhorter
Kraft® (70). Wie fern wir hier vom Frieden der sakramentalen Gnaden-
zuwendung stehen, verdeutlicht vielleicht am besten die ,,fiirchterlich un-
mittelbare Auslegung des Messewunders®, wie sie Don Ardito selbst in den
Mund gelegt wird: ,,Haltet euch vor Augen, daff Gott zu uns auf die Erde
gekommen ist und daf} wir Thn ums Leben gebracht haben. Haltet euch vor
Augen, dafl wir Thn abermals umbringen, und zwar durch diese meine
Hinde. Diese meine Hinde sind aus Fleisch und Blut gemacht, wie die
euern, und doch wird Gott in wenigen Minuten durch diese Hinde sterben,
und ich werde Gottes Leib in meinen Héiinden halten . . . Und dennoch hacke
ich mir diese Hande nicht ab und fliehe entsetzt mit den blutenden Stiimpfen
in den dimmrigen Wald? Ich tue es nicht, aber nur deshalb tue ich es nicht,
weil ich unmiichtig bin, dem Mysterium in seiner Tiefe zu geniigen* (88).

Man vergleiche mit dieser ,grauenhaften Bildhaftigkeit (und wirren
Theologie) die Sprache des Konzils von Trient: ,,So wollte (der Herr)
beim letzten Mahl in der Nacht des Verrats seiner geliebten Braut, der
K1rche, ein sichtbares Opfer hinterlassen, wie es die Menschennatur erfor-
dert, in dem jenes blutige Opfer, das einmal am Kreuze dargebracht werden
sollte, dargestellt, sein Andenken bis zum Ende der Zeiten bewahrt und
seine heilbringende Kraft zur Vergebung der Siinden zugewandt werden
sollte. Das ist jenes reine Opfer, das durch keine Unwurdlgkelt derer, die
es darbringen, befleckt werden kann, von dem der Herr durch Malachias
vorhersagte, es werde an jedem Ort als reine Gabe dargebracht.3

Es ist wahr, der moderne Mensch ist Rationalist und hat den , Himmel*
verloren. Er glaubt nicht mehr an die Gnadenkraft des Gebetes und der
Sakramente. Er nimmt Satan nicht mehr ernst. Und soweit er gliubig ge-
blieben ist, ist sein religidses Leben viel zu zahm und ausgelaugt. Er weicht
den beunruhigenden Forderungen des Evangeliums aus. Das alles ist wahr.
Und wie diirres Land nach dem Regen, so diirsten die Menschen nach einem
Prediger der Wahrheit, der den Mut hat, Siinde Siinde und Satan Satan
zu nennen. Der es ihnen wieder moglich macht, an Gott zu glauben und sich
seiner Gnade zu 6ffnen.

In dieser Voraussetzung sind wir mit Cbecioli vollstindig einig. Es fragt
sich nur, ob der religidsen Sehnsucht der Gegenwart mit halben Wahrheiten
gedient ist. Aufpeitschung der Phantasie und Bewegung aus Gnade sind
zweierlei. Die Annahme der Botschaft Christi ist von aller Sensation und
Wundersucht griindlich verschieden, Der Glaube verzichtet grundsitzlich
auf Schau. Er ist viel niichterner, als manche denken. Seine eigentliche
Riicklage ist die Treue des sich offenbarenden Gottes. Ein Theologe unserer
Tage hat die Befiirchtung ausgesprochen, ob nicht manches in den religiésen

3 Denzinger Enchiridion Nr. 938 f. Neuner- Roos Der Glaubﬁ der I\lrche in den Urkun-
den der Lchrverkundwung, 2. Aufl. Nr 5121.

168



Heinrich Falk, Wandel im sowjetischen Ehe- und Familienrecht

Romanen der Gegenwart nur Psychologie in theologischen Begriffen ist
(A. Winklhofer). ,,HHimmel und Erde* bestirkt diese Befiirchtung.

Man wird einwenden, unsere Kritik iibersehe, daf® der Don Ardito des
letzten Teils ein anderer geworden ist. Das ist wahr und es ist auch wieder
nicht ganz richtig. So wie in der zweiten Phase der Don Ardito der ersten
latent bleibt, ja in einem tieferen Sinn Recht behilt, so schlief3t auch der
Don Ardito der letzten Stunden den des ganzen Lebensberichtes in sich. Ja
nun ergibt sich, daf} vieles, was im Anfang fraglich und verdachtig war, von
seinem blutigen Opfer her eine riickwirkende Bestiatigung und Verklirung
empfingt. Er war doch ein Heiliger! Er war ein Erwihlter. Die, die ihm
abrieten und widerstanden, mochten die Rolle von Hindernissen spielen, an -
denen er wuchs; in Wirklichkeit konnte ihn keiner antasten. Er zog meteor-
haft quer durch all ihre kleinlichen Bedenken hindurch. Und so wird die
Bewunderung fiir den Helden auch dem wieder Geltung verschaffen, was
er in der zweimaligen Wende hinter sich gelassen zu haben schien. Diese
zweifache Wende selbst gibt iibrigens viele Fragen auf. Was ist denn an
realer Erkenntnis mit der Formel gewonnen: ,,Nicht die Menschen in Gott,
sondern Gott in den Menschen lieben® (252, 364)? Freilich, das Lernen der
Liebe und leben und sterben aus Liebe, ist grof’ und ist Gipfel. Aber die
Liebe aus dem Heiligen Geist schlief3t den Geist nicht aus, sondern ein. Sie
ist nur in ihm méglich.

Wieder wird es bei diesem Roman so sein wie bei so manchem seiner Vor-
ginger: die Menschen, die in einer klaren christlichen Ordnung stehen,
werden das viele Wirre in ihm empfinden. Die Menschen, die ,,drauffen*
leben, in der Sehnsucht und in der Ferne, werden nach diesem Buch grei-
fen, das ihre Hoffnung nihrt. Sie werden in ihm die Not ihrer Erde wieder-
finden, aber auch den Segen erahnen, den es bedeutete, wenn ein Heiliger
zu uns kime, der den Bann des Bisen bricht. Der unserer Erde den Himmel
wiedergibt.

Wandel im sowjetischen Ehe- und Familienrecht
Von HEINRICH FALK S.].

Bei den heutigen Bemiihungen zur Rettung der Familie als der natiir-
lichen Urzelle jeder geordneten Gesellschaft wirft man auch immer wieder
einen Seitenblick auf Sowjetruffland und bemerkt dabei, dal sogar die
radikalsten Kommunisten zu einer naturgeméfien, frither als ,,biirgerlich®
verspotteten Familienpolitik zuriickgekehrt sind. Da diirften gewi3 genauere
Angaben iiber die Entwicklung und den heutigen Stand des Ehe- und Fa-
milienrechtes in der Sowjetunion willkommen sein.

Die russische Revolution von 1917 versprach den Volksmassen absolute
Freiheit. Alles, was die Menschen frither eingeengt und bedriickt hatte,

169



