Anthroposophische Meditation

Von OSKAR SIMMEL S.]J.

Nichts betont die Anthroposophie mehr, als daf} sie kein Lehrsystem ist,
das man anderen gegeniiberstellen und nach ihnen beurteilen kann. Ist es
also unfair, sie mit dem Christentum zu vergleichen und sie abzulehnen?!
Ohne Voreingenommenheit wird man das nicht behaupten kinnen, solange
die Anthroposophie bestimmte Aussagen iiber Christus und christliche
Wahrheiten aufstellt. Und da die Erkenntnisse Steiners eine nicht zu leug-
nende Ahnlichkeit mit einer gewissen Leben-Jesu-Literatur der Jahrhun-
dertwende verraten,? so mufy die Anthroposophie auch das Urteil Albert
Schweitzers hinnehmen: ,,Das eben ist das Charakteristische der Leben-
Jesu-Literatur an der Jahrhundertwende, daf} das rein Historische, auch in
den Schopfungen der historischen, wissenschaftlichen Berufstheologie, hin-
ter dem Interesse an der Weltanschauung zuriicktritt. Die Vergewaltiger
des Himmelreiches beginnen damit Jesum selbst zu vergewaltigen. Men-
schen, die gar nicht dazu qualifiziert sind, deren Ignoranz geradezu ver-
brecherisch ist, die iiber die wissenschaftliche Theologie hochfahrend schel-
ten, statt sich auch nur einigermaflen mit ihren Forschungen vertraut zu
machen, fiihlen sich gedrungen ein Leben-Jesu zu schreiben, um in einer
von vornherein unhistorischen Schilderung ihre religiose Weltanschauung
zur Darstellung zu bringen. Und das Abstruseste findet Beifall und wird
gierig von der Menge verschlungen.*3

Die Anthroposophen werden dieses Urteil und die Gegeniiberstellung
zum Christentum als unsachlich ablehnen, da das eigentliche Problem iiber-
sehen sei. Fiir sie ist die Anthroposophie ein Erkenntnisweg, der zu Ende
gegangen zur Schau Steiners fiihre. Dieser Schau, die jeder erwerben konne,
tue sich die eigentliche Wirklichkeit auf, der gegeniiber es keine Berufung
auf die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung gebe. Stimmten diese
mit der Schau nicht iiberein, so seien sie falsch und miifSten geindert wer-
den. Das gelte selbstverstiindlich auch von den Dogmen der Kirche. ,,,An-
throposophie ist ein Erkenntnisweg, der das Geistige im Menschen zum
Geistigen im Weltall filhren mochte‘ (R. Steiner). Man beachte wohl: Sie
ist ein Erkenntnis-Weg, kein System von Lehrsitzen, das dogmatisch hinzu-
nehmen wire! Wichtiger als alle in der Anthroposophie enthaltenen Wahr-
heiten ist es nimlich, ob der mit ihnen in Berithrung Kommende hierdurch
zur Aktivitit eigenen Denkens und zum Beschreiten einer meditativen Be-
wufitseinsschulung sich aufgerufen fiihlt oder nicht.”“# Steiner selbst nennt
diesen Weg Meditation (beschauliches Nachdenken).?

Sie zu lehren gibt Steiner ins einzelne gehende Anweisungen, die eben so
sehr die sittliche Vervollkommnung wie die geistige Schulung dessen zum

L Vgl. diese Zeitschrift Bd. 148 (1951) S. 256—269.

2 Vgl. etwa: Die geistige Fiihrung des Menschen und der Menschheit, Dornack 1925,
S.52-—55; Albert Schweitzer, Von Reimarus zu Wrede, Tiibingen 1906, S.288—326.

3 Schweitzer a.a.0., S.323.

4 Otto Julius Hartmann, Anthropesophie, Freiburg 1950, 8.12.

6 Rudol| Steiner, Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten? Berlin 1914, 5. 27
(abgekiirzt E). :

175



Oskar Simmel

Ziel haben, der diesen Weg beschreiten will. Zunichst gilt es das Gefiihls-
und Gedankenleben durch Konzentrationsiibungen zu entwickeln. Auf der
ersten Stufe der Vorbereitung soll durch Betrachtung eines sinnlichen Ge-
genstandes die Anschauung geweckt werden. In ihr enthiillt sich allmiihlich
der astrale Plan der Welt in geistigen Linien und Figuren. Betrachtung
und Vergleich von Dingen, die auf verschiedenen Stufen des Seins stehen,
etwa eines Steines und eines Tieres, geben diesem Plan auf der zweiten
Stufe des Weges, der sogenannten Erleuchtung, Farbe und Licht. Es ent-
stehen die Hellseherorgane, die Geistesaugen. Auf dieser Stufe kann sich
der Schiiler dann auch zur Betrachtung des Menschen wenden. Er gewinnt
dann allmahlich eine geistige Anschauung des Seelenzustandes des anderen
Menschen. Sie besteht im Sehen der farbigen Aura des andern. Nach eini-
gen Proben, in denen der Schiiler seine wahre Anschauung der Dinge, seine
Festigkeit in der hoheren Welt, seine Geistesgegenwart zu erweisen hat,
steht er vor den Toren der Einweihung. Bevor er jedoch endgiiltig durch
sie hindurchgeht, begegnet er noch den ,,Hiitern der Schwelle”, von denen
es einen kleinen und grofien gibt. Nach Steiner besteht die Geheimschulung
im BewufStmachen dessen, was die Seele stéindig, dem Menschen unbewuft,
in der hoheren Welt erlebt. Der Mensch muf} allmihlich lernen, sein Wollen,
Fiihlen, Denken, das im ungeschulten Zustand durch die grofle Welten-
harmonie in Ordnung gehalten wird, selbst in die Hand zu nehmen. So wird
er immer mehr vergeistigt. Dort wo sich die Fihigkeiten von den feineren
Leibern, dem Ather- und Astralleib, l18sen, begegnet ihm der ,kleine Hiiter
der Schwelle®, der ihn warnt, unbesonnen weiterzugehen. Das gleiche, aber
noch eindringlicher, geschieht vom ,,groffen Hiiter der Schwelle®, der bei
der Loslosung des Wollens, Fithlens und Denkéns vom physischen Leib
erscheint. Dann 6ffnen sich dem Geheimschiiler die Tiefen der geistigen
Welt. Er erkennt den Seelenorganismus in den verschiedenblittrigen und
verschiedenfarbigen sich drehenden Lotusblittern. Er kann die verborgene
Schrift, die Akasha-Chronik, lesen, er arbeitet mit dem Stein der Weisen,
er erkennt die Verhiltnisse von Mikrokosmos und Makrokosmos, er wird
mit dem Makrokosmos eins und erreicht schlieBlich als Letztes die Gott-
seligkeit.6

Damit scheint ein alter Traum der Menschheit erfiillt zu sein. Was bis-
her nur den Besten geschenkt wurde, soll nun jedem, der sich nur ernst-
lich dieser Schulung unterzieht, maglich sein. Mufl dies nicht auf jeden
Christen, den Katholiken vor allem, Eindruck machen? Stand doch die
Mystik, also die geistige Erfahrung des Géttlichen, zu allen Zeiten in der
katholischen Kirche in hohem Ansehen. Und nun soll sich jedem in der
anthroposophischen Bewuftseinsschulung ein Weg dazu auftun!

Es scheinen in der Tat innige Beziehungen zwischen der Anthroposophie
und der christlichen Mystik zu bestehen. Dunkel und geheimnisvoll, ja oft
kaum verstiindlich ist bei beiden die Sprache. Sie sprechen von Konzentra-
tion und Versenkung, von Vorbereitung und Erleuchtung. Beide kennen
Ubungen, durch die man allmihlich, wie es scheint, die hohen Grade der

6 Rudolf Steiner, E, S.31—229. — Derselbe, Die Geheimwissenschaft im Umrif, Leip-
zig 19103,

176



Anthroposophische Meditation

Versenkung erreichen kann. Beide sprechen von einer Erfahrung des Gei-
stigen; die christliche Mystik spricht von den inneren Sinnen wie Sehen,
Horen, Riechen usw., die Anthroposophie von ,,Geistesaugen* und ,,Geistes-
ohren®.7

Aber bald wird man sich des Eindrucks nicht erwehren kénnen, daf® nur
manche Worte gleich lauten. Die Sprache der Mystiker, ob sie nun christ-
lich sind oder nicht, ist trotz aller Dunkelheit vom Gesetz des Geistes
durchwaltet. Von der Sprache Steiners kann man das nicht mehr behaupten.
Ein tieferes Eindringen wird feststellen, daf} zwischen der wahren Mystik
und der Anthroposophie Steiners unitberbriickbare Gegensiitze bestehen.

Schon die Ergebnisse, die Steiner auf Grund seines Erkenntnisweges ge-
schaut haben will, mahnen zur Vorsicht. Historische Unwahrheiten stehen
neben metaphysischen Widerspriichen. Das alles kénnte man noch dem
Gebiet der Téuschungen zuschreiben, denen auch echte Mystiker unter-
liegen.® Gerade bei einem so beweglichen Geist wie Steiner konnte die
Méglichkeit einer Tiauschung gegeben sein. Er las viel, redete und schrieb
iiber alles, hatte in theologischen Fragen kein oder doch nur ein geringes
Urteil. Er konnte sich manches anlesen, was zunichst wieder in die Ver-
gessenheit sank, aber nach Jahren vielleicht wieder auftauchte und dann
als in mystischer Schau erworben erschien. Insofern kann aus den Ergeb-
nissen nicht unmittelbar auf die Falschheit des anthroposophischen Weges
geschlossen werden. Es zeigt sich vielmehr, daf} dieser Weg selbst mit
Mystik nichts zu tun hat.

Wer sich der anthroposophischen Bewufitseinsschule unterziehen will,
,,Geheimschiiler* nennt ihn Steiner, dessen Seele muf’ von einer Grund-
stimmung erfiillt sein, von der ,,Devotion gegeniiber der Wahrheit und Er-
kenntnis*.? Nicht das richtende, meist doch nur niederreifiende Urteil, son-
dern allein die hingebungsvolle Ehrfurcht lifft jene Krifte aufkommen,
durch die der Mensch die hohere Erkenntnis gewinnt. Das ist eine alte
menschliche Weisheit. Die Weisen Indiens nannten die Lehrtexte der Veden
Upanishaden. Das bedeutet das ehrfurchtsvolle Hinhéren des Schiilers auf
seinen Lehrer, gleichsam ein ,,Auf-hin-sitzen® (Up-ani-shad).10 ,,.Die Wahr-
heit 6ffnet sich nur der Liebe.““11 In einer Zeit des Relativismus, dem die
Wahrheit und das Streben nach ihr wenig gelten, wird diese Ehrfurcht der
Anthroposophie vor der Wahrheit nicht ohne Wirkung auf viele Menschen
bleiben, die des Treibens miide sind. Dazu kommt ein weiteres. Die An-
throposophie versucht den Menschen wieder zu sich zu fithren. Und damit
kommt sie einer tiefen Sehnsucht des heutigen Menschen entgegen. Wer
den anthroposophischen Erkenntnisweg gehen will, mufy sich Tag fiir Tag
aus der Hast des Tages herausreiffen, wenn es auch nur fir fiinf Minuten
ist. Nur wer zur inneren Ruhe gekommen ist, kann jene hoheren Fihigkeiten
entwickeln. ,,Er soll seine Freuden, seine Leiden, seine Sorgen, seine Er-

" A. Poulain, Des Grices d’Oraison, Paris 192410, S. 69—117. Steiner, E, S. 46, 94.

8 Poulain a.a.0., S.334—421.

9 Steiner, E, S.5. §

10 Hermann Oldenberg, Die Lehren der Upanishaden und die Anfinge des Buddhismus,
Gottingen 1915, S. 361f.

1L dugustinus, Ctr. Faustum Man. 1. 32 c. 18; ML 42, 507.

120 Stimmen 149, 3 177



Oskar Simmel

fahrungen, seine Taten vor seiner Seele vorbeiziehen lassen.”1? Wie ein
Fremder soll er sich selbst gegeniibertreten. Dann wird er tiber seine Er-
lebnisse ein ganz neues Licht gewinnen. Die Dinge werden ihn nicht mehr
innerlich angreifen und iberwiltigen. Und so wird er auch das Leben des
Alltags besser meistern. Der ,,hohere Mensch® entsteht, der mit seinen gei-
stigen Organen die ,,hohere Welt” erkennt und erfahrt. ,,Kehre ein in dir
selbst und sieh dich an.“13 So unterwiesen die Mystiker aller Zeiten ihre
Schiiler, im Osten nicht anders als im Westen.14

Und doch wird hier ein erster grundsitzlicher Gegensatz zur christlichen
Mystik sichtbar. Fiir Steiner ist das Ziel der Selbstbesinnung die Erweckung
des ,,hoheren Menschen®, der die ,.héhere Welt” der geistigen Wesenheiten
erkennt. Schon Plato schrieb den Ideen eine eigene Existenz am ,iiberirdi-
schen Orte* zu. Aber nur ein massiver Begriffsrealismus kann diese Welt
als unabhingig vom menschlichen Denken existierend ansehen.!> Die Be-
griffe, die Ideen Platos, die Wesenheiten Steiners verdanken ihrer forma-
len Struktur nach ihr Dasein ausschliefilich der begriffsbhildenden Kraft des
Menschen. Daf} sie immer wieder im Laufe der Geschichte des mensch-
lichen Geistes als fiir sich seiend betrachtet wurden, hingt mit ihrem objek-
tiven Charakter zusammen. Unser Denken trifft in seinen Begriffen tat-
siichlich die Wirklichkeit, auch wenn diese in ihrer Konkretheit viel bunter
ist als die aus ihr herausgeldsten Begriffe. Die Allgemeinheit unserer Be-
griffe ist daher gegeniiber der reichen Wirklichkeit eher ein Erweis der
Armut unseres Denkens als der Fiille des Geistes. Wer trotzdem diese Welt
der abstrakten Begriffe fiir die eigentlich gottliche halt,'® der verwechselt
das Abstrakte mit dem Konkreten und die Diirftigkeit mit der Fiille. Die
Versuchung dazu mag grof} sein, wie die Geschichte zeigt. Denn eine solche
Welt ist schén und friedlich, vor allem ohne jede echte Forderung. Aber
sie macht den Menschen hoffnungslos; denn sie schliet ihn unweigerlich
in den Bann seines eigenen Erkennens ein. Die Mystik des Abstrakten spiirt
wohl auch dieses Verhingnis. Sie sucht den Kreis ihrer Erkenntnis durch
Bewuftseinsschulung zu weiten. Grundsiitzlich muf} dies auch maglich sein,
da diese Welt ja vom menschlichen Geiste abhiingig ist. Darum geht auch
die Anthroposophie diesen Weg. Sie versucht das Unbewuf3te im Menschen,
das erweiterte Selbst, den hioheren, ja den gittlichen Menschen, das hihere
Menschheitsselbst, das bei der Taufe im Jordan angeblich in den Menschen-
leib des Jesus von Nazareth eintrat, im Menschen wirksam werden zu lassen.
Je mehr also das Unbewuf3te durch Bewuf3tseinsschulung zum vollen Leben
kommt, um so mehr wird der Christus in jedem Menschen erkannt. ,,Und
wenn auch keine Evangelien und keine Uberlieferung vorhanden wiren, die
besagen: Irgendeinmal habe ein Christus gelebt, so wiirde man durch Er-
kenntnis der Menschennatur erfahren, daf der Christus im Menschen
lebt.<“17 Ja fiir die seherische Erkenntnis beweist sich das Erdenleben Christi

12 Steiner, E, S.19.

18 Plotin, Enn. 1. 1 c. 6 d. 9, nach der Ubersetzung von R. Harder Phil. Bibl. Meiner.

: .14 Ii'udo.lf Otto, West-Ustliche Mystik,_ Gotha 1‘926, S: :53; Iﬁnatius von Loyola, Exel’-

zitien, Freiburg 1939, nn. 24—43; Theresia von Avila, Schriften Bd. 5, Miinchen 1938, S. 24.

15 Vgl, A. Brunner, Erkenntnistheorie, Koln 1948. S. 221 1L

16 Steiner, E, S. 27.
17 Steiner, Geistige Fithrung, S.13.

178



Anthroposophische Meditation

ohne alle geschichtlichen Urkunden.18 Es ist unschwer einzusehen, dafd
dieser Christus, das hohere Menschheitsselbst, sich auch mit dem Pantheis-
mus vertrigt, den die Anthroposophie wie jede gnostische Mystifizierung
vertritt. Dariiber kénnen auch ihre gebetsartigen Hymnen nicht wegtiu-
schen. Sie sind mehr #sthetisch als religits, meist eine gefiihlsgeladene
Verherrlichung des gottlichen Geistes. Wer das folgende Weihnachts-
gedicht Steiners liest, mag es leicht fiir christlich halten. ,,Im Seelenaug sich
spiegelt / Der Welten Hoffnungslicht, / Dem Geist ergebne Weisheit / Im
Menschenherzen spricht: / Des Vaters ewige Liebe / Den Sohn der Erde
sendet, / Der gnadenvoll dem Menschenpfade / Die Himmelshelle spen-
det.“1? Vom Vater und vom Sohn und vom Geiste, von diesem mit Vor-
licbe, sprachen auch die Gnostiker, gegen dié Ireniius von Lyon sein Buch
zur Verteidigung des katholischen Glaubens schrieb. Es kommt nicht auf
Worte an, sondern auf den Sinn, der sich hinter ihnen verbirgt. Dieser aber
ist aus der Gesamtlehre Steiners zu finden. Das Du, zu dem diese Hymnen
sprechen, ist das Pseudo-Du eines gefiihlsgeschwiingerten Pantheismus.

Fir die christliche Mystik ist die Selbstbesinnung des Menschen eine Be-
gegnung mit dem personlichen Gott. Thre hohere Welt ist nicht die ab-
strakte Sphire der Begriffe, sondern die personale Fiille der Geistigkeit
Gottes. Alle menschlichen Méglichkeiten und Versuche tibersteigend, un-
crreichbar jeglicher Bewuf3tseinsschulung, alles Geschépfliche unendlich un-
ter sich lassend, durch uniiberbriickbare Abgriinde von uns getrennt am
jenseitigen Ufer, lebt er selig in sich. Allein sein Wort, in Gnaden in die
Geschichte der Menschen hineingesprochen und ohne geschichtliche Urkun-
den nicht findbar, schligt die Briicke, auf der wir zu ihm kommend in sei-
nem Heil uns bergen. Im Glauben dieses Wort annehmend haben wir Zu-
gang zu ihm. Glaube, nicht Erkenntnis, ist darum das erste Wort christ-
licher Meditatio. ,,Dies allein (das Festgegriindetsein im Glauben, d. V.) ist
das nichste und geeignete Mittel fiir die Seele, damit sie mit Gott eins wer-
den kann.*“20 Glaube ist aber nicht eine Fihigkeit des Menschen, die nur
erweckt zu werden briuchte, sondern Glaube ist Gnade, einzig und allein
Geschenk Gottes.

Gnade steht darum am Anfang des christlichen Gebetslebens; und ohne
besondere Gnade sind seine hohen Stufen der Versenkung nicht erreichbar.,
Gnade in diesem Sinne kennt die Anthroposophie nicht. Gnade ist fiir sie
»Gnade des Weltalls*,2! die den Mineralien, Pflanzen und Tieren den Bo-
den gibt, auf dem sie stehen, und den Sinn, nach dem sie leben, die aber
der Mensch sich selbst erobern muf$ und kann. Christlich gesprochen sind
das die Gaben der Schopfung, natiirliche Gnaden, wie man sie auch nennt,
die wohl von Gott sind, die aber nie ausreichen, den Menschen sein Heil
finden zu lassen und mag er sie noch so steigern. Gnade ist fiir den Christen -
nicht ,,Gnade des Weltalls*, sondern das freie Sich-6ffnen des innersten,
personlichen Liebeswillens Gottes. Dieser personhaften Liebe kann der
Mensch nicht mit Spekulation entgegentreten. Ihr gegeniiber gibt es nur

18 Ehda S. 14.

19 Zitiert nach Erziehungskunst, 12. Jg. (1950) N. 12, 8. 353.

20 Johannes vom Kreuz, Aufsticg zum Berge Karmel, Minchen 1927, S.111.
21 Hartmann a.a.0., S.7.

12% 179



Oskar Simmel

die Antwort der Liebe. Personen erkennen sich nur in gegenseitiger Hin-
gabe. Darum ist das christliche Gebet nicht ein Spekulieren tiber Gott und
irgendwelche kosmischen Ereignisse, sondern ein Aufbrechen der Liebe in
Wort und verstummendem Schweigen. Diese geht nicht auf etwas, was dem
Menschen der Geist zustromt; 22 sie ist vielmehr die personliche Begegnung
des Menschen mit Gott, in der beide einander erkennen. In ihr schauen sich
Gott und Mensch ins Angesicht. Und davon gilt das Wort, das seinem Sinne
nach wenigstens immer wieder in der christlichen Mystik genannt wird:
Abyssus abyssum invocat, ein Abgrund ruft den andern.23 Aber die Ab-
griinde sind je und je verschieden: dort die unerforschlichen der Liebe
Gottes, hier die schaurigen der Siinde des Menschen. Keiner weifl um die
Liebe Gottes, der nicht auch in die Tiefen menschlicher Siindhaftigkeit
hinabgestiegen ist. Und keiner kann diese Tiefen ausmessen, der es nicht
vor dem Antlitz Gottes unternimmt. Dieser Abstieg hat nichts Beruhigendes
und Friedliches an sich. Er rithrt den Menschen zu innerst an. Vor dem
Antlitz Gottes fallen alle Masken, auch die des unbetroffenen Fremden. Vor
diesem fordernden Gott kann der Mensch auch nicht mehr in die mecha-
nistisch-materialistische Auflésung der Freiheit und der Verantwortung flie-
hen, in das Gesetz des Karmas. Diese Ausfliichte gelten vor dem Antlitz
Gottes nicht mehr. Darum steht am Anfang aller christlichen Versenkung
die Einsicht in die eigene Siindhaftigkeit. Wo sie fehlt, kann ein Erkenntnis-
weg von vorneherein als unchristlich iiberwiesen werden. Siinde kennt die
Anthroposophie nicht, Siinde als personliche Beleidigung des persénlichen
Gottes, als ein Gott-ins-Antlitz-Widerstehen. Nur wer die Siinde als die
schrecklichste Moglichkeit des Menschen erkannt hat, vermag die Tiefe
der Liebe Gottes zu ahnen, die den Sohn Gottes in diese Welt schickt, da-
mit er sich fiir sie hingebe. Darum ist das ergreifendste Zwiegespriich der
Exerzitien des heiligen Ignatius jenes nach der Betrachtung iber die Siin-
den.?* Ich, der die Abgriinde meiner Siinden geschaut hat, beginne mit
Christus, gegenwirtig und am Kreuze hangend, ein Zwiegesprich, ,,so wie
ein Freund zum andern spricht oder wie ein Diener zum Herrn®. Es ist
keine Rede von irgendeiner Spekulation iiber ein ,,Welten-Ich®, ,,das sich
als Christus-Ich auf Golgatha mit dem Erden-Menschheits-Werden ver-
band““.25 Ignatius ist der legitime Erbe des Stromes christlicher Mystik,2¢
in dem viele Wasser fliefben, tiefe und dunkle, kaum durchschaubare, weil
die Sprache diesen Geheimnissen den Dienst versagt. Der Quell dieses Stro-
mes ist das durchbohrte Herz des Gottmenschen, nicht eines Welten-Ichs.
In den Wassern, die aus diesem Herzen aulbrachen, ist der Christ mit Chri-
stus begraben zu einem neuen Leben, ist hineingenommen in die Leidens-
und Lebensgemeinschaft mit ihm. Christliche Mystik ist nichts anderes als
-die Erfahrung dieser Grundtatsache der christlichen Existenz, die Paulus
einfach das ,,In-Christus-Sein* nennt. Nicht wer die Menschennatur er-
kennt, weifl um diese Tatsache, wie die Anthroposophie meint, sondern

22 Steiner, E, S, 26. 23 Ps. 48,8 Vg.

2t Jgnatius von Loyola a. a. 0., n:53.

256 Hartmann a.a.0., S.121.

28 Hugo Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frommigkeit,
Graz 1947.

180



Anthroposophische Meditation

allein, wer im Glauben um die ,,neue Schopfung® weifl. Anthroposophie
ist gnostische Spekulation iiber die ,,Gottestat von Golgotha®, christliches
Gebet und christliche Mystik sind Anbetung der Liebe Gottes, die im ,,Haupt
voll Blut und Wunden* uns alle anschaut. Es sind Welten, die zwischen
der ,,Christus-Idee*“?? Steiners und dem Zwiegesprich von Freund zu
Freund liegen. Sie trennen die Anthroposophie von der christlichen Medi-
tation.

Wenn dem Erkenntnisweg Steiners die Welt und Ordnung der christ-
lichen Mystik verschlossen bleibt, fiihrt er dann wenigstens zur natiirlichen,
ohne Kraft der Gnade moglichen Versenkung? Ist die Anthroposophie viel-
leicht eine Art natiirlicher Mystik, die sich von der christlichen psycholo-
gisch gesehen vor allem durch ihren spekulativen Charakter unterscheidet 728
Die Schriften des Neuplatonismus und anderer aufierchristlicher Systeme,
vor allem des Buddhismus, zeigen, daf® der Mensch mit seinen natiirlichen
Fahigkeiten tatsichlich eine hohe Stufe der Versenkung erreichen kann.29
Da die Anthroposophie von indischen Gedanken und Vorstellungen bewegt
ist, liegt es nahe, sie mit dem Buddhismus auf eine Stufe zu stellen.

Unserm abendlindischen Denken liegt zweifellos der Neuplatonismus Plo-
tins niher. Aber er stimmt in den wesentlichen Ziigen, vor allem der Schil-
derung des Weges zur Versenkung und der Darstellung der mystischen
Schau, mit dem Buddhismus iiberein.30

Die Versenkung besteht nach Plotin in einem vélligen Einswerden des
menschlichen Geistrs mit dem Einen, das Anfang und Ende ist. ,,Der Geist
wird, wenn er sich vor den andern Dingen verhiillt und sich nach innen zu-
sammenfaft, schauen, ohne zu sehen, und zwar ein Licht, das nicht ein ande-
res an einem andern ist, sondern selber fiir sich allein rein und selbstindig
mit einem Schlage in Erscheinung tritt.“31 Dieser Augenblick, man kann
weder davon reden noch schreiben, wie er eigentlich ist, 16scht alles Wissen
der Seele von den Dingen und von sich selbst aus; er ist wie ein Heraus-
treten aus sich selber und ein In-Berithrung-Kommen mit dem Einen. Um
dorthin zu gelangen, muf} der Mensch den Weg der Reinigung gehen. ,,Kein
Auge kann die Sonne sehen, das nicht sonnenhaft geworden ist; so sieht
auch keine Seele das Schéne, die nicht schén geworden ist. Es werde also
zuerst jeder gottihnlich und jeder schon, der Gott und das Schéone schauen
will.“32 Der Ausgangspunkt dieser Reinigung ist die Einkehr in sich selbst;
denn nur ,,wer sich selbst erkennt, der weifs auch, woher er stammt*.38 Weil
das ,,Eine® reiner Geist ist, darum muf} die Erkenntnis immer geistiger

21 Steiner, Geistige Fithrung, S.16.

28 Jacques Maritain, L’Expérience Mystique et le Vide, in Etudes Carmelitaines 23e an.
vol IT (1938) S. 116—139. :

29 Joseph Maréchal, Etudes sur la Psychologie des Mystiques, Paris 19382 1, 65—174.

80 Marcel de Corte, Plotin et la Nuit de I'Esprit, in Etudes Carm. 23, II S.102—115;
Joseplh Souilhé, La Mystique de Plotin, in Revue d’ascetique et de mystique, 3e an. (1922),
S.179—195; Friedrich Heiler, Die buddhistische Versenkung, Minchen 19222; Hermann
Oldenberg, Die Lehren der Upanishaden und diec Anfinge des Buddhismus, Gottingen 19153
Rudolf Otto, West-Ostliche Mystik, Gotha 1926; Helmut von Glasenapp, Die Weisheit des
Buddha, Baden-Baden 1946.

31 Plotin, Enn. 1. 5 ¢. 5 n. 7.

32 Ebda, 1. 1 ¢. 6 n. 9.

% Ebda, l. 6 c. 9 n. 7.

181



Oskar Simmel

werden. Deswegen soll der Mensch die éufleren Dinge lassen. Plotin gibt
denen, die ,,jenes Licht anrithren* wollen, den Rat: ,,Tu alle Dinge fort!*34

Vergleicht man diese Aussagen mit denen Steiners, so wird man einen
Unterschied feststellen, der nicht weniger grofs und uniiberbriickbar ist
wie jener, der die Anthroposophie vom Christentum trennt, Da tiberdies
die natiirliche und die christliche Mystik unter den gleichen psychologi-
schen Gesetzen stehen, so trennt der Abgrund, der sich zwischen Plotin -
er steht nur stellvertretend fiir alle natiirlichen Mystiker, also auch ffir den
Buddhismus — und Steiner auftut, diesen auch von dem Weg der christ-
lichen Mystik, Und so wird ein zweiter Unterschied sichtbar, der unver-
riickbare Grenzen zwischen Aulhrupmophic und Christentum zieht,

Die natiirliche Myqllk geht einen Weg, aul dem die Titigkeiten des
menschlichen Geistes immer einfacher werden, bis schlieBlich die Seele
»alles Wissen ausloschend® villig ,,gestaltlos” bereit wird, ,,jenes Licht an-
zuriihren und es zu erschauen®. Die Sprache Plotins ist dunkel und schwer
-verstiindlich. Trotzdem wird hinter ihren Schleiern das Licht sichtbar, das
er geschaut. Seine Bilder sind wirklich Bilder, Fenster, die den Blick in die
geistige Wirklichkeit des ,,Einen* freigeben. Je einfacher diese Welt wird,
um so einfacher wird der Weg zu ihr. Die Seecle und jenes ,,Eine ,sind
nicht mehr zwei, sondern beide ein Eines*.3% Steiners Mystizismus wird, je
weiter er vordringt, um so komplizierter. Die Welt, die er ,hellseherisch*
schaut, ist eine unverstiindliche Phantasmagorie. Man kann sich des Ein-
drucks nicht erwehren, daf} diese ,,iibersinnliche’* Welt nichts anderes als
eine Projektion der Sinnlichkeit ist. Mit Mystik hat das herzlich wenig zu tun.

Der Weg der anthroposophischen Erkenntnis lafit die sogenannten gei-
stigen Gestalten der Dinge immer deutlicher hervortreten. ,,Die Seelenwelt,
der sogenannte astrale Plan, beginnt vor ihm (dem Geheimschiiler, d.V.)
aufzudimmern.*“36 Die in der ,,Vorbereitung® geschauten ,,geistigen Linien
und Figuren“s? gewinnen in der ,Erleuchtung® Farbe und Helligkeit. In
der ,Feuerprobe® vor der ,Einweihung® verbrennen die letzten Schleier,
die die Dinge verhiillen, so daf} diese nackt vor den Geheimschiiler treten,
der jetzt die wahre Anschauung von ihnen erhilt. Die meditative Bewuf3t-
seinsschulung bringt schlieBlich das Unbewufite zu solcher Klarheit, daf es
im groffen und kleinen Hiiter der Schwelle38 als selbstiindige Wesenheit, als
Doppelgiinger des Menschen, bezeichnet wird.

Dieser in groflen Ziigen gezeigte anthroposophische Erkenntnisweg ist
ein wirres Durcheinander von richtigen und falschen Gedanken, richtigen
Tatsachen und falschen Deutungen. Kein Mensch bezweifelt, dafs Konzen-
tration, auch wenn sie an sinnlichen Dingen gewonnen wird, zu einer tiefen
Stille im Menschen fiihrt. Es ist richtig, ,,:la[S ein Gefiihl, das in einem sol-
chen Falle durch seine Seele frither nur durchgehuscht ist, anschwillt, daf}
es eine kriiftige und energische Form annimmt*“.?9 Der Buddhismus kennt
die sogenannte Kasina-Ubung 40 Richtig ist auch, dai'man in der Erkennt-
nis nur so weit vorankommt, als man seinen Willen und sein Gefiihl in

8¢ Hbhda, |, 5 ¢, 3 n, 17, 86 Ehda, 1, 6 ¢, T n, 34, 18 Steiner, K, 8, 35
87 Hhd, 86 Stainer, K, 5, 20411, b Steiner, B, 8,33,
40 Hefler a,n,0,, 8,206,

182



Anthroposophische Meditation

Zucht nimmt. Richtig ist ferner die ,goldene Regel® der Geheimwissen-
gchaft: ,,wenn du einen Schritt vorwiirts zu machen versuchst in der Er-
kenntnis geheimer Wahrheiten, so mache zugleich drei vorwiirts in der
Vervollkommnung deines Charakters zum Guten.“41 Aber das sind keine
typisch anthroposophischen Erkenntnisse. Sie finden sich bei allen grofien
Denkern.

Die Aussagen, die wirklich anthroposophisch sind und auf die diese ,,Wis-
senschalt” besonders stolz ist, iibersteigen nicht das Gebiet der Sinnlichkeit,
Sind also in keinem Falle {ibersinnlich, Geistig kénnen sie nur insofern
genannt werden, als es im Menschen Gberhaupt keine rein sinnliche Er-
kenntnis gibt. Deswegen besteht in ihm auch die Méglichkeit, von sinnli-
chen Erkenntnissen zu rein geistigen aufzusteigen, wie es im Buddhismus
und in der christlichen Meditationsiibung der IFall ist.*? Aber diesen Weg
geht die Anthroposophie nicht, wenigstens so, wie sie Steiner darstellt. Die
Linien und Figuren des astralen Planes, die verschiedenfarbigen Auren, die
sich drehenden verschiedenbliittrigen Lotusblumen, die der Hellseher — so
nennt Steiner denjenigen, der den anthroposophischen Weg zu Ende ge-
gangen ist — an den verschiedenen Teilen des physischen Leibes bemer-
ken will, liegen alle im Bereich der sinnlichen Erkenntnis. Denn der Weg,
durch den sie erkannt werden, ist ein sinnlicher. Man muf3 némlich nach
Steiner die Schulung damit beginnen, daf® man seine Aufmerksamkeit
gewissen Vorgiingen der uns umgebenden Welt widmet. Dabei entstehen
Gefithle und Gedanken, denen man sich hingeben solle. Sie werden um so
lebhafter, je 6fter man die Ubungen macht. Das alles stimmt; und auch
das folgende: ,,Und aus den Gedanken und Gefiihlen, die so entstehen, bauen
sich die Hellseherorgane ebenso auf, wie sie durch die Naturkrifte aus be-
lebtem Stoffe Augen und Ohren des physischen Kérpers aufbauen.”43 Man
kann jedoch diese auf Grund sinnlicher Wahrnehmung entstandenen ,,Hell-
scherorgane® nicht geistize Mittel der Erkenntnis nennen, wie es Steiner
tut. Sie bleiben im weiten Raum der Sinnlichkeit, der von den echten Wahr-
nehmungen der Wirklichkeit bis zu den Trugwahrnehmungen der Phanta-
sie reicht. Tduschungen werden bei dieser Art von Erkenntnissen um so
leichter moglich sein, je mehr das Gefiihl bei ihnen beteiligt ist. ,,Was man
da denkt, muf} man auch intensiv fiihlen.4¢ Eine weitere Quelle von Téu-
schungen ist die Beeinflussung durch andere. Auch da verlangt Steiner, daf}
man sich durch einen Lehrer fithren lasse. ,,Das Lesen solcher Schriften
(der geheimwissenschaftlichen, d.V.), das Anhéren der Geheimforscher-
lehren sind selbst Mittel, auch zu eigener Erkenntnis zu gelangen.*4> Man
stelle sich vor, wie gerade kiinstlerisch und sensibel veranlagte Menschen
auf solche Ratschlige reagieren miissen. Sie werden vieles als eigene Er-
kenntnis und als Realitit ansehen, was ihnen nur von auf3en zuflofs und
nichts anderes ist als ein Gebilde der Phantasie. i

Nirgendwo iiberschreitet der anthroposophische Weg die Stufe der sinn-
lichen Erkenntnis. Auch die ,Erleuchtung® geschieht an Hand sinnlicher

41 Syeiner, I, 8, 59,

i J Maréohal, L'Application des sens, in Melanges Watrigant (Bibl, d, Exercices 61/62
(1922) 8, B0—064),

40 Srginer, B, 8, 34, 4 Stelner, I, 8,53, ® Bhda, 8,42,

183



Oskar Simmel

Vorstellungen. ,,Man vergegenwiirtige sich die Pflanze. Man baue sie in der
Phantasie auf.“46 Dadurch werden die geistigen Linien und Figuren des
astralen Plancs hell und farbig. Daf} auch die ,,Einweihung*, der letzte Grad
der BewufStseinsschulung, keine wesentlich neue Erkenntnisweise gibt, folgt
aus der Ansprache, die der ,,grofe Hiiter der Schwelle® an den Geheim-
schiiler hilt: ,,Du hast dich losgelost von der sinnlichen Welt.“47 Wenn
Steiner den Hiiter so sprechen lif3t, meint er offenbar, daf} der eingeschla-
gene Weg ein solcher der geistigen Erkenntnisweise war und daf} die er-
kannten Gestalten geistige Wirklichkeiten sind. Daf3 er das immer deut-
lichere Hervortreten der Gestalten, Wesenheiten, fiir einen besonderen Fr-
weis der Geistigkeit seines Weges hilt, zeigt nur, daf® er wohl nie eine wirk-
liche geistige Schau der Dinge hatte. Der Geist wird bei ihr nimlich immer
gestaltloser. Diese Gestaltlosigkeit macht aber auf den sinnengewéhnten
Menschen den Eindruck des Dunklen, des Ungreifbaren. Und trotzdem weif$
dic Seele mit einer unbedingten Sicherheit, daf} sie dem Geistigen nahe
gekommen ist. Sie weill auch, daf} sie immer einfacher geworden ist, daf}
die Phantasie iiberhaupt ausgeschaltet ist, das alles iiberlegende und schluf3-
folgernde Denken aufgehort hat, daf} alle Akte des Willens gleichsam ein-
geschlafen sind. Und trotzdem ist sie ganz wach, ganz hell geworden, inten-
siv lebendig in dem einfachen Blick auf den dunklen in ihr gegenwiirtigen
Gott. Denn auf ihn geht alle wahre Versenkung.

Aus den Schriften Steiners dringt sich die Vermutung auf, daf} er selbst
nic den Weg der wahren geistizen Erkenntnis ging. Sonst hitte er anders
schreiben miissen. Vergleicht man seine Schriften mit denen Plotins, des
Buddhismus oder mit anderen, die iiber die geistige Erkenntnis handeln, so
wirken sie geradezu grotesk in ihren abstrusen Aussagen. Es soll aber nicht
geleugnet sein, daf’ einer, der den ersten Schritt der Konzentrationsiibungen
‘mit der Anthroposophie geht, wirklich eine geistige Erkenntnisweise ge-
winnt. Dann beweist das jedoch nicht die Richtigkeit des eigentlichen an-
throposophischen Weges. Denn die Bedeutung der Konzentration fiir das
geistige Leben, ganz gleich wie sie gewonnen wird, ist von allen ernsten
Menschen anerkannt. Wer diesen Weg wirklich geht, wird ohne Schwierig-
keit selbst feststellen, wie wenig Steiners Darstellungen die Wirklichkeit
geistiger Erkenntnisse treffen.

Wo die Seele im einfachen dunklen Blick vor dem ,,Einen®, vor Gott
steht, da ist sic an den Toren der mystischen Erfahrung angelangt. Diese
werden aber nur von innen aufgetan, von dem, der sich der Seele zur innig-
sten Vereinigung schenken will.

Jede Gnosis sperrt den Menschen in den kleinen Kreis seines Erkennens
ein. Die Anthroposophie verbaut auch noch diesen geringen Raum, indem
sie den Menschen in die Sinnlichkeit bannt. Erst wenn der Mensch diesen
Zauberkreis sprengt, indem er sich im Glauben dem Wort aus der Hohe
offnet, weitet sich seine Welt in die Geistigkeit des personlichen Gottes.
Aul dem Weg dorthin kann ihm nicht die anthroposophische Meditation
Fiihrerin sein, sondern allein das christliche Gebet.

46 Ebda, S. 52.
47 Ebda, S, 225.

184



