Humanismus eine Lebensmacht?
Von HUBERT BECHER Shl

Immer mehr enthiillt sich der Ernst, mit dem der Humanismus, der An-
tike und abendlindische Uberlieferung zusammenfaft, in Frage gestellt
wird. Die von Naturwissenschaft und Technik gepriigten Menschen wissen
wenig oder nichts mit ihm anzufangen; die auf das Niitzliche und Prak-
tische ausgehende Welt sucht nach einem anderen Menschenbild und er-
klirt, der Humanismus sei tot und mitleidlos zu verabschieden. Es gibt auch
christliche und von der Religion aufgewiihlte Kreise, die ihm feindlich
gegeniiberstehen, da er diesseitig und im Grunde nicht zu taufen sei. Die
Freunde des Humanismus hingegen sehen einen Ausweg aus den Verwick-
lungen und Néten der Zeit nur in einer vertieften humanistischen Bildung.

Eine grundsitzliche und gedankliche Besinnung stofit fast iiberall auf
einen Widerstand, der die Voraussetzungen des Humanismus kaum zu be-
greifen scheint und ihn als welt- und wirklichkeitsfremd zuriickweist, oder
aber sie findet ein allzu geneigtes Ohr, das eigentlich gar nicht mehr die
Schwierigkeiten der Frage zu untersuchen bereit ist.

Vielleicht dient es der Klirung, wenn man bestimmte Tatsachen ins Auge
falt, um an ihnen sichtbar zu machen, wie die Stellung zum Humanismus
unsere Gegenwart zur Entscheidung aufruft.

Das Buch ,,Die Haut* des Italieners Malaparte wiire ein solches Beispiel.
Denn es zeigt die abendlindische humanistische Kultur Italiens im Augen-
blick des Zusammenstof3es mit der neuen geistigen und leiblichen Macht
des jugendfrischen Amerika. Aber leider erweist sich Malaparte in seinem
Roman weithin mehr als Gaukler, so daf® man seine Bilder und Erlebnisse
unmdoglich als ganz ernst und aufrichtig hinnehmen kann, mag auch das
Thema auf den ersten Blick noch so sehr ans Herz greifen.

Ein anderes, besseres Beispiel bieten die drei letzten Biicher Gerhard
Nebels.1 Niemand wird an den humanistischen Kenntnissen des Verfassers
zweifeln, niemand ihm bestreiten, daf er in den Geist der Antike eingedrun-
gen sei. Wird er von ihr geprigt? Ist ihm der Humanismus eine Lebens-
macht? Und wenn dies nicht oder insoweit dies nicht der Fall ist, wo liegen
die Griinde? Die Antwort auf diese Fragen scheint geeignet, die Krise des
Humanismus unmittelbar zu veranschaulichen. Sie vermag auch die allzu

! Auf ausonischer Erde. Latium und Abruzzen. Italienisches Tagebuch 1943/44. Wupper-
tal 1949, Marées-Verlag, 432 S.; Unter Partisanen und Kreuzfahrern. Stuttgart 1950, Ernst
Klett, 3818.; Weltangst und Gétterzorn. Eine Deutung der griechischen Tragidie, Stuti-
gart 1951, Ernst Klett, 303 S.

16 Stimmen 149, 4 241

P



Hubert Becher

grofie Sicherheit der Verteidiger der humanistischen Uberlieferung aufzu-
riitteln. Vielleicht 1t eine solche Untersuchung sogar den geistigen Ort
der Gegenwart schérfer erkennen.

Die beiden Kriegstagebiicher miifiten verraten, welche Kriifte ein in der
Welt der Antike, das heif3t im Humanismus lebender Mensch dem furcht-
baren Geschehen unserer Zeit entgegensetzt. Wenn der Humanismus eine
Lebensmacht ist, miiite Nebel aus ihm Maf3stibe gewinnen, die es ihm er-
lauben, die Vorginge zu beurteilen. Seine Erlebnisse miiiten wie ein
Schmelztiegel sein, in dem das wahre Menschentum sich liutert. Wenn dies
jedoch nicht der Fall ist — und das trifft weithin zu —, dann muf} aus sei-
ner Anschauung iiber die Antike zu ersehen sein, warum der iiberlieferte
Humanismus aufgehort hat, die ihm zugeschriebene Prigkraft zu besitzen.

Auch die Tagebiicher Nebels bereiten gewisse Schwierigkeiten, ihn als
giiltigen Zeugen anzuerkennen. Aber wihrend Malaparte sich jedem ernsten
Zugriff entzieht, gelingt es bei Nebel, die personlichen Unzulinglichkeiten
auszuschalten und zum Wesen vorzudringen.

Nebel wurde als gebildeter und dem Geiste dienender Mensch von der
blinden Kriegsmaschine ergriffen und von ihren sinnlosen Drehungen um-
hergewirbelt. Mit grofer Offenheit bekennt er, daf er sich vornahm, sich
méglichst durch den Krieg ,hindurchzuschwindeln®. Er nahm jede Ge-
legenheit wahr, ein privates Leben zu fiihren, las, studierte und beobach-
tete viel, wenn er sich auch, verstiindlicherweise, vor der geistlosen Um-
gebung oft in den leiblichen Genuf} hineinrettete, um zu vergessen, was
um ihn an Zerstérung geistiger und materieller Werte geschah. Man sieht
mit einer gewissen Erschiitterung, wie er trotzdem im Einzelfall wird wie
die tibrigen.

Wenn er auch so im allgemeinen einen Trennungsstrich zieht zwischen
sich, seinem vergewaltigten Volk und der dem Augenblick verhafteten Lands-
knechtsgesinnung, so verwiichst Nebel dennoch wieder mit seiner Heimat,
seinen Kameraden und dem gemeinsamen Schicksal, als er die Auflésung
und den Zerfall des Heeres miterlebt. Krankheit und Gefangenschaft lau-
tern ihn. Er gliedert sich wieder dem Vaterland ein und ist bereit, mit ihm
die Not zu tragen und sie in verantwortlicher Mitarbeit wenden zu helfen.

Diese Wandlung versshnt mit dem trotz der Ehrlichkeit Nebels immer
wieder auftauchenden Eindruck, daf nicht eine volle, abgerundete Persén-
lichkeit mit einem abgeklirten Welthild vor uns steht. Er schwankt, wo er
stehen, flieht, wo er beharren miifdte.

Nebel erscheint in seinen Tagebiichern als ein Mensch, der in der huma-
nistischen Welt lebt. Er hat Sinn fiir die ausonische Erde, den tréstlichen
Schatten des Olbaums, das geschichtsmichtige Rom, den Menschen, der mit
der Lesung der Georgica Vergils eine geistige Sicherheit verteidigt, die
von der Barbarei der Geschehnisse bedroht ist. Obwohl er sich einen An-
archisten nennt, weil er die in der Zeit erscheinenden Archai, die politi-
schen Michte und Kriifte, nicht mehr anerkennen kann, und sich allein auf

242



Humanismus eine Lebensmacht?

sich selbst stiitzt, spiirt er doch die aus der Landschaft mit ihrem Gewiichs
und Getier, die aus dem das Land iiberwélbenden Himmel heraustretenden
Wesenheiten, die stark sind wie in den Glanzzeiten der romischen Welt.
Aus ihren Ruinen liest er, wie viel mehr Menschenherrlichkeit dort wirk-
sam war als bei den Dimonen der modernen Technokraten.

Es wird niemand entgehen, daf} alle diese Dinge nicht das Wesen des
Menschlichen ausdriicken. Wenn Nebel auch die altphilologischen Pygmien
von denen unterscheidet, die das Humane der Antike in seinem Kern er-
fassen, so ist er doch weit davon entfernt, ihm zu huldigen. Er erinnert sich
an Goethe und meint, man solle seinem Humanismus nicht Flachheit und
Enge vorwerlen, aber derjenige, der ihn heute iibernehme, sei dennoch ober-
flichlich. Ergriffen notiert er in seinem Tagebuch, was Paul York v. War-
tenberg von seinem Besuch des mamertinischen Kerkers in Rom schreibt:
»Die dortigen Bekenntniskreuze reden gewaltiger als die grofite mensch-
liche Predigt.” Goethe habe dies nicht sagen kénnen und daran werde die
Grenze seines Wesens deutlich.

Im Schreiber der Tagebiicher tritt der Humanismus in das Kraftfeld des
Christentums und wird von ihm iiberwunden. Der Mensch ist, wie Schmerz
und Tod lehren, fir ein Jenseits berufen und auf dem Weg; er steht ,,im
Moment des Transzendierens. Der Humanismus aber ist wesentlich ein
Diesseits. ,,Am Ende des liberalen, iisthetischen oder pantheistischen Huma-
nismus steht der Ortsgruppenleiter oder der Kommissar, und jede Bewe-
gung, die sich von Christus lost, driingt mit unwiderstehlicher Gewalt auf
den Leviathan hin.*

Das Christentum jedoch stirkt und bewahrt das wahrhaft Menschliche.
Nebel selbst hat in Italien die sichtbare Gestalt der katholischen Kirche
gesehen und Hochachtung fiir sie, den stiirksten Halt gegen den Nihilismus,
gewonnen. Entscheidend aber wurde fiir ihn das Erlebnis der Angst und
des Schreckens. ‘Hier wird alles andere hinweggeschwemmt, und nur die
Theologie des Kreuzes und des zornigen Gottes bleibt. Ein Bombeniiberfall
erschiitterte Nebel, und er fand in einem ,,rasenden, stoenden, klammern-
den Gebet einen weiflen Frieden, in dem ihm alles Irdische gleichgiiltig
wurde. ,,Diese Ankunft im Frieden wird die Achse meines kiinftigen Le-
bens sein.” Krankheit und Gefangenschaft verstirkten diese Uberzeugung.
Ihre Kraft lift den Humanismus in seinen verschiedenen Formen noch
fragwiirdiger erscheinen. Man wird die persénliche Lebenswende achten,
selbst wenn man versucht ist, zu fragen, ob sie wohl echt und dauerhaft sei.
Dennoch bleibt die Erwigung, ob auf diesem Einzelbeispiel etwas Allge-
meingiiltiges aufzubauen ist. Bei Nebel selbst ergibt der Riickblick auf das
ganze Tagebuch den Eindruck, daf die Anschauungen und das Beispiel
Ernst Jiingers eine einfluBBreichere und bestimmendere Lebensmacht be-
deuten als Christentum und Glaube. Auch er steht im Angesicht des Seins
und der Metaphysik; er sucht den absoluten Halt, der in einer gewissen
unpersonlichen Wucht stirker priigt als die lebendige Verbindung mit Gott

16 243



Hubert Becher

in Gebet und Glaube, selbst wenn Nebel diesem Christentum den héchsten
Rang zuschreibt.

Dennoch bleibt die Antike fiir Nebel noch eine Welt, mit der man sich
auseinandersetzen mufy. Er unterscheidet sie von dem iiberlieferten ,,reinen
Humanismus, der nicht mehr in Frage kommt. Er ist der Meinung, daf} die
Zeit fiir eine neue Begegnung mit der hellenischen Welt reif sei und daf
mythische Gestalten ihren Einzug vorbereiten. Die beiden Einseitighkeiten:
Christus zuriickdringen, um den Mythos zu gewinnen oder Christus auf
Kosten des Griechenlandes und der Natur auf den Leuchter stellen, sind
falsch. Alle Figuren, Verhiltnisse, Situationen und Vorgiinge miissen zu
Symbolen werden, die real bleiben und doch das Transzendente durch-
scheinen lassen. Vorbild bleibt ihm dafiir Hélderlin, der Christus mehr
durch sein Schweigen als durch sein Wort ehrte und der einen latenten
Glauben hatte, in dem die Gotter Masken des Einzigen waren.

Dieses persinliche Ergebnis, das die Antike und den modernen Huma-
nismus unterscheidet, bildet den rechten Ausgangspunkt fir die Beurtei-
lung der theoretischen Arbeit Nebels iiber die antike Tragédie. Der schopfe-
rische Gedanke des Werkes ist der, daf® Nebel den Anruf der Dichter an
die Gotter ernst nimmt. Was die in und mit der Aufklirung entstandene
Philologie Schritt fiir Schritt, wenn auch in immer femininerer Genauigkeit
im kleinen, abgebaut und in Asthetik, Moral, Psychologie, Geistesgeschichte
und Kulturmorphologie verwandelt hatte, was der zeitgenossische Kxisten-
tialismus als Berufung auf das absolute Nichts versteht, erkennt Nebel als
eigentliche Religion. Bei Aschylos erscheint sie als elementarer Sturm des
Werdens, bei Sophokles in der Windstille des klassischen Seins, bei Euri-
pides verfliichtigt sie sich in siikularisierter Weltanschauung, die sich auf
die Religion noch beruft, weil sie die gesellschaftliche Ordnung sichert,
ihnlich wie viele heute um des Abendlandes willen das Christentum loben.

Fiir Nebel, der fiir seine eigene Person in der Erschiitterung des Lebens
wieder die Offenheit fiir das Transzendentale gewonnen hat, ist die antike
Tragodie ein echter Ausdruck der griechischen Religion. Vor den Gattern
steht der Mensch hilflos. Er ist ihnen ausgeliefert, ist in wesenhafter Schuld,
fiir die es keine Rechtfertigung gibt. Als einem Protestanten ist ihm diese
Auffassung vom Verhiltnis von Gott und Mensch ebenso geliufig, wie die
humanistische Uberzeugung von der naturhaften Giite des Menschen sie
ablehnen und auf andere Auswege sinnen mufs, um die Kultdichtung zu
retten. Die griechische Tragik kennt hienieden kein Licht; vom Jenseits
aber weif} sie nichts auszusagen, selbst nicht beim Oedipus auf Kolonos,
wo der Gottesknecht unter dem Aufruhr der Elemente von der Erde ent-
riickt wird. Im einzelnen kann Nebel iiberzeugend darauf hinweisen, wie
diese griechische Dichtung zum Lehrmeister auf Christus hin wird, wie die
christlichen Kirchenviiter es nannten, ohne daf} aber die entscheidende
Grenze zur Offenbarung hin verwischt wiirde. Nach der heutigen Kenntnis
der griechischen Gotterwelt verbindet die antike Religion das Hell und

244



Humanismus eine Lebensmacht?

das Dunkel, das Apollinische und das Dionysische, Hohe und Tiefe. In der
Spannung dieser Doppelung gehen Antigone und andere zugrunde. Der
griechische Gott, und das ist die entscheidende Begrenzung, ist kein Ich,
sondern ein Es (mit Ausnahme einer Ahnung, die Zeus einen Schimmer von
wahrer Personlichkeit verleiht). Das Gottliche ist eine Macht, vor der es
den Begriff der Treue nicht gibt. Es erscheint auch nicht sichtbar, sondern
wirkt nur, hauptsichlich in der Polis, gegen die sich verfehlen darum
Gotteslisterung ist (Kreon, Antigone, Oedipus usw.).

Diese Erkenntnisse Nebels verwerten alle tiefsinnigen Forschungen sei-
ner Vorginger, iiberhdhen sie und schlieen sie zu einer groffartigen und
ergreifenden Einheit zusammen. Trotz der Erfahrung der eigenen Endlich-
keit, die als letztes Wort nur Leid, nicht Erlésung hat, erscheint der tra-
gische Mensch der Griechen in einem vollen Sinn; der Mythos ist gesittigt,
das Symbol rein, das Kunstwerk der Tragidie wird so eine ,,endliche Un-
endlichkeit* und eint in sich Lebensangst und Schonhelt den Duft und die
Leuchtkraft des echten Seins.

Gott aber ist Mittelpunkt der Tragddie, nicht der Mensch Dennoch er-
scheint der Mensch in ihr in der freien Entscheidung. So wie die Natur in
heiterem Licht und zugleich im elementaren Zorn erlebt wird, hat auch
der Mensch seine strahlende Kraft und seine wilde Abgriindigkeit. Er ringt
um das Maf}, das er zuletzt in der Unterwerfung findet. Sie erfolgt auf der
Grundlage des Rechtes, nicht der Liebe, die dem augen- und gesichtslosen
gottlichen Es fehlt. Auch das berithmte ,,Nicht mitzuhassen, mitzulieben
bin ich da‘ der Antigone, darf nicht christlich und sentimental verstanden
werden. Die bergende Gottesmacht der miitterlichen Héhle ist es, die der
Schwester des Polyneikes dieses Wort eingibt. ,,Den Griechen wurde ein
Saum des Seins mitgeteilt, dafl sie, obwohl auferhalb der Offenbarung
stehend, doch auch wiederum an ihren Anfiingen teilhaben® (208). Alle
anderen Eigenschaften des griechischen Menschen, wie Tapferkeit, Geistig-
keit, Gerechtigkeit, stehen im Dienst der Frommigkeit.

Wer diesen Bezug zur Transzendenz leugnet, wie der reine Humanismus,
wird darum nur zu einer Verfilschung kommen. Er wird den entscheiden-
den Sinn mifdverstehen und schlie8lich einem leeren Asthetizismus verfallen,
der die Schale fiir den Kern nimmt und alexandrinisch an der Form haftet,
auch im Menschenbild des Maf’es, das er sich willkiirlich selbst zusammen-
fiigt,

Schon bei Euripides hat die griechische Religion ihre Kraft verloren.
Der Dichter empfindet allerdings Schmerz ob seiner unreligiésen Lage. Er
ist thr Zeuge, nicht ihr Urheber und verdient darum nicht die Angriffe des
Aristophanes, der sich selbst noch keine Rechenschaft von der wirklichen
Lage gab. Die Griechen waren der Kultur und Bildung verfallen. An die
Stelle der religidsen Begexsterung, die sich zumal im Schmerz der fritheren
Tragédie dufdert, tritt die reine menschliche Leidenschaft. Aus den dienen-
den Gestalten des Mythos wird artistische Meisterschaft auf rein mensch-

245



Hubert Becher

licher Ebene. Es ist darum nur zu begreiflich, dal Goethe gerade Euripides
so aufberordentlich schitzte.

Den Griechen, die nur einen kurzen Augenblick der Tragik des vor-offen-
barungsmiiBigen Seins auszuhalten vermochten, bot sich auch ein anderer
Ausweg, der der Theoria, der Philosophia. Auch sie trigt in Sokrates und
Plato noch Spuren des Ernstes, aber in Aristoteles schon herrscht die alles
erklirende und iiber den Abgrund hinwegtiuschende Vernunft. Im Ent-
scheidenden kam auch die Philosophie nur zu einem klaren und kiihlen Es,
verfithrt durch den im Menschen vorhandenen Unendlichkeitspol, den sie
vereinseitigte und absolut setzte, um dabei die Endlichkeit zu vergessen.
Ob Nebel, der, wie auch seine Tagebiicher ausweisen, zur Philosophie kein
echtes Verhiltnis hat und Thomas von Aquin beispielsweise als langweilig
weglegt, damit das Rechte getroffen hat, bleibe dahingestellt. Wohl aber
mag sein Urteil und seine Tragiodiendeutung anregen, nicht blof die phi-
losophische Leistung der Wegweisung zu Christus herauszuarbeiten, son-
dern auch zu fragen, wie weit sie von dem Gipfel der Wahrheit entfernt
blieb, die betreten wurde, ,,als das Sein selbst eingriff und seinen Boten
sandte® (303).

Die Begegnung mit der Antike kann also nach Nebel eine Lebensmacht
werden, wofern man nur ihre Bindung an Gott anerkennt, ob man sie nun
selbst vorher hat oder erst in der Betrachtung der Antike gewinnt. Dann
erscheinen auch die rein menschlichen Beziige in einer hoheren Wiirde, in
einem volleren Sein, als der transzendenzlose Humanismus erkennen kann.
Dies muf} auch auf das Romertum und seine Pietas ausgedehnt werden, in
dem der einzelne, die Familie, die menschliche Gemeinschaflt tiefer ge-
griindet, voller und eigenstindiger gesehen werden als die moderne Alter-
tumsforschung, Philologie und Geistesgeschichte im allgemeinen zuzugeben
geneigt sind.

Dem entspricht die Tatsache, daff die Kirchenlehrer der ersten christ-
lichen Jahrhunderte in ihrer religiosen Begeisterung sich nicht fiirchteten,
bei ihren heidnischen Vorfahren in die Schule zu gehen. Ebenso hat die
durch die kirchliche Erneuerung des 16. Jahrhunderts gestiirkte Bildungs-
bewegung der christlichen Gelehrtenschule sich in der Begegnung mit der
Antike vertieft und entziindet. Die uns fast unverstiindliche Tatsache, daf}
man damals ohne Scheu den menschgewordenen Sohn Gottes Apollo nennen
und allgemein heidnische Namen und Symbole auf christliche Gehalte iiber-
tragen konnte, findet hier ihre Erkliarung. Es scheint, als ob in der Gegen-
wart, da der Titanismus der Technik, von dem man bei Nebel, dem Schiiler
und Freund von Ernst und Friedrich Georg Jiinger manches nachlesen kann,
den Menschen dem zornigen Gott anheimfallen lief, tatsichlich ebenfalls
eine neue Nihe zur Antike entsteht, aus der eine neue Verbindung von
Natur und Offenbarung erwachsen kann. :

Wird dies aber Humanismus genannt werden konnen? Nebel verneint
es. Wirklich stellt jeder Humanismus den Menschen in die Mitte der Seins-

246



Humanismus eine Lebensmacht?

wirklichkeit. Das gilt von den Humanisten des 15. und 16. Jahrhunderts,
die, ohne es anfangs zu sehen und zu beabsichtigen, sich an Kultur, Schon-
heit und Geist berauschten. Es gilt von dem Humanismus des 18. und
19. Jahrhunderts und ihren grofen philologischen Vertretern, denen es ,,eine
Lust* war, ,,Heide zu sein®. Nicht anders ist es mit dem dritten Humanis-
mus, von dem seit einigen Jahrzehnten die Rede ist, und dessen Lebens-
inbegriff mit dem Wort Menanders ,,was gibt es Wertvolleres als der
Mensch, insofern er Mensch ist* fiiglich bezeichnet werden kann. Ein ,,theo-
zentrischer Humanismus, von dem man gesprochen hat, ist im Grunde
genommen ein Widerspruch. Das Mafy des Protagoras ,,der Mensch*, und
das Mafy Christi: ,,Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkom-
men ist, konnen nicht miteinander bestehen. Das Verhiltnis von Schéopfer
und Geschopf, erst recht von Gnade und Freiheit empfangt seine Ordnung
nicht vom Geschépf und seiner Freiheit, sondern sagt eine allerdings freie
Entscheidung fiir das, was dem Menschen gesetzt und geschenkt wird. Ein
ernst genommener reiner Humanismus muf} wesensmifig der Neigung ver-
fallen, das Verhiltnis umzukehren und der Immanenz zu huldigen. Es ist
die notwendige Frucht der menschlichen Erbsiindigkeit. Die Erfahrung der
letzten Jahrhunderte bestiitigt nur, was Philosophie und Theologie beweisen.

Diese Feststellung besagt nicht, da® man das Nur-Menschliche, wie es
vor der Offenbarung gegeben oder sich neben und auerhalb ihres wesent-
lichen Einflusses gebildet hat, verwerfen miisse oder auch nur diirfe. Wie
Clemens von Alexandrien, Basilius und Augustinus nicht der Versuchung
anheimfielen, die Vorzeit ihrer Vélker und ihrer Kulturen zu vergessen und
das Gotteswort allein zu betrachten, so ist auch jede Zeit gehalten, sich zu
erinnern, daf} die ganze Erde der Schauplatz Gottes ist, in dem Gott und
Mensch miteinander wirken. Aber es ist notwendig, aus der Mitte zu leben,
und dies umsomehr, wenn die Gewichte so verschoben sind wie heute.
Darum bedarf es der jeweiligen Neubesinnung und der Neubegriindung
dessen, was iiberliefert wurde.

Der Humanismus war vor allem sprachbegeistert. Das Wort war Triger
und Vermittler. Es muf} auffallen, dafs Nebel die von ihm abgelehnte Gei-
steshbewegung unter dieser Riicksicht nicht betrachtet. Er beschiftigt sich
mit den ,,Ideen und Sachen*, dem Geist und dem Titanentum, die einander
folgen, indem der absolute Geist entweder sich im alexandrinischen Schéon-
heitskult verliert oder aber im Herrschaftsdrang in der seinslosen Leistung
sein Geniige findet. Die Uberschiitzung des Formalen hat zu einer Uber-
steigerung, zu der Gefahr und der Tyrannei des Asthetizismus und zu einer
Absage und dem mit ihr gegebenen Realismus gefiihrt. Ob nicht die Be-
sinnung auf die Mitte auch wieder das Wort aus der Knechtschaft befreien
kann und jene Werte rettet, die die Antike und der Humanismus enthalten?

247



