Selbstentfremdung
Von AUGUST BRUNNER S.].

Seit etwa zwei Jahrhunderten taucht die Frage der Selbstentfremdung
auf.! Den Menschen angstigt ein wachsendes Gefiihl der Heimatlosigkeit; er
weild nicht, wohin er gehort. Um seinen Platz erkennen und einnehmen zu
kénnen, miifite er iiber sich selbst im klaren sein. Daran aber fehlt es immer
mehr. Er ruht nicht mehr in einem fraglosen Verstiindnis seiner selbst. Er
ist sich selbst entfremdet.

Nicht zufillig kommt diese quilende Frage zusammen mit der Bewegung
auf, durch die der Mensch in die Mitte der Welt geriickt wurde und immer
mehr den Platz einnahm, den im bisherigen Welthild Gott innegehabt hatte.
Eine schwere Last war ihm auferlegt worden, driickender als die Welt, die
nach dem Mythos Atlas auf seiren Schultern tragen mufdte. Der ganze Sinn
der Wirklichkeit, damit Wert und Wiirde des Daseins, beruhte nunmehr
einzig auf der Menschheit. Wer ist dieser Mensch, der sich solches zutraut?
Wird er der Aufgabe, fiir die man bisher nur Gott michtig genug erachtet
hatte, gewachsen sein? Und nicht nur dies! Ist dieser Mensch, von dem alles
Sinn und Ordnung empfangen sollte, sich selbst so durchsichtig und empfin-
det er sein Dasein so sinnvoll, da® der Abglanz des eigenen Seins die ganze
iibrige Welt zu erhellen vermochte? Weif} er iiberhaupt, wer er ist, er, der
sich berufen fiihlt, das Licht der Welt zu sein?

Es war zuniichst so einfach erschienen, so einleuchtend. Statt in einem
fremden Gott, den niemand gesehen hatte, lag der Sinn der Welt nunmehr
so nahe und greifbar. Denn was konnte dem Menschen niher sein als er
selbst? Diese Néhe verbiirgte ohne weiteres, so meinte man, auch eine leichte
und vollkommene Erkenntnis des menschlichen Wesens. Kaum aber ver-
suchte der Mensch diese allernichste Nihe zu ergreifen, da entwich sie,
jedesmal unfaflbarer. So oft er glaubte, das Eigentliche in seinen Hinden
festzuhalten, enthiillte es sich als ein Vorletztes und Vorvorletztes. Ein Ab-
grund tat sich auf, der bis heute nicht geschlossen ist. Im Gegenteil, mehr
als irgendeine andere Zeit fragt sich heute der Mensch: Wer bin ich? Heute
konnen Biicher unter dem Titel erscheinen: Der Mensch, der unbekannte.
Die Fragwiirdigkeit des Menschen wird sogar zu seiner Wesensbestimmung:
Der Mensch ist das Seiende, dem es in seinem Sein um sich selbst geht. Nicht

1 R, Heif, Hegel und Marx, in: Symposion. Jahrbuch fiir Philosophie. Bd. I. Freiburg 1949,
5.180: ,,...die ,Selbstentfremdung des Menschen‘. Es ist e¢in Terminus von Hegel, der im
Munde von Marx in mancherlei Formen auftaucht. . . . Die Vorstellung von der Entfremdung

des Menschen und der Welt taucht vielleicht nicht erst bei Hegel auf, Seit Rousseau kann
man sie in mancherlei Formulierungen finden.*

26 Stimmen 151, 6 401



August Brunner

mehr ist die Klarheit des Verstands, die Helle der Erkenntnis fiir ihn be-
zeichnend; man sieht in ihm nur noch die siichtige, zum Scheitern ver-
urteilte Verfolgung dessen, was er sein méchte, ohne es sein zu kénnen; das
vergebliche Rennen nach dem endgiiltigen Einverstindnis, nach dem voll-
kommenen Zusammenfallen mit sich selbst gilt jetzt als sein Wesen.? Das
Sinnlose, Absurde ist zum unaufhebbaren Grundzug der menschlichen Wirk-
lichkeit geworden, und es geht nur darum, dieser Tatsache furchtlos ins Ge-
sicht zu schauen und sie auszuhalten, statt sich in billige Tauschungen zu
fliichten 3; wobei iibrigens gar nicht einzusehen ist, warum in einer sinn-
losen Welt die quéilende Wahrheit vor einem hilfreichen Selbstbetrug so
viel voraushaben sollte. Die Wendung des Menschen zu sich selbst hat nicht
zum ruhigen, begliickenden Besitz gefiihrt; sie brachte nur Sorge, Verwir-
rung und Ziellosigkeit. Weiter als je zuvor ist er von sich selbst entfernt; er
kann in der Welt nicht heimisch werden, weil er in sich heimatlos ist.

Mit Neid beginnt der Mensch auf die ruhige Sicherheit des Tieres zu
schauen, das von keiner Sorge um sich selbst gequiilt wird. Schon bei Schel-
ling lesen wir: ,,In dem Naturprodukt ist noch beisammen, was sich im freien
Handeln zum Behuf des Erscheinens getrennt hat. Jede Pflanze ist ganz,
was sie sein soll, das Freie in ihr ist notwendig und das Notwendige frei. Der
Mensch ist ein ewiges Bruchstiick; denn entweder ist sein Handeln notwen-
dig, und dann nicht frei, oder frei, und dann nicht notwendig und gesetz-
miiig.“4 Mit Stehrs Nathanael Maechler méchte er ,,wasserhiihneln* kén-
nen, und weifs doch, daf} es nie gelingen wird. Liegt dieser geheime Neid
nicht auch versteckt hinter der Leichtigkeit, ja der Begeisterung, mit der
man die Lehre von der Abstammung des Menschen vom Tier und die Freud-
sche Erklirung des Menschen als eines Triebbiindels aufgenommen hat?
Wenn man sich iiberzeugen konnte, dafd man nichts anderes ist als ein hohe-
res Tier, vielleicht 6ffnete sich dann der Weg zuriick in das vermeintliche
Paradies tierischer Selbstverstindlichkeit des Daseins, die keine Frage nach
sich selbst kennt. Das ist das Erschreckende und Unheimliche, daf} der
Mensch sich selbst fremd ist, da® das, womit er am vertrautesten umgehen
sollte, ihn unvertraut aus dem Finstern anstarrt, in manchen Stunden ver-
steinernd wie das Haupt der Meduse. Daf} ein Seiendes sich selbst fremd
sein kann, das ist das Unerwartete und Beklemmende, mit dem wir stiindlich
zusammenleben, ohne daf} die Gewohnheit es uns ertriglich machte.

Die Geschichte der Philosophie, der Stitte, wo die letzten Fragen aus-
driicklich gestellt werden, zeigt uns, wie man in den letzten Jahrhunderten
immer wieder versucht hat, bis zu dem Bezirk vorzustofen, in dem der
Mensch fraglos bei sich selber wiire, um von da aus auch die Griinde fiir
diese so unverstindliche Selbstentfremdung ausfindig zu machen. Es be-

2 J.-P.Sartre, Létre et le néant. Paris 1943,
3 4. Camus, Le Mythe de Sisyphe. Paris 1942,
¢ Schelling, Samtliche Werke, 1858 I 3, 5. 608.

402



Selbstentfremdung

gann mit dem Riickzug auf den Geist. Schon Descartes hatte alles von sich
abtun wollen, was sich abtun liel3 und somit nicht eigentlich er selbst war.
Er meinte, was einem solchen Bemiihen einzig widerstinde, sei das Denken
seiner selbst: Im Denken als Vollzug findet der Mensch den festen Grund,
ist er bei sich selbst; alles andere ist er nicht im eigentlichen Sinn. Das Vor-
gehen war so einfach und das Ergebnis erschien so unausweichlich, dafy der
Versuch, es zu leugnen, es nur aufs neue ins Licht stellte. Aber es hie3: Ich
denke! Es blieben zwei: ich und das Denken. Fielen sie einfach zusammen?
War es so klar, was Denken ist? Und gar das Ich! Daf} dieses scheinbar so
einfache, wasserklare Ich voll abgriindiger Geheimnisse ist, das sollte sich
bald herausstellen. War es reiner Geist, wie Descartes meinte, oder nur ein
Biindel sinnlicher Eindriicke und langer Gewohnheiten, wie die englischen
Empiristen lehrten? Schon bei Kant zerfiel der Mensch in das Erkennen, das
nur eine Konstruktion von Phinomenen, nicht ein Ergreifen des Wirklichen
sein sollte, und in das sittliche Wollen, das in seinem Ursprung dem Bewuf3t-
sein unzugénglich bleibt. Uber die Verbindung und das gegenseitige Ver-
hiltnis der beiden Bereiche aber sollte es unmdglich sein, je das geringste
auszusagen. Das Eigentliche des Menschen war damit der Reichweite des
Menschen entriickt.

Gegen die Endgiiltigkeit dieser Aufspaltung des Menschen baumte sich
der Idealismus auf. Er glaubte das Fremde in den Geist aufnehmen zu kon-
nen, machte sich anheischig zu zeigen, daf} diese Entfremdung nur schein-
bar sei und in der Tiefe nie bestanden habe, da alles ja nur die Erscheinungs-
form des einen Geistes sei, der im Menschen durch das Bewuf3tsein je und
je zu sich selbst kime. Es handle sich nur darum, dies einzusehen und be-
wuflt in das grofle Weltgesetz, das alles Geschehen bestimme, einzutreten,
um zur Freiheit von allem Nicht-Ich, um zur vollen Ubereinstimmung mit
der Wirklichkeit und dadurch mit sich selbst zu kommen.

Allein, was nun das Eigentliche dieses Geistes und damit des Menschen
sei, dariiber waren sich weder die Grofien noch die Kleinen unter den Idea-
listen einig. Noch schlimmer aber ist, daf diese Vergottlichung des Geistes
der Menschheit folgerichtig zu einer noch grofieren Selbstaufgabe des Men-
schen fithrte. Sollte der einzelne doch in einem Ubergeist aufgehen, nur die
Rolle eines voriibergehenden Moments in seiner Entfaltung spielen; auch
die Grof’en der Menschheit entgingen nicht dem Schicksal, nichts weiter zu
sein als Werkzeuge, die die List der Vernunft gebraucht, um zu ihren eige-
nen Zwecken zu gelangen, um dann weggeworfen zu werden, wenn sie ihren
Dienst getan haben.5 :

5 Hegel, Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung II, 2d: ,,Nicht di;e‘ a!l_gem_ei.ne Idee
ist es, welche sich in Gegensatz und Kampf, welche sich in Gefahr begibt; sie halt sich unan-

egriffen und unbeschiidigt im Hintergrund und schickt das Besondere der Leidenschalt in
gen Kampf, sich abzureiben, Man kann es die List der Vernun{t nennen, daf} sie die Leiden-
schaften fiir sich wirken lifit, wobei das, durch was sie sich in Existenz setat, einbiift und
Schaden leidet. ... Das Partikulire ist meistens zu gering gegen das Allgemeine; die Indi-

viduen werden aufgeopfert und preisgegeben. Die Idee bezahlt den Tribut des Daseins und
der Verginglichkeit nicht aus sich, sondern durch die Leidenschaften der Individuen.®

403

26*



August Brunner

So kam als Gegenschlag gegen diese einseitige Geistphilosophie der ver-
zweifelte Versuch, die Selbstentfremdung als das Heil zu bejahen. Man
wollte untertauchen in dem groflen Strom des unbewufiten Lebens, darin
das Selbstbewuftsein, die Ursache der Vereizelung und damit aller Qual,
aufgeben und im Schof} der Natur den Frieden finden. Der Geist wurde zum
Widersacher des Lebens erklirt; er, und nur er, store diesen Frieden immer
wieder durch seinen Einbruch. Und so bemiihte man schliefilich den Geist,
um zu beweisen, daf} es keinen Geist gebe, dafd der Mensch nur ein héheres
Tier sei. Ja, auch das schien noch zu viel ; nur noch den Stoff sollte es geben.
Der Mensch sollte auch nur ein Atom sein unter vielen andern, von den
iiberall gleich waltenden Kriiften ohne jede Selbstiindigkeit und ohne eine
Méglichkeit des Widerstandes hin- und hergeschoben, nichts anderes als
der Schnittpunkt aller méglichen Fremdwirkungen, ein Staubchen in der
ungeheuren Masse, iiber das andere bestimmen bis zu dem, was es denken
soll und darf.

Doch auch dieser Versuch scheitert am eigenen Widerspruch. Im Stoff ist
es wirklich so, daf} das Geschehen jeweils vom Gesamt der wirkenden Krifte
bestimmt ist, wobei das einzelne Atom nur eine winzige Mitursache unter
unziihlig vielen ist. Es gibt aber unter ihnen keine fiihrenden Atome, deren
Aufgabe es wiire, andere zu beherrschen, ihnen ihren Weg vorzuschreiben
und, wenn nétig, aufzuzwingen. Kein Atom ist vor den andern bevorrechtet,
so daf} diese sich ihm beugen miifiten; alle gelten gleich viel und gleich
wenig. Hingegen kommt die materialistische Ordnung nicht aus ohne den
Unterschied von Planenden und Ausfithrenden, von Herrschern und Be-
herrschten. Ja, sie vereinigt alle Gewalt in den IHinden einiger weniger, die
es verstanden haben, mit brutaler Gewalt sich durchzusetzen und sich die
andern durch Terror zu unterwerfen. Das steht in schreiendem Widerspruch
gegen die materialistische Grundlage. Der Materialismus miifSte eine all-
gemeine Anarchie, ein allgemeines Treiben- und Gehenlassen befiirworten,
fiir das ihm der Stoff das Beispiel gibt. Oder vielmehr, diese Anarchie miifSte
immes schon bestehen, ohne dafl der Mensch dafiir oder dagegen zu handeln
brauchte. Keine Diktatur ist so offen mit sich selbst im Widerspruch wie
die, die sich auf den Materialismus griindet. Krasser und schamloser konnte
keine Ideologie zur Verdeckung des riicksichtslosesten Machtwillens mif3-
braucht werden. Wie wenig aber der Mensch in dieser dufBersten Selbst-
entfremdung seinen Frieden findet, das zeigt der unmenschliche Zwang und
die harte Grausamkeit, durch die heute die ungliicklichen Opfer dieses grof3-
ten Betrugs der Weltgeschichte in Unterwiirfigkeit gehalten werden miissen.

Es soll aber damit nicht geleugnet werden, daf$ fiir die Mehrzahl der
abendlindischen Menschen die aufreibende Sorge fiir das téigliche Brot die
Selbstentfremdung bis zu einer oft kaum mehr zu ertragenden Schirfe ge-
steigert hat. Sie nimmt alle ihre Zeit und Kraft in Beschlag und lafit sie
nicht mehr zu sich selbst kommen. Sogar in ihrer freien Zeit sind sie nur
noch fihig, in Vergniigen und Massenveranstaltungen Betiubung zu suchen.

404



Selbstentfremdung

Mehr noch hindert aber die immer weiter gehende Spezialisierung in der
Forschung nicht weniger als in der Arbeit den heutigen Menschen daran,
gich allen Bereichen der Wirklichkeit zu 6ffnen und so zu einer erfiillten und
abgerundeten Menschlichkeit zu kommen; dies gilt vor allem von den
geistigen Wirklichkeiten. Wie die Entwicklung jedoch gezeigt hat, war es
ein Irrtum, wenn Marx meinte, durch den Ubergang aller Produktionsmittel
an das Kollektiv entstinde schon das wahre Reich der Freiheit, wo die
menschliche Kraftentwicklung beginnt, die sich als Selbstzweck gilt. Die
Notwendigkeit, den Lebensunterhalt zu beschaffen und damit auch die Not-
wendigkeit der korperlichen Arbeit, hort deswegen nicht auf; mit ihr be-
steht aber auch die Versuchung weiter, daf} die einen auf Kosten der andern
sich Besitz zu erwerben suchen und den Reichtum zur noch gréfferen Aus-
beutung der Schwicheren mif3brauchen, solange der Mensch so bleibt wie er
ist. Fiir den Arbeiter macht es keinen Unterschied, ob er von Kapitalisten
oder Parteifunktioniren ausgebeutet wird. Auch der Besitz birgt in sich
noch grofiere Gefahren der Selbstentfremdung, wo der Mensch in der auf-
reibenden Sorge fiir etwas, was er nicht ist und was er nie im eigentlichen
Sinn werden kann, sich zu verlieren droht.5

Da die heutigen Verhéltnisse durch die Kultur aufgekommen sind, lag es
nahe, dieser die Schuld der Entfremdung des Menschen von sich selbst zu-
zuschreiben. Rousseau hat diesen Gedanken bereits geduflert, und er ist von
der Romantik mit Begeisterung aufgenommen worden. In der Tat spricht
manches fiir diese Ansicht. Die Geschichte zeigt, wie in fritheren Zeiten der
der Natur enger verbundene Mensch sich in seiner béuerlichen Arbeit, in
Familie, Sippe und Volk innig wiederfand, wie er fiir sie lebte und starb
nicht als fiir etwas Fremdes, sondern wie fiir einen Teil von sich selbst. Auch
heute noch ruhen primitive Violker in einer solchen Geborgenheit; sie ken-
nen darum unsere Unruhe und Hast ebensowenig wie unsere Vorfahren. Sol-
len wir also nicht zu diesen einfacheren, naturverbundeneren Zustinden zu-
riickkehren ?

Aber kénnen wir dies tiberhaupt? Werden nicht die Prediger des einfachen
Lebens als erste aus dieser Einfachheit mit allen Mitteln wieder auszu-
brechen versuchen, sobald sie nicht mehr blof ein voriibergehendes Spiel
wire, von dem man jederzeit zu den Errungenschaften der Kultur zuriick-
kehren konnte? Aber davon abgesehen, ist es gar nicht denkbar, dafl der
Mensch dieses vermeintliche Paradies je verlassen hitte, hitte nicht auch da-
mals ein gewifs noch dumpferes Gefiihl des Ungeniigens es ihm verleidet. Die
Selbstentfremdung des Primitiven #uflert sich nur auf andere Weise. Die
Welt ist ihm unvertraut und er fiihlt sich iiberall in der Natur von unheim-
lichen Miichten bedroht und von fremden Gewalten gefiihrt. Alles ist fiir ihn
von dimonischen Michten bevilkert, deren Einfluf3 man nie voraussehen
kann. Feste Sitte und iiberliefertes Brauchtum verleihen ihm dagegen wohl

8 Vgl. diese Zeitschrift, Bd. 146 (Mai 1950) S.50—99: Besitz. — Bd. 140 (August 1947)
8.321—326: Macht die Arbeit menschenwiirdig!

405



August Brunner

das Gefiihl der Sicherheit, dessen er bedarf, um in einer solchen Welt leben
zu konnen. Aber ihr Ubergewicht macht es dem einzelnen sehr schwer, ja
meist praktisch unméglich, zu einem eigenen personlichen Leben aufzustei-
gen. Dieses Doppelgesicht der Hilfe und der Selbstentfremdung eignet je-
dem blof} iibernommenen Brauchtum. Darum ist die Befreiung von ihm
ebenfalls zweideutig, wie es die Geschichte beweist. Wo es alles beherrscht
und tyrannisch bestimmt, stellt es sich jedem Fortschritt und persénlichen
Leben hindernd und erschwerend in den Weg. Wo aber ein falsches Bediir!-
nis nach Freiheit es in Empérung verwirft, verfillt das Leben chaotischer
Sinnlosigkeit und selbstzerstorerischer Angst.

Wie mit Besitz und Kultur, so steht €s auch mit dem #ufieren Werk, dem
Erfolg der menschlichen Arbeit. Kaum hat es die Hénde seines Urhebers
verlassen, so entwickelt es ein eigenes Leben, das nicht nach Meinung und
Absicht seines Schopfers fragt. Es wird ihm fremd, oft sogar feindlich. Der
Mensch erfihrt darin, wie gering seine eigene Ursiichlichkeit und wie karg
bemessen ihre Reichweite ist. Andere Kriifte bemichtigen sich seines Wer-
kes. Statt in der Unverinderlichkeit und greifbaren Festigkeit des &uflern
Werks sich selbst unverlierbar wiederzufinden, stofit sein Schopfer auf
etwas, was er nicht wiedererkennt, was sich ihm entwindet und eigene Wege
geht.

Meint er aber, in der Anerkennung der andern endlich dieses Unfafibare,
was er selbst ist, sich gegeniiber und so in die Hand zu bekommen, so ist die
Enttiuschung noch bitterer. Was andere von ihm denken, das kann er nicht
bestimmen; es ist ihrer Freiheit und ihrem guten Willen anheimgegeben.
Das, was er in den Augen anderer ist, das gehort zu ihm, das macht einen
Teil seines Seins als Mensch aus. Und doch ist er es so, daf} er es sich nie an-
eignen kann, so wenig wie er im Spiegelbild den eigenen Leib zu greifen ver-
mag. Es war eine Téuschung Hegels, wenn er glaubte, in der Anerkennung
durch den Mitmenschen runde sich der Kreis des Bewufitseins und der
Mensch kehre erfiillt und befriedet zu sich zuriick. Was ein Mensch fiir sich
ist, das fillt nie zusammen mit dem, was er fiir die andern ist. Niemals wird
es ihm gelingen, sich einfachhin auf deren Standpunkt zu stellen und sich
von da aus zu sehen, so wenig, wie die andern ihn je so erkennen, wie er sich
selbst erfihrt. So trennt ihn ein Abgrund von einem Teil seines eigenen
Seins. Darum haben Ansehen und Ehre und Ruhm eine so unfaflbare und
aufreizende Seinsart. Der Mensch verlangt nach ihnen; wenigstens in einem
kleinen Kreis will er Geltung besitzen. Aber sie entgehen ihm immer; er ist
ihrer nie gewifs und ihr ruhiger Besitz ist ihm versagt. Darum jagt der Ehr-
geizige immer neuen Bezeugungen der Achtung und Wertschitzung nach,
gehetzt wie ein Mensch, der seinem eigenen Schatten nachrennt. Versucht er
aber in seiner Enttiiuschung dies alles als unwirkliche Einbildung abzutun,
so bekommt er bald schmerzhaft die Wirklichkeit seines Seins-fiir-andere
zu spiiren, oft bis zum seelischen Zusammenbruch.

406



Selbstentfremdung

Verzweifelt wendet sich der Mensch vom Auf’ern ab, dem Innern zu; im
eigenen Innern, da muf} er doch bei sich sein, da muf} sich die ersehnte
Ubereinstimmung mit sich selbst erreichen lassen. Aber was bietet sich da
seinem entsetzten Blick dar! Welche ungeheuerlichen, schiindlichen oder
licherlichen Wiinsche und Strebungen laufen ihm da iber den Weg! Un-
glaubig fragt er sich: bin ich das wirklich? Und voller Scham muf} er sich
gestehen: ja, ich bin es; aber ich bin dies alles so, daf} ich es doch auch nicht
bin. Wer briichte es iiber sich, sich allen Menschen als der zu zeigen, als den
er sich in der Stille des Zusammenseins mit sich allein erfidhrt? Das ist nicht
blof3e Eitelkeit. Die andern titen thm unrecht, schrieben sie ihm dies alles
einfach zu und beurteilten sie ihn danach; aber ebensowenig darf er selbst
diese Nachtseite seines Seins einfachhin wegschieben als etwas, was ihn
nichts anginge. Mehr noch als frithere Geschlechter wissen wir heute durch
Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, wie wenig der Mensch Herr in seinem
eigenen Hause ist. Aus Tiefen, die zu ihm gehoren und die er doch selbst
nicht ist, von denen er ja nicht einmal weif}, aus nichtlichem Dunkel und
Grauen wirken Krifte in sein bewuf3tes Leben hinein; so wird er bestimmt,
wo er selbst zu bestimmen glaubt. Die Ddmonen, die den Primitiven in der
Natur bedrohen, sind in den Menschen selbst eingekehrt.

Es lag nahe, auf diese unwillkommenen Entdeckungen hin zu versuchen,
das Selbst und seine Freiheit zu leugnen. Das hat man auf Grund der neuen
Seelenkenntnis denn auch getan und tut es immer noch. Jedoch meldet sich
bald in der Selbstverachtung und Verzweiflung dieses Selbst mit seiner Frei-
heit und erinnert den Menschen daran, da® Wirklichkeiten nicht deswegen
zu sein aufhéren, weil der Mensch sich weigert, sie anzuerkennen und ihnen
Rechnung zu tragen. Ja, schon das Leugnen selbst ist eine Tat dieser Frei-
heit, dieses geistigen Selbst. Kein Tier leugnet etwas, wie es auch keine Theo-
rien aufstellt, die beweisen sollen, daf} es den Geist nicht gibt, der doch die
Theorien aufstellt.

Das also ist der Mensch, den der Idealismus zum leuchtenden Mittelpunkt
der Welt machen wollte, ein Wesen voller Dunkel und Geheimnis! Er sollte
die Last der gesamten Wirklichkeit auf seine Schultern nehmen, und hat in
sich selbst keinen festen Stand. An dieser innern Zerrissenheit scheitert
jeder Versuch, die menschliche Geschichte zu einem dauernden Fortschritt,
zu einem stetig aufsteigenden Gang zu den Gipfeln umzuwandeln. Immer
wieder kehrt sich der Mensch selbst voller Haf3 und Zerstérungswut, geboren
aus einer heimlichen Enttiuschung, gegen die Werke seiner Hénde und zer-
schliigt in blinder Raserei, was er unter vieler Mithe und mit groflem kind-
lichen Hoffen aufgebaut hatte. Alle menschliche Kultur ruht auf einem un-
sichern Grund und muf in jedem Augenblick aufs neue gefestigt werden.
Dieser schwankende Grund ist der Mensch selbst, von dessen Griffe und
Kleinheit schon Pascal so rithmend und so verzweifelt gesprochen hat. Grof},
weil er als Person in Freiheit iiber der Welt der Dinge zu stehen imstande ist.

407



August Brunner

Klein, weil er so wenig nur er selbst ist und sich darum von dieser Welt so
leicht Giberwiiltigen lif3t.

Das also ist die Verlorenheit des Menschen: er sucht sich da, wo er selbst
wenig oder gar nicht ist. Er sucht sich in dem, was er nicht ist, was ihm in
seinem Sein fremd bleibt. Er ist sich selbst entfremdet, so daf® er weder es
aufgeben kann, selbst sein zu wollen, noch es dahin bringt, im vollkomme-
nen Einverstindnis mit sich selbst erfiillt zu sein. Eine tiefere Verlorenheit
kann es nicht geben, als daf} ein Seiendes sich selbst verloren hitte. Daf} eine
solche Verlorenheit {iberhaupt moglich ist, schon dieser Gedanke macht uns
schwindlig. Daf’ man &uffern Besitz verliert, das verstehen wir; gehért er
doch nur wenig zum Sein des Besitzenden. Aber sich sellbst verlieren! Und
doch ist es so. An diesem Widerspruch seines Seins reibt der Mensch' sich
tiglich aufs neue wund. Die Selbstentfremdung scheint mit der mensch-
lichen Natur zusammenzufallen; so unzertrennlich ist sie von ihm. Er wird
in sie hineingeboren wie in das eigenste Sein und findet sich selbst immer
schon in sie verhaftet, soweit er auch zuriickdenken mag. Nun ist aber jedes
Seiende mit der eigenen Natur einig und zufrieden und verlangt nichts dar-
iiber hinaus. Mit der Selbstentfremdung jedoch hat sich der Mensch nie ab-
finden konnen, so oft er es auch versucht hat nach oben und 6éfter noch nach
unten hin. Die Mythen aller Vélker sprechen in mannigfachen, oft dunkeln
Bildern von diesem Geheimnis, davon, daf} es eigentlich nicht so sein sollte
und doch nie anders ist. Als einen Fremdling hat sich der Mensch in seinem
eigenen Sein gefiihlt, als nicht ganz geheuer hier zu Hause. Und zu gewissen
Zeiten, wie im Gnostizismus, hat sich das Erlebnis einer geradezu wesent-
lichen Fremdheit gewaltsam einen verzweilelten Ausdruck verschafft.

Schon in der Antike hat man den Quell dieses Elends in der Verstrickung
eines an sich reinen, zeitlosen und allgemeinen Geistes in die Vereinzelung
durch den Leib zu finden vermeint, wodurch er aus der Verbundenheit mit
dem gottlichen Ganzen in das Einzeldasein als dieser eng begrenzte und ge-
bundene Mensch herabfillt. Diese Erklirung ist auf den ersten Blick be-
stechend. Erfihrt doch der Mensch gerade in seinem Leib die unerklirliche
Entfremdung am klarsten und eindringlichsten. Gewif}, der Leib ist sein
Leib; er gehort zu ihm und in ihm wird er selbst tiglich und stiindlich be-
troffen. Er 1af3t sich nicht abtun wie die dufiern Giiter, ohne das Dasein
selbst zu zerstoren. Als ein Mensch sind und handeln Leib und Seele; jedes
geistige Geschehen hat seinen unmittelbaren Widerhall im Leib und ist ohne
ihn nicht méglich.

Und doch steht das innerste Selbst diesem Leib noch gegeniiber als einem
Etwas, was es selbst nicht ist. Ist er auch das unentbehrliche Werkzeug alles
geistigen Tuns, so zieht er es doch durch das eigene Gewicht und die blinde
Hartnickigkeit seiner Bestrebungen aus seiner Richtung und zwingt es
widerwillig auf die eigenen Belange hin. Der unmittelbarste Ausdruck der
Seele, verschleiert er dennoch ebensosehr, als er offenbart. Von unten her

408



Selbstentfremdung

reicht seine Macht bis ins Bewuf3tsein hinein und beeinfluf3t die Freiheit des
Menschen; dieses Unten aber ist ein schwer oder gar nicht aufzuhellendes
Dunkel, ein Abgrund voller Ungeheuer und Gespenster, die der Mensch mit
sich triigt. In diesem Dunkel lauert auch der Tod, darauf bedacht, eines Ta-
ges den Selbstverlust vollstindig und endgiiltig zu machen.

Behielten demnach jene recht, die das Ungliick des Menschen davon her-
leiten, dafy der Geist durch die Bindung an einen ihm fremden Leib seiner
Freiheit verlustig gegangen ist? Sollte der Mensch etwas Unnatiirliches sein,
die Folge eines Urfalles oder einer Urkatastrophe, wie Schelling meinte ? Und
bediirfte es nur der Befreiung des Geistes vom Leibe, damit dieser in seiner
urspriinglichen Reinheit und Seligkeit aufstrahlte?

Aber ist solche Erklirung nicht zu oberflichlich? Und schmeichelt sie
nicht allzusehr der menschlichen Eitelkeit? Denn im Grunde wire dann der
Mensch in seinem Eigentlichsten, als Geistwesen, gut und an all dem Bésen,
das er in dieser Welt begeht, unschuldig, da es ja ausschlieBlich dem ihm
wesensfremden Leib zuzuschreiben sei. In der Tat hat ja im Gnostizismus
diese Lehre nicht nur zur Abtétung des Leibes, sondern auch zu ungeziigelter
sinnlicher Ausschweifung gefithrt. Dem Unvoreingenommenen spricht die
Erfahrung eine andere Sprache. Das Elend und der Jammer der Selbstent-
fremdung werden in der Tat als so innerlich, als so unzertrennlich vom
Menschsein erlebt, daf® man sie diesem selbst und nicht bloff dem Leib zu-
schreiben muf}. Fiir die Griechen gehorte das Nichtsein ebenso zur Struktur
der Wirklichkeit wie das Sein, und es konnte infolgedessen keine Erlosung
davon geben.” Ebenso und noch folgerichtiger dachte Buddha. Nach ihm
kann die Verlorenheit des Menschen nur dadurch verschwinden, daf3 jeder
Wille zu sein, jede Anhéinglichkeit an das Leben zum Absterben gebracht und
damit das Dasein des Menschen aufgehoben, daf} dem peinigenden Feuer des
Seinmiissens langsam aller Brennstoff entzogen wird. Aber dieses Ziel muf}
verfolgt werden nicht durch die Anstrengungen einer gewaltsamen Ent-
sagung und den beschwerlichen Aufwand des Entschlusses zum Selbstmord —
was alles nur die Glut zu neuem Dasein entfachen konnte —, sondern durch
die friedvolle Loslésung von allem Auflern und von sich selbst, bis einen
nichts mehr beriihrt.

Aber wiederum kommt darin nur eine Seite des Menschseins zur Geltung,
wenn auch die, die sich am vordringlichsten im Leiden und im Sterbenmiis-
sen fithlbar macht. Wie die verschiedenen Auffassungen der Lehre vom Nir-
wana beweisen, findet sich der Mensch mit dem einfachen Verschwinden

" Erik Wolf, Zur rechtsphilosophischen Interpretation der Tragdodie ,Oedipus Rex® von
Sophokles, in: Anteile. Frankfurt (Main) 1950, S, 103: ,,Das Im-Unrecht-sein gehort fiir das
frithgriechische Denken und Dichten ebenso zur Fiigung des Seins selbst, wie das Im-Recht-
sein.* — Franz Werfel, Stern der Ungeborenen. Amsterdam 1949, S.174: [ Es muf ein
historisches Gesetz geben, kraft dessen der Miflungenheitskocffizient des Lebens, das was die
Religion das ,Ubel‘ nennt, unter allen Formen, Zustiinden und Veréinderungen'stets in der
gleichen Quantitit und Intensitit erhalten bleibt. — Hermann Melleville (zit. Merkur 5
1951, S. 443): ,,Das Bose ist die chronische Krankheit des Universums — wenn ihm an einer
Stelle Einhalt geboten wird, bricht es an einer andern wieder hervor.” In der Philosophie
von Sartre ist die Selbstentfremdung zum Wesen des Menschen geworden.

409



August Brunner

nicht ab. Irgend etwas in ihm leistet Widerstand; irgend etwas straubt sich
dagegen als gegen etwas Falsches. Bleibt aber noch eine andere Erklarung
iibrig? Erschlieft sich doch noch ein Weg aus der Fremde heim zu sich
selbst?

In der Tat braucht die eigentiimliche Fremdheit des Leibes und mit ihr
die Selbstentfremdung nicht im Leib ihren Ursprung zu haben. Entspringt
sie nicht einer Schwiiche des Geistes selbst? Es kénnte sein, da’ der Geist
nicht michtig genug ist, den Leib sich so zu eigen zu machen, daf} auch er
vollig in den Selbstbesitz mit hineingenommen wiirde. Ist aber diese Schwiiche
dem Geist wesentlich, wie es Scheler in seiner Spiitzeit gemeint hat? Oder
ist sie nicht urspriinglich und 148t sich darum beheben? Daf} solches még-
lich sei, ja, da} es so sein sollte, konnen wir deswegen vermuten, weil der
Mensch sich nie mit diesem Zustand abfinden kann, worin er sich doch
immer schon vorfindet, da} er sich abmiiht und abquilt, die Fremdheit zu
iiberwinden. Diese seine Natur kann ihm nie natiirlich werden, wie es doch
sein miifite, wenn sie einfachhin Natur wire.

Die Offenbarung macht die Vermutung, deren Spuren sich in den Mythen
fast aller Volker wiederfinden, zur Gewiftheit. Der Mensch ist nicht der, der
er sein sollte; darum ist er nicht ganz er selbst; er ist sich selbst entfremdet.
Aber er ist sich dadurch fremd geworden, daf er sich von Gott abgekehrt
hat, da er Gott entfremdet ist. Durch die Abwendung von Gott, in dessen
schopferischer Liebe der Grund seines Seins und seines Selbstseins
liegt, ist dieses verwundet worden und hat seine urspriingliche Kraft, den
Leib so zu durchseelen und in das eigene Selbstsein hineinzunehmen, daf} er
vollkommen und ohne Widerstand jeder Bewegung des Geistes folgte, zu
einem groflen Teil verloren. Von seinem Seinsgrund durch eigenes Ver-
schulden getrennt, hat das Selbst keinen festen Stand mehr. Im Selbst liegt
also der eigentliche und tiefe Grund der Selbstentfremdung. Die Dumptheit,
Undurchdringlichkeit und Widerstéindigkeit des Leibes gegen den Geist ist
nur Folge, nicht Ursache. Darum wiirde eine Befreiung vom Leib ohne Hei-
lung und Verwandlung des Geistes das Ubel und das Ungliick nicht beheben.
In einer vermeintlichen reinen Geistigkeit hat sich der Mensch, wie die Ge-
schichte zeigt, ebenso oft und ebenso unheilvoll verloren wie im Stofflichen.

Nun erst verstehen wir den eigentiimlichen Charakter dieser Fremdheit.
Sie ist wie eine angeborene Natur und wird doch als nicht seinsollend, als
irgendwie verschuldet erfahren. Als Natur und als naturhaft erscheint sie in
ihren Folgen auf den Leib, in ihrer Zustéindlichkeit, die jedem Bemiihen der
Freiheit erfolgreich trotzt. Aber sie ist der Freiheit nicht darum iberlegen,
weil sie zu grof, sondern weil die Freiheit zu klein, zu schwach ist. Stoff und
Leib sind nicht weniger als der Geist aus Gottes schaffender Hand hervor-
gegangen und konnen darum unméglich an sich bése sein. Also muf} die Ur-
sache der Selbstentfremdung im Geist liegen, der zu schwach ist, den Leib
zu sich emporzuheben und statt dessen von ihm herabgezogen wird, so dafs

410



Selbsténtfremdung

er sein Selbst dorthin verlegt, wo er nicht mehr ganz er selbst ist. Aus diesem
Grund ist das natiirliche Streben des Menschen nach Selbstsein und Selbst-
behauptung verfilscht, ist es Selbstsucht. Dieses Unvermégen des Geistes hat
aber der Mensch von jeher als irgendwie schuldhaft empfunden, ohne sich
iiber diese Schuld klar werden zu konnen. Ja, er hat unter dem Einfluf} der
Selbstentfremdung, die ihm die Erfahrung des Geistigen schwierig macht,
auch die Schuld ihr selbst entfremdet und an der falschen Stelle gesucht.

Nicht Befreiung vom Leib, sondern Befreiung des Leibes durch Befreiung
und Ermichtigung des Geistes ist darum die Rettung. Weil aber das Selbst
betroffen ist, ist solche Befreiung dem Menschen nicht mehr maglich. Ist
doch das Selbst der letzte Ursprung jeder menschlichen Entscheidung und
Unternehmung. Sich selbst kann dieser gefallene Ursprung nicht mehr zur
urspriinglichen Hohe emporheben. Darum muf} der Mensch erlost werden,
um zu sich selbst zu kommen. Er muf} zu Gott hingewandt werden, um sich
wieder ihm so zuwenden zu kdnnen, wie es sein sollte. Er muf wieder zu
Gott, seinem Grund, zuriickgebracht werden, um sich selbst zu finden. Er
muf} sein falsches Selbst in Selbstlosigkeit aufgeben, um selbst zu werden.
Wie die Viogel des Himmels und die Lilien auf dem Felde nichts von sorgen-
voller Zerrissenheit wissen (Mt 6,25£f.; Lk 12, 22ff.), so soll, aber auf eine
hohere Weise, der Mensch mit sich ins Einverstindnis kommen. Der Mensch
soll zu sich zuriickkehren, indem er zu Gott zuriickzukehren ermichtigt wird,
indem er wieder ,freien Zutritt‘ (Rém 5,2; Eph 2, 18; 3,12) zu ihm erhilt.
Dieser neue Zugang zu Gott ist von einer Vollendung, wie sie dem Geschopf
von Natur aus gar nicht zusteht, die es darum von smh aus weder erdenken
noch ersehnen konnte. Die Vertrautheit mit Gott nimmt die erdriickende
Last von ihm, da® er meint, sich selbst und der Welt Grund sein zu miissen.
Die Uberforderung seines Seins lost sich und ein neuer Friede, eine unge-
kannte Gelassenheit kommen iiber den Menschen. Er kann sich nun ohne
Verkrampfung seiner wahren Aufgabe widmen, das und nur das zu sein,
was seinem Sein als Menschen entspricht und darin die Erfiillung finden.

Freier Zutritt zu einer Person steht aber nur dem Glauben und der Liebe
offen.8 Zu dem absolut personhaften Gott findet darum der Mensch nur
durch gliubige und liebende Anerkennung dessen, was dieser ist, sein Schop-
fer und Erléser. Einer derartigen Anerkennung steht aber die Selbstsucht im
Wege; sie macht die volle Hingabe der reinen Liebe unmoglich. Von der
Selbstsucht aber wird der Mensch nicht wie ein Ding ohne sein freies Mittun
erlost. Durch liebenden Gehorsam gegen Gottes Wlllen und helfende Liebe
gegen die Menschen im Dunkel des Glaubens und im Schmerz der schein-
ha1 en Selbstaufgabe bereitet sich unsichtbar die Riickkehr des Menschen zu
sich selbst vor. Immer entschiedener verlegt sich der Schwerpunkt seinesSeins
dahin, wo er wirklich er selbst ist, bis dann in der Verklirung kund wird,
was es bedeutet, erlést zu sein: heimgefunden haben zu sich selbst, weil man
zu Gott, dem Ursprung des eigenen Seins, in Liebe heimgefunden hat.

8 A, Brunner, Glaube und Erkenntnis. Miinchen 1951, Kasel.

411



