Winfried Petri, Indische Weisheit und christlicher Glaube

sprung und Grund auch des geistigen Seins ist, hat er ebenfalls Geist. Er ist
damit fahig zur Mitteilung seiner selbst, zur Offenbarung. Die Gedanken-
linie reicht in notwendiger Folge vom Ausgang der unmittelbaren Berithrung
der Seinswirklichkeit bis zur Moglichkeit der Offenbarung. Nun braucht
sich kein Mensch um irgendwelche Moglichkeiten zu kiitmmern. Wenn je-
doch vieles dahin weist, daf® die Offenbarung tatséichlich erfolgt ist, ge-
winnt dieser Einbruch aus der unserer Erfahrung iibergeordneten Fiille des
Unendlichen ein anderes Gesicht, ein zwingendes Gewicht.

Ernst Jiinger tritt in diesen Bereich nicht ein. Zwar erkennt er Gott an
und die personliche Unsterblichkeit. Auch spricht er aus seinem persén-
lichen Feingefiihl anders von Christus und anders von den Menschen (Wald-
gang 79.80). Aber einen Nachweis, ob dies aus einer unbedingten Uber-
zeugung kommt, fithrt er nicht. Der Denker Jiinger zieht gewifs mit einem
reichen und genauen Instrumentarium aus, um die Erde zu vermessen. Er
weild seine Werkzeuge zu handhaben, und kaum jemand unter den Mit-
lebenden zieht so scharf die Wesenslinien unserer Zeit und unseres Lebens-
raumes. Es gelingt ihm, ein Gesamtbild zu zeichnen. Das auf diesem Weg
gewonnene Ergebnis stimmt auch mit dem iiberein, dessen er als Dichter in
der Ganzschau inne wird. Er faf3t das Ganze und zwar in einer tieferen und
wirksameren Form; doch die Grenzen dieser Welt iiberschreitet er nicht. So-
lange Jiinger in den Beziiglichkeiten der Erfahrung gefangen bleibt, wird
er nie einen Punkt finden, von dem aus er den letztgiiltigen Sinn des Men-
schen und der Welt erkennen, geschweige denn sie bewegen kann.

Indische Weisheit und christlicher Glaube

Von WINFRIED PETRI

Auseinandersetzung mit dem Osten ist das Schlagwort des Tages. Jeder-
mann denkt dabei an den seit Jahren schwelenden Kampf mit dem politi-
schen Materialismus sowjetrussischer Prigung. Inzwischen reift aber noch
eine andere Auseinandersetzung mit dem Osten heran, die sehr viel tiefer
geht und fiir beide Teile iiberaus fruchtbar sein kann. Das ist die unaus-
weichliche Begegnung der christlich-abendléindischen Kultur mit der geisti-
gen Zentralmacht Asiens: Indien. Im politischen Konzert der Michte wird
die Stimme Indiens immer vernehmlicher. Auf manchen Forschungsgebie-
ten, wie den mathematisch-physikalischen Disziplinen, nehmen indische
Gelehrte einen hervorragenden Platz ein. Indische Denker und Staatsménner
bereisen Europa und Nordamerika, um den Vélkern des Westens ihre Bot-
schaft vom wahren Frieden und von der eigentlichen Bestimmung des
Menschen zu verkiinden. Neubuddhistische, theosophische und anthroposo-
phische Gemeinschaften, die sich auf indische Uberlieferungen berufen,
erfreuen sich lebhaften Interesses gewisser Kreise, die an der Kultur des

426



Indische Weisheit und christlicher Glaube

Abendlandes miide geworden, im Osten den Urgrund aller Weisheit zu
finden hoffen. Zum ersten Male in der Geschichte der Christenheit hat aber
auch der Heilige Vater in diesem Jahre einem Inder den Kardinalspurpur
verliehen.

Wir fragen: Welchen Beitrag vermag Indien wirklich zur geistigen Ent-
wicklung der Menschheit zu leisten? Und was hat der Christ dazu zu sagen?
Die Antwort kann in einem kurzen Aufsatze nur eben skizziert werden. Es
ist nur moglich, einige wichtige Gesichtspunkte herauszuheben ohne jeden
Anspruch auf Vollstiandigkeit. Zunéichst suchen wir die dem Europiier fremde
Eigenart der indischen Philosophie in ihrer duferen Erscheinung und ge-
schichtlichen Entfaltung zu kennzeichnen.

Die Toleranz des Hindu gegeniiber den verschiedensten Ausprigungen
der Religion ist sprichwértlich. Ebenso fehlt ihm von Hause aus der Sinn
fiir die historische Entwicklung der Dinge. Damit ist ein stark konserva-
tiver Wesenszug verbunden. Diese Umstiinde wirken so zusammen, daf5 man
Indien ein lebendiges Museum der gesamten Religionsgeschichte genannt
hat. Darin liegt eine gewisse Berechtigung. Vom primitiven Zauberwesen
und Phalluskult bis zu hochster Askese und abstrakter Metaphysik gibt es
dort alles beieinander und noch heute in vollem Schwange. Kein Wunder,
daf} der indischen Gedankenwelt auch die Unterscheidung zwischen Philo-
sophie und Theologie fremd ist. Man versteht daher leicht, daf die hindui-
stische Philosophie auf den unbefangenen Neuling aus dem Westen cinen
ebenso bunten wie verwirrenden Eindruck machen muf. Sie enthilt fast
alles; aber es ist sehr schwer, irgendeinen Begriff wirklich scharf zu fassen.

Ohne auf die hauptsichlich in Sanskrit geschriebenen Originalwerke der
Vergangenheit zuriickzugreifen, ist es schlechterdings unméglich, ein klares
Bild zu gewinnen. Darum beschriinkt sich die ernsthafte Beschiiftigung
mit der indischen Geisteswelt auf einen kleinen Kreis von Fachgelehrten.
Diese empfinden den Mangel an kritischen Ausgaben der grundlegenden
Texte sehr schmerzlich und miissen einen wesentlichen Teil ihrer Arbeits-
kraft rein philologischen Untersuchungen opfern. So steht die wissenschaft-
liche Erforschung der hinduistischen Philosophie vielfach noch am Anfang.
Die europiiischen Darstellungen sind leider oft durch die persénliche Auf-
fassung des Interpreten beeinfluBt; denn bei der Vielfalt und Verschwom-
menheit des Stoffes glaubt jeder in Indien gerade das zu finden, was er
sucht, und ist geneigt, dies besonders hervorzuheben.

Im Abendlande begegnet uns eine derart enge Verquickung von philoso-
phischen Spekulationen und religidsen Anliegen, wie wir sie in Indien in
Kauf nehmen miissen, vornehmlich in der spitantiken Gnosis. Auch dort
sind die Konturen der historisch gepriigten Religionen verwischt und stehen
Allegorien, Symbole und frei gestaltete Mythen im Dienste einer angestreb-
ten Selbsterlésung des Menschen. Charakteristisch ist auch oft die Zwei-
teilung der Lehre. Fiir einen kleinen Kreis von Eingeweihten tritt an die
Stelle magischer Praktiken die Erkenntnis der wahren Natur des Men-

427



Winfried Petri

schen und der Belanglosigkeit duflerer religitser Formen. Nicht umsonst
emplindet der gebildete Inder diese Erscheinung als geistesverwandt und
ist geneigt, sie als einen Ausfluf} seiner eigenen Kultur zu beanspruchen.

Die hellenistische Gnosis kam bereits friih mit dem Christentum in Be-
rihrung. Sie wurde von ihm im Laufe jahrhundertelanger Kimpfe schlief’-
lich berwunden und zu einem gewissen Teile verarbeitet. Dagegen hat sich
die indische Philosophie praktisch vollkommen unabhingig vom Christen-
tum und abendlindischen Einfliissen entfaltet. Hierin liegt ein hoher bei-
spielhafter Wert, der besonders betont sei. An Indien lernen wir wie sonst
nirgendwo, bis zu welchen Hohen der Abstraktion und der metaphysischen
Erkenntnis sich der Mensch aus eigener Kraft duflerstenfalls aufschwingen
kann, wenn ein starker, eingewurzelter Zug zum Ubersinnlichen ihn treibt
und eine uralte Tradition ihn trigt. Wir lernen aber auch weiter, wie diese
Abstraktion stets nur Besitz weniger ist und wie sie nach Erreichen ihres
Kulminationspunktes in praxi durch die emotional-psychische Komponente
der Wirklichkeit des religiosen Lebens verdriingt wird.

Diese Erscheinung, durch die das Bemiihen des auf sich allein gestellten
Menschengeistes letztlich ad absurdum gefiihrt wird, kann man in Indien
und seinen Missionslindern (Tibet, China, Japan) mehrfach beobachten.
Davon wird noch die Rede sein. Zuvor aber sei in aller Kiirze dargelegt,
worin die gemeinsame Grundlage der verschiedenen philosophischen Sy-
steme Indiens besteht. Dieser Ausgangspunkt ist trotz mancher duferen
Parallelen von dem des Abendlandes wesentlich verschieden.

Die Wurzeln der abendlindischen Geisteskultur sind zweifach. Die eine
Wurzel ist die personliche Gottesoffenbarung an die Propheten des Alten
Bundes in Palédstina mit ihrer Botschaft von dem einen Gott als Herrn der
Geschichte und Hiiter seines Sittengesetzes. Die andere Wurzel ist die grie-
chische Philosophie, die sich mit dem Bau und der bewegenden Ursache der
sichtbaren Welt sowie mit dem hichsten Gut als Ziel der menschlichen
Existenz beschiftigte. Das Christentum kam als ein Neues hinzu. Es
half der ersten, historisch-ethischen Stromung zum Siege, machte sich aber
die Ergebnisse der zweiten, philosophisch-spekulativen Richtung zu Nutze.
Die jiidische Religion und der Islam konnen ihm gegeniiber keinen Anspruch
auf Selbstindigkeit erheben.

Wie steht es nun in Indien mit der historischen Gottesoffenbarung? Auch
der Hindu kennt ein Corpus heiliger Schriften, das unter dem Sammel-
namen DPeda (Wissen) zusammengefaf3t wird. Wer, wie die Buddhisten, die
gottliche Autoritit des Veda leugnet, gilt in Indien als Ketzer. Wie man
sieht, hat auch die Toleranz des Hindu ihre Grenzen! Urspriinglich war
der Veda eine Sammlung von Opfergesingen aus friihindischer Zeit. Das
hat sich auf die spitere philosophische Entwicklung nicht weiter ausge-
wirkt. Oft begniigt man sich damit, die Autoritiit dieser iiberirdischen Quelle
alles Wissens nur formell anzuerkennen und geht sehr willkiirlich, eklek-
tisch und allegorisierend damit um. Immerhin halten wir fest, daf} die

428



Indische Weisheit und christlicher Glaube

héchste Macht bereits im alten Rgveda nicht irgendein Gotterkonig, sondern
ein abstraktes Prinzip ist: das Rta. Die Grundbedeutung dieses schwierigen
Wortes ist, wie Heinrich Liiders uns gelehrt hat, ,,Wahrheit®.

Das indogermanisch-arische! Pantheon des Rgveda wurde allmihlich
durchsetzt und iiberwuchert von autochthonen Gottheiten und Kulten. Be-
soniders die Verehrung des Gottes Siva und seiner weiblichen Potenz (sakii),
die unter verschiedenen Namen angerufen wird, gehort wohl sicher der vor-
arischen Bevolkerung des Landes an. Sehr viel von dem, was man heute
noch fir die primitivere indische Volksreligion als kennzeichnend emp-
findet, geht in jene Frithzeit zuriick. Man darf behaupten, dafl auch der
moderne indische Nationalismus stark aus solchen bodenstéindigen Quellen
gespeist wird, ohne daf} dies seinen Verfechtern immer bewuf}t ist. Die
strenge Unterscheidung zwischen arischem und vor- bezw. aufSerarischem
Gut in der indischen Geistesgeschichte ist iiberaus problematisch. Die we-
sentlichen Grundkonzeptionen des klassischen indischen Denkens tauchen
zu einer Zeit auf, da diese beiden Strome bereits zu verschmelzen beginnen.
Es ist die Zeit der Upanischaden (upanisad = Geheimlehre), deren friiheste
man um 750 bis 550 v. Chr., also kurz vor dem Auftreten des Buddha, an-
setzen kann.

Die altindischen Weisen erblicken, hierin zunichst dhnlich den fast zeit-
genossischen Philosophen des alten Hellas, in der Welt ein geordnetes Gan-
zes, das von einer strengen inneren Gesetzmifigkeit beherrscht wird. Die
Ordnung auBert sich in einem Stufenbau, wobei jedem Teil bestimmte sitt-
liche Pflichten obliegen. Das bekannte indische Kastenwesen ist ein Ausfluf’
dieser Auffassung. Mit dem Begriff der Weltordnung ist aber nicht not-
wendig der eines persénlichen Schopfers und Lenkers der Welt verbun-
den. Im Gegenteil neigt man viel eher dazu, an ein absolutes Prinzip zu
glauben. Das zeigt sich besonders deutlich in der allgemein-indischen Uber-
zeugung von der unbedingten, automatischen, moralischen Kausalitiit alles
Geschehens. Da die Tat (karma) eines Menschen erfahrungsgemifs inner-
halb des einen Erdenlebens nicht ihire volle Belohnung oder Bestrafung fin-
det, ist der Glaube an eine Fortsetzung des Lebens ganz selbstverstandlich.
Daraus folgt weiter, da die Kette der Wiedergeburten (samsdrd) niemals
abreifdt. Hiervon, also kraf ausgedriickt, vom Leben nach dem Tode erlst
zu werden, ist das eigentliche Anliegen des alten Inders. Der Weg dazu fihrt
iiber die Bezwingung der Leidenschaften und die Gewinnung eines geistigen
Standpunktes auferhalb der Erscheinungen Flucht.

In enger Verbindung mit der Lehre von den Wiedergeburten steht die
Vorstellung, da der ganze Weltprozefs sich periodisch wiederholt. Den dem
Abendlande selbstverstindlichen und von der modernen Naturwissenschaft
gestiitzten Gedanken eines einmaligen, nicht umkehrbaren Ablaufes des

1 Arisch bezeichnet im ethnologisch-philologischen Sinne den aus den spiiteren Tranisrn
(Persern usw.) und Indern bestehenden sstlichen Stamm der indoeuropiischen Vélker- und

Sprachenfamilie.

429



Winfried Petri

Weltgeschehens sucht man in Indien vergeblich. Erst hieraus versteht man
das indische Streben, sich von der Zeitkategorie wenigstens innerlich, auf
dera Wege der Kontemplation, freizumachen. Hier liegen die Wurzeln fiir
das buddhistische nirvdana und das ewig in sich ruhende All-eine der Ve-
danta-Philosophie. Da es ganz unméglich ist, hier auf beide Geistesstromun-
gen einzugehen, sei wenigstens diese letztere Lehre kurz in ihrem Kern dar-
gestellt, weil sie bis auf die Gegenwart fiir Indien selbst von gréfiter Be-
deutung ist und in ihrer spiteren Fassung durch die Auseinandersetzung
mit dem frithen Buddhismus wesentlich befruchtet wurde.

Mit vedinta (Ende des Veda) bezeichnete man zuniichst alle philosophi-
schen Systeme, die sich auf die vorhin erwihnten Upanischaden stiitzten,
in welchen die metaphysische Spekulation ihren ersten Niederschlag gefun-
den hat. Spiiter wurde dieser Begriff auf ein bestimmtes Lehrsystem ein-
geengt, das in seiner letzten Vollendung vorziiglich mit dem Namen
Sankaras verkniipft ist. Dieser Gelehrte, der um 800 n. Chr. lebte, wird,
durchaus vergleichbar Thomas von Aquin in der katholischen Theologie,
noch heute als hohe Autoritit geschiitzt und gelesen. Seine Gedanken bilden
den Héhepunkt und klassischen Abschluf® der Theorie von der absoluten
Nicht-Zweiheit und der Weltillusion, die zwar nur eine, aber die bedeu-
tendste der zahlreichen philosophischen Richtungen Indiens ist.

Sankara will nicht, wie so viele Philosophen des Westens, eine fiir das
praktische Leben unverbindliche Lehre vortragen, sondern dem Menschen
einen wirklichen Weg zum Heil weisen. Er geht aus von der empirischen
Tatsache der realen Existenz des Selbst (étman). Dieses Selbst wird sich in
der Versenkung seiner Einheit mit dem all-einen, ewig unverindert in sich
ruhenden universalen Geiste (brahman) bewufit. Die alte Formel dafiir
lautet: T'at tvam asi = ,,Das bist du®. Die Identifikation des Einzel-Ich mit
dem ens realissimum zu einer dauernden zu machen, ist (nach Helmuth von
Glasenapp) das Ziel des Vedanta. Um dieses Ziel zu erreichen, ist die Vor-
bedingung die Uberwindung des Nichtwissens (avidyd) und die Erlangung
der unterscheidenden Erkenntnis zwischen dem wahren, ewig Seienden und
den triigerischen, vergiinglichen und trennenden Dingen der Aufienwelt
(mayd). Weiter bedarf es eines unablissigen sittlichen Strebens unter Ver-
zicht auf jeden Lohn im Diesseits oder im Jenseits. — Durch einen zwei-
stufigen Aufbau seiner Lehre (vgl. oben die Gnosis!) triigt Sankara der
Autoritit des Veda und der mangelnden Erkenntnisfihigkeit der weniger
fortgeschrittenen Menschen Rechnung. Die philosophischen Gottesbeweise
sind ihm ebenso geliufig wie der Scholastik des christlichen Mittelalters.
Die Vorstellung eines personlichen Schopfers und Regierers der Welt wird
aber in das untere Stockwerk des Lehrgebiudes verwiesen. In Wirklichkeit
ist der Weltenherr (isvara) mit jeder Einzelsecle identisch, da beide nur Er-
scheinungsformen desselben brahman sind.

Neben der spiritualistischen Stromung des indischen religiosen Lebens
geht stets die emotionale einher. Diese kam in der Folgezeit als bhakti

430



Indische Weisheit und christlicher Glaube

(Liebe, Devotion) in weiten Kreisen zum Durchbruch. Damit betreten wir
vertrauten Boden. An die Stelle einer bewufit rationalen ,,Ich-Es*“-Spekula-
tion tritt die ,,Ich-Du‘“-Mystik der Zwiesprache des glaubigen Herzens mit
einem personlichen Gott. Ihr hat P. Thomas Ohm OSB. kiirzlich eine grund-
legende und umfassende Arbeit gewidmet.? Der bekannteste Vertreter
der Bhakti-Frommigkeit ist Ramanuja (um 1100 n.Chr.); aber schon in
dem aus frither, epischer Zeit stammenden religiosen Lehrgedicht der
bhagavadgitd findet sie ergreifenden Ausdruck.? Die mit den Worten Ve-
danta und Bhakti gekennzeichneten Verhaltensweisen zum Numinosen
schlieffen sich keineswegs aus, sondern sind einander komplementér zuge-
ordnet und fiir den Menschen empirisch vereinbar. So wie der heilige Thomas
nicht nur durch sein dogmatisches Lebenswerk, sondern ebenso durch seine
eucharistischen Hymnen bleibenden Ruhm erlangt hat, so werden auch
Sankara Gedichte zugeschrieben, die von tiefem religiosem Gefiihl zeugen.

Nach diesem #ufierst gedriingten und liickenhaften Uberblick fragen wir
uns: Welche Stellung nimmt der gebildete Hindu von heute zum Christen-
tum ein? Die Antwort ergibt sich aus dem bisher Gesagten zum Teil schon
von selbst. Fiir die Einzigartigkeit der Person Jesu Christi fehlt ihm jedes
Verstindnis. Den Absolutheitsanspruch des Christentums und erst recht
den Autoritiitsanspruch der katholischen Kirche weist er mit Entriistung oder
iiberlegenem Licheln zuriick. Wohl aber ist er bereit, Jesus einen Platz
einzuriumen als groflem Sittenlehrer oder gar als gottlicher Teilinkarnation
(avatéra), je nach seiner persénlichen Einstellung. Die eigentliche Wahrheit
bleibt fiir ihn mit jeder konfessionellen Bindung unvereinbar. Bis auf den
heutigen Tag empfindet der Inder die dogmatische Fassung religiéser Ge-
danken und Tatsachen als geradezu unmoralisch. So stark er selbst im hei-
mischen Ritual und Zeremoniell verwurzelt ist, so gilt ihm doch jede theolo-
gische Formulierung im Grunde als niedere Erkenntnis (aparavidyd) und
als unrichtig fiir den, der die tiefere Einsicht in das Wesen der Dinge er-
langt hat. i

Dic Weltanschauung des modernen Hindu kann vielleicht als ,,meta-
physischer Humanismus® gekennzeichnet werden. Nach den Worten eines
filhrenden Reprisentanten des neuen Indien, S. Radhakrishnan, gibt es
nur das eine Ideal fiir den Menschen: vollkommen menschlich zu werden.
Echte Religion konne ohne eine bestimmte Vorstellung von der Gottheit be-
stehen und sei ein empirisches, auch und gerade in der Mystik durchaus ra-
tionales Bemiihen, die tiefsten Schichten des menschlichen Seins zu ent-
schleiern. Die Erkenntnisse Gottes und die Erkenntnis des Menschen werden
schlechthin gleichgesetzt. Aufber der Ewigkeit gebe es, streng genommen,
nichts, was menschlich genannt werden konne. Der Sinn der Erlosung sei die
Integration der menschlichen Natur. Die Tatsache der geistigen Erfahrung

2 Th. Ohm, Die Liebe zu Gott in den nichtchristlichen Religionen. Krailling vor Miinchen

1950, Wewel. ; = o,
8 Josef Neuner, Indischer und christlicher Gleichmut, in Geist und Leben, 25. Jg. (1952)
Heft 6, S. 439—457.

431



Winfried Petri

ist, wie fiir Sankara, das Prinzip der Gotteserkenntnis. Durch diese Er-
kenntnis (jrdna), sowie durch Gewaltlosigkeit (ahimsd) und strenge Ubung
(yoga) wird der Sieg iiber die Furcht errungen, der das praktische Ziel der
Religion ist. Ehrfurcht vor der Wahrheit gilt als héchster moralischer Wert;
an einer einzelnen konkreten Religion sei nur der Teil ,,wahr, den sie mit
allen anderen zu teilen imstande ist. — Diese Ausfiihrungen mégen geniigen,
um den tiefen Unterschied von der christlichen Auffassung zu erhellen.

Wir erkennen nun, welche Gefahr die indische Philosophie, besonders
wenn sie mit missionierendem Anspruche auftritt, fiir das Christentum
bedeutet. Der ins Universale transzendierende Humanismus, den Indien der
Welt zu schenken glaubt, die Verwerfung jeglicher geformten Wahrheit
und irdischen Autoritit, die Grundsiitze der unbedingten Toleranz und der
prinzipiellen Gleichberechtigung aller Religionen klingen dem innerlich
entwurzelten Menschen des Westens angenehm ins Ohr. Er ist meist geneigt,
einem unverbindlichen,; #sthetisierenden Eklektizismus zu huldigen. Falls
er aber mit dem sittlichen Streben, das auch Buddha oder Sankara von ihm
fordern, Ernst macht, kann er sogar mystischer Erlebnisse teilhaftig werden,
die ihn in seiner Wendung zum Osten nur bestirken werden. — Eine wich-
tige Lehre, die auch Thomas Ohm aus seiner Analyse der aufer-christlichen
Religionen zieht, ist die, daf das Erlebnis brennender Liebe zu Gott und
selbst die Erfahrung der unio mystica sich keineswegs auf das Christentum
beschrinken, sondern allen Hochreligionen gemeinsam sind. Es ist also von
vornherein nicht méglich, aus solchen subjektiven Zustéinden Argumente fiir
oder wider die Uberlegenheit der einen oder anderen Religion abzulciten.

In der Neuzeit hat die indische Philosophie manche Einfliisse aus dem
Christentum aufgenommen und sich so fiir den européischen Blick in einiger
Hinsicht getarnt. Diese dufiere Angleichung an den Westen wird noch da-
durch verstirkt, dat der gebildete Hindu im internationalen Gespriich
manche Dinge verstindlicherweise verschweigt oder wenigstens in den Hin-
tergrund riickt, die seiner Sache nachteilig sein konnten. Auch aus diesem
Grunde ist es fiir eine durchgreifende sachliche Begegnung unbedingt not-
wendig, zu den klassischen Quellen des Hinduismus hinabzusteigen. Im
Endeffekt darf man aber von dieser Begegnung eine ahnliche Bereiche-
rung des eigenen theologischen Verstindnisses erhoffen, wie sie die christ-
liche Dogmatik in friiher Zeit durch die Auseinandersetzung mit der alexan-
drinischen Schule und dem Neuplatonismus erfahren hat.

Und mehr noch! Die indische Philosophie verkiindet laut die Wirklichkeit
der unsichtbaren Welt und den Ruf des geistigen Lebens. Damit ist sie ein
wertvoller Verbiindeter im Kampf gegen die Weltmacht des Materialismus,
der heute nicht nur ganz Osteuropa und die nérdliche Hilfte des asiatischen
Kontinents beherrscht, sondern auch als sikularer ,,Zeitgeist* diz innere
Widerstandskraft der westlichen Vélker lahmt. Der Christ sieht in jenem
Humanismus, den die geistigen Fiihrer der groffen indischen Viélkerfamilie
vor aller Weltéffentlichkeit vertreten, nicht der Weisheit letzten Schluf;

432



Indische Weisheit und christlicher Glaube

er wird ihn aber in seinem pragmatischen Teil mit vollem Ernst bejahen
und fordern. — Gerade was den sittlichen Ernst im téglichen Leben angeht,
koénnen wir von Indien noch viel lernen. Seien wir uns bewuf3t, daf die zu-
riickhaltende und kritische Einstellung Indiens (und nicht nur Indiens!)
gegeniiber dem Abendlande zum guten Teil darin begriindet ist, daf} sehr
viele Christen die Botschaft ihres Meisters nur duflerlich anerkennen, ihr aber
nicht folgen. Nur ein Christ, der sich unablissig nach allen Kriiften bemiiht,
mit der Nachfolge Christi Ernst zu machen, darf erwarten, von Andersglau-
bigen gehort und des Namens, in dem er getauft wurde, wert erachtet zu
werden!

Zum Abschlufy wenden wir uns der Frage zu, wodurch sich nun die Ein-
zigartigkeit und Uberlegenheit des Christentums kundtut. Die Antwort lau-
tet sehr einfach: Durch Jesus Christus. Dies gilt in dreifachem Sinn:

1. Durch Jesus Christus, in dem der wahre Gott die wahre Menschennatur
angenommen hat, um in freier Liebestat das Erlosungswerk zu vollbringen.
Hierfiir gibt es in der gesamten Religionsgeschichte keine echte Parallele.
Wir miissen an dieser Stelle auf den Nachweis verzichten, dafl auch die
viel zitierten Inkarnationen der indischen Legende keineswegs mit der
Menschwerdung Gottes in Christo vergleichbar sind. Kann es aber anderer-
seits einen hoheren ,,Humanismus® geben als den, dafl Gott selbst die
menschliche Natur annimmt, um diese schlieBlich zu seiner eigenen Herr-
lichkeit zu verkliren? :

2. Durch Jesus Christus als dem Haupt seines mystischen Leibes, der da
ist die Kirche. Diese Einrichtung ist nicht Menschenwerk, sondern von Gott
geschaffen und griindet in der Ubernatur. Sie zielt nicht ab auf das Ver-
sinken des abstrakten Einzel-Ich im Allgeist, sondern ist ein lebendiger
Organismus, durch den Gott und Mensch, Diesseits und Jenseits, zu einem
festen Bau zusammengefiigt werden. Dieser Bau wird gesetzt durch die
Sakramente als Gottes Handeln am Menschen. Eine solche ,,Hand von oben®
kennt die indische Philosophie nicht.

3. Durch Jesus Christus als Person der géttlichen Trinitit, in welcher das
unendlich tiefe Geheimnis des innergéttlichen Liebeslebens verborgen ist.
Hierdurch findet die Antinomie eines unbewegt in sich ruhenden transzen-
denten Gottes, der zugleich Schopfer der Welt und Vater der Menschen sein
soll, ihre Losung. Und dadurch, daff Gott sich dem Menschen in dem tri-
nitarischen Liebesgeheimnis offenbart und ihn daran teilhaben lif3t, wird
die unio mystica des einsamen Asketen iiberwunden und iiberhht zu einer
stindigen und zugleich in Gemeinschaft geordneten Verbindung mit der
Wurzel aller Kraft, dem Born aller Liebe und dem Sitz aller Weisheit!

Keine dieser ewigen Glaubenswahrheiten finden wir in der indischen
Philosophie. Hierdurch ragt die christliche Religion unendlich iiber alle
anderen Religionen empor, mag sie auch in allem, was nicht die geoffenbarte
Ubernatur betrifft, vieles mit ihnen gemein haben. Dieser gemeinsame Besitz
ist aber gerade nicht das Wesentliche am Christentum. Er darf keinesfalls

28 Stimmen 151, 6 433



Georg Siegmund, Uber den Begriff ,Entwicklung® :

zum Anlafl werden, das besondere, einzigartige Gut unseres Glaubens hint-
anzusetzen oder gar zu verschleudern. Er kann und soll aber der Ausgangs-
punkt sein, um die suchenden Menschen emporzufithren zur frohen Bot-
schaft und Konigsherrschaft Jesu Christi.

Zuriickschauend kénnen wir der indischen Philosophie unsere achtungs-
volle Sympathie nicht versagen. Wenn wir bedenken, wie weit der Hindu den
Weg zum Urgrund alles Seins gegangen ist, ohne der Offenbarung durch
das fleischgewordene Wort teilhaftig geworden zu sein, so miissen wir ihm
hohe Bewunderung zollen. Wir erkennen aber auch, wie schwer es ist, Indien
die Botschaft von Jesus Christus in einer Form nahe zu bringen, die seiner
langen Geistestradition gemif} ist, ohne von vornherein Ablehnung oder aber
Verwirrung und Irrtum hervorzurufen. Damit diese schwerste und zugleich
schonste Aufgabe der propagatio fidei tiberhaupt gelingen kann, miissen wir
zuvor die mdlsche Geistesart verstehen lernen.

Uber den Begriff ,Entwicklung®

Von GEORG SIEGMUND

»Entwicklung® — so. sagte Ernst Haeckel 1868 in seinem Vorwort zur er-
sten Auflage seiner ,Natiirlichen Schopfungsgeschichte® — , heifst von jetzt
ab das Zauberwort, durch das wir alle uns umgebenden Ritsel losen oder
wenigstens auf den Weg ihrer Losung gelangen konnen.“ Seitdem dieses
Zauberwort fiel, hielt man vielfach den Begriff Entwicklung fiir ein selbst-
verstindliches Apriori moderner Weltanschauung, von dem aus alles, auch
der Mensch und seine Kultur, ja selbst die Religion gesichtet und gewertet
werden miisse. In besonderer Weise ausgeformt wurde diese Forderung
durch die Aufstellung des sogenannten ,biogenetischen Grundgesetzes®, wo-
nach die menschliche Entwicklung zunichst eine Wiederholung unter-
menschlicher Stadien darstellt, ehe am Schlufs das spezifisch Menschliche
angehingt wird. Erweitert wurde das ,,biogenetische Grundgesetz sehr bald
zu dem ,,psychogenetischen Grundgesetz®, das die seelische und geistige
Entwicklung des Menschen auf die gleiche Weise zu erkliren unternahm.
Damit wurde die ganze Kunde vom Menschen samt seiner sozialen, kultu-
rellen und geistigen Leistungen unter ein apriorisches Prinzip gestellt, das
seine erklirende Wirkung bei Anwendung auf das Einzelmaterial erweisen
sollte. Vielfach erlagen auch Philosophen den suggestiven Forderungen eines
aprioristischen Evolutionismus und meinten, einer philosophischen Men-
schenkunde den Begriff des Menschen als eines tierischen Entwicklungs-
produktes zugrunde legen zu sollen. Bei dem Versuche, dieses Prinzip auf
alle Wissenschaften, die vom Menschen und seiner Kultur handeln, auszu-
dehnen, selbst auf Ethnologie, Soziologie, Kultur- und Religionswissenschaft,
erhob sich in diesen Wissenschaften ein immer lauter werdender Einspruch

434



