
%.  4M  i  %7

D} un: Grund auch des geistigen e1iNSs ist, hat er ebenfalls Geist Er 1st
damıit Lählig ZUT:" Mitteilung se1iner selbst, UOffenbarung. Die Gedanken-
linie reicht notwendiger Folge VO Ausgang der unmittelbaren Berührung
der Seinswirklichkeit bıs ZUTC Möglichkeit der Offenbarung. Nun brauchtN sich e1in Mensch irgendwelche Möglichkeiten kümmern. Wenn Je-
doch vieles dahin weıist, da{fß die Offenbarung tatsächlich erfolgt ıst, g_
wınnt dieser Einbruch AUS der unserer KErfahrung übergeordneten Külle des
Unendlichen ein anderes Gesicht, eın zwingendes Gewicht.

Ernst Jünger trıtt diesen Bereich nıcht ein. WAar erkennt Gott
un: die persönliche Unsterblichkeit. uch spricht aus seinem persön-
lichen KFeingefühl anders VO]  M Christus un! anders VO  — den Menschen Wald-
>]  O,  ans ber einen Nachweis, ob dies aus einer unbedingten Über-
ZCUSUNGS kommt, führt nıicht. Der Denker Jünger zieht gewib mıt einem
reichen und SCHAUCH Instrumentarium AUS, um die Erde SsScnMn. Er
weilß se1INe Werkzeuge handhaben, und aum ]jemand unter den Mit-
ebenden zieht scharf die W esenslinien uUunNnserer eıt und Lebens-
Traumes. Ks gelingt ihm, e1in Gesamtbild zeichnen. Das auf diesem Weg
SEWONNECNE Krgebnis stimmt auch miıt dem überein, dessen als Dichter
der Ganzschau inne wird Er faflst das (janze un ZWar einer tieferen und
wirksameren Form;: doch die Grenzen dieser Welt überschreitet nicht. So-
Jange Jünger den Bezüglichkeiten der KErfahrung gefangen bleibt, wird

n1ı€ einen Punkt finden, VO  — dem AUSs den Jletztgültigen INn des Men-
schen und der Welt erkennen, geschweige enn sS1e. bewegen annn

ndısche Weisheit un christlicher Glaube
Von

Auseinandersetzung mıt dem Osten ist das Schlagwort des Jages. Jeder-
10a denkt dabei den seıt Jahren schwelenden Kampf miıt dem politi-
schen Materialismus sowjetrussischer Prägung. Inzwıschen reift aber och
eCiNne andere Auseinandersetzung mıiıt em Osten heran, die sehr je]l tiefer
geht un:! für beide Teile überaus fruchtbar sSe1in kann Das ist die ‚_UuUsS-
weichliche Begegnung der christlich-abendländischen ultur mıiıt der ge1ist1-
SCH Zentralmacht Asiens: Indien. Im politischen Konzert der Mächte wird
die Stimme Indiens immer vernehmlicher. Auf manchen Forschungsgebie-
ten, wIe den mathematisch - physikalischen Disziplinen, nehmen indische
Gelehrte einen hervorragenden Platz eın Indische Denker und Staatsmänner
bereisen Kuropa un Nordamerika, den Völkern des estens ihre Bot-
cchaft VO wiahren Frieden und Von der eigentlichen Bestimmung des
Menschen verkünden. Neubuddhistische, theosophische un anthroposo-
phische Gemeinschaften, die sich auft indische Überlieferungen berufen,
erireuen sich lebhaften Interesses geW1SSET Kre  1S€e, die der Kultur des

4726



Al  S

Abendlandes müde eworden, im Osten den Urgrund aller Weis 61

finden hoffen. Zum ersten Male der Geschichte der Christenheit at aber
auch der Heilige Vater diesem ‚Jahre einem Inder den Kardinalspurpur
verliehen.

Wir fragen: Welchen Beitrag veErmas Indien wirklich zu geistigen Knt-
wicklung der Menschheit leisten ? Und W as hat der Christ azuı sagen?
Die Antwort kann einem KXUTZeN Aufsatze eben skizziert werden.
ist NUr möglich, einıge wichtige Gesichtspunkte herauszuheben ohne jeden
Anspruch aut Vollständigkeit. Zunächst suchen WITr die dem Kuropäer fremde
Kıgenart der indischen Philosophie ihrer äaußeren Erscheinung und g..
schichtlichen Entfaltung kennzeichnen.

Die Toleranz des Hindu gegenüber den verschiedensten Ausprägungen
der Religion ıst sprichwörtlich. Ebenso fehlt ihm VO  - Hause AUS der Sinn
für die historische Entwicklung der Dinge. Damıit ist eın stark Izonserva-
tiver CS verbunden. Diese Umstände wirken Z  INMCN, da{fß man
Indien en lebendiges Museum der gesamten Religionsgeschichte genannt
hat Darın liegt eine SEW1ISSE Berechtigung. Vom primiıtiven Zauberwesen

u

un Phalluskult 15 höchster Askese und abstrakter Metaphysik sibt
ort alles beieinander un och heute vollem Schwange. Kein Wunder,
da{5 der indischen Gedankenwelt auch die Unterscheidung zwischen Philo-
sophie un Theologie fremd ist. Man versteht daher leicht, da{fß die hindui-
stische Philosophie auf den unbefangenen Neuling Aaus dem W esten eiınen
ebenso bunten WwW1€e verwirrenden Eindruck machen INU S1e enthält fast
alles; aber ist sechr schwer, irgendeinen Begriff wirklich scharf fassen.

hne aut die hauptsächlich Sanskrit geschriebenen Originalwerke der

Vergangenheit zurückzugreifen, ist es schlechterdings unmöglich, eın Llares
Bild gewınnen. Darum beschränkt sich die ernsthafte Beschäftigung
mıt der indischen Geisteswelt qauft einen kleinen Kreıis VO  — Fachgelehrten.
Diese empfinden den Mangel kritischen Ausgaben der grundlegenden
Texte sechr schmerzlich und mussen  b einen wesentlichen eil ihrer Arbeits-
kraft Te1iN philologischen Untersuchungen opfern. So steht die wissenschalt-
liche Erforschung der hinduistischen Philosophie vielfach och Anfaneg.
Di europäischen Darstellungen sind leider oft durch die persönliche Auf-

fassung des Interpreten beeinflußst; enn bei der Vielfalt un Verschwom-
menheit des Stoffes glaubt jeder Indien gerade das finden, was

sucht, und ıst geneigt, 1e5$5 besonders hervorzuheben.
Im Abendlande begegnet uns eine derart CNSC Verquickung VO  — philoso-

phischen Spekulationen un: relig1ösen Anliegen, Ww1e WI1IT S1e iın Indien in

auf nehmen müussen, vornehmlich der spätantiken (snosı1s. uch ort
sind die Konturen der historisch geprägten Religionen verwischt un stehen

Allegorien, Symbole und frei gestaltete Mythen Dienste eiıner angestrebh-
ten Selbsterlösung des Menschen. Charakteristisch ist auch oft die wel-

teilung der Lehre Hür ınen zleinen Kreıis VO Eingeweihten trıtt die
Stelle magischer Praktiken die Erkenntnis der wahren Natur des Men-

4977



Winfried Petri

schen und der Belanglosigkeit äußerer relig1iöser FKormen. Nicht umsonat
empfindet der gebildete Inder diese Erscheinung als geistesverwandt und
1st geneigt, S1e als einen Ausflufß seiner eigenen Kultur beanspruchen.

JDie hellenistische Gnosis kam bereits früh mıt dem Christentum ın Be-
rührung. Sie wurde VO ıhm 1ım Laufe jJahrhundertelanger Kämpfe schließ-
lıch überwunden un einem gewlssen Teile verarbeitet. Dagegen hat sich
die indische Philosophie praktisch vollkommen unabhängig VO Christen-
un un abendländischen KEintflüssen entfaltet. Hierin liegt eın hoher bei-
spielhafter Wert, der besonders betont sSel. An Indien lernen WIT W1€e SONST

nirgendwo, hiıs welchen Höhen der Abstraktion und der metaphysischen
LErkenntnis sich der Mensch AUS elgener Kraft außerstenfalls aufschwingen
kann, eın starker, eingewurzelter Zug ZU Übersinnlichen ih treibt
nd eine uralte Iradition ih Träg Wir lernen aber auch weıter, w1e 1656
Abstraktion STETS U  b Besitz weniger ıst und w1€e sS1e ach Erreichen ihres
Kulminationspunktes praxı durch die emotional-psychische Komponente
der Wirklichkeit des religiösen Lebens verdrängt wird

Diese Erscheinung, durch die das Bemühen des auf sich allein gestellten
Menschengeistes letztlich ad absurdum geführt wird, annn — in Indien
und seinen Missionsländern (Libet, China, Japan) mehrtach beobachten.
Davon wird noch die Rede Se1lN. Zuvor aber sSe1 aller Kürze dargelegt,
worın die gemeinsame Grundlage der verschiedenen philosophischen SYy-

Indiens besteht. Dieser Ausgangspunkt ıst TOLZ mancher äaußeren
Parallelen VO  am dem des Abendlandes wesentlich verschieden.

Die Wurzeln der abendländischen Geisteskultur SIN  d zweitach. Die eINe
Wurzel ıst 16 persönliche Gottesoffenbarung die Propheten des Alten
Bundes ın Palästina miıt ihrer Botschaft VO  a] dem einen (Sott alg Herrn der
Geschichte un Hüter SeinNnes Sıttengesetzes. Die andere Vurzel ist die oTIE-
chische Philosophie, die sich mıt dem au un der bewegenden Ursache der
sichtbaren Welt sowl1le muıt dem höchsten Gut qls Ziel der menschlichen
Existenz beschäftigte. Das Christentum Ikam als e1in Neues hinzu. Es
half der ersten, historisch-ethischen Strömung ZU Diege, machte sich aber
die Krgebnisse der zweıten, philosophisch-spekulativen Richtung A Nutze.
Die jüdische Religion un:! der Islam können iıhm gegenüber keinen Anspruch
auf Selbständigkeit erheben.

Wie steht Nu Indien miıt der historischen Gottesoffenbarung £ A U.(,h
der Hindu kennt eın Corpus heiliger Schriften, das unter dem Sammel-

DVeda (Wissen) zusammengefalst wird. Wer, w1ıe dıe Buddhisten, die
göttliche Autorität des eda Jeugnet, gilt INn Indien alg Ketzer. Wie 1Hnall

sieht, hat auch die JToleranz des Hindu ihre Grenzen! Ursprünglich wäar

der Veda eine Sammlung VO  s Opfergesängen aUus frühindischer eıt I)as
hat sich qauf[ die spätere philosophische Entwicklung nıicht weiıter 0OC-
wirkt. Oft begnügt na  b S1C damait, die Autorität dieser überirdischen Quelle
alles Wissens [1U  }< ormell anzuerkennen und geht sechr willkürlich, eklek-
tisch un!: allegorisierend damıiıt Immerhin halten WIT fest, da{ß die

478



Indische Weisheit und christlicher Claubhe
höchste Macht bereits 1m alten Rgveda nıicht irgendein Götterkönig, sondern
C111 abstraktes Prinzip ist das Rta Die Grundbedeutung dieses schwierigen
Vortes ıst, w1€e Heinrich Lüders uls gelehrt hat, ‚„ Wahrheit“‘.o D S E a Das indogermanisch-arische* Pantheon des Kgveda wurde allmählich
durchsetzt un! überwuchert VO  n autochthonen Gottheiten und Kulten. Be-
sornders die Verehrung des Gottes LVa ıın seiner weiblichen Potenz (saktı),
die ınter verschiedenen Namen angerufen wird, gehört ohl sicher der Vor-

arıschen Bevölkerung des Landes Sehr je| VO  — dem, w as man heute
och für die primıtıvere indische Volksreligion als kennzeichnend CIL
findet, geht jene Frühzeit zurück. Man darft behaupten, da{fß auch der
moderne indische Nationalismus stark Aaus solchen bodenständigen Quellen
gespelst wird, ohne da{fß 1€8s seinen Verfechtern immer bewußt 1 Die
stırenge Unterscheidung zwischen arischem un VOTLIT- bezw. außerarischem
Gut ın der indischen Geistesgeschichte ist überaus problematisch. Die Da

sentlichen Grundkonzeptionen des klassiıschen indischen Denkens t+auchen
einer eıt auf, da 1656 heiden Siröme hereits verschmelzen beginnen.

Hs ıst die eıt der Upanischaden (upanisad Geheimlehre), deren früheste
- 750 hıs 550 \ VE hr., also Urz VOTLF dem Auftreten des Buddha, 28305

setizen ann.
Die altindischen W eisen erblicken, hierin zunächst ähnlich den fast zeıt-

genössischen Philosophen des alten Hellas, der Welt eın geordnetes (GGJan-
ZC5S5, das VO einer strenge: inneren Gesetzmäßigkeit beherrscht wird. Die

Ordnung außert sich einem Stufenbau, wobei jedem eil bestimmte sıtt-
liche Pflichten obliegen. Das bekannte indische Kastenwesen ist eın Austflu{fs
dieser Auffassung. Mit dem Begriff der Weltordnung ist aber nicht nOtL-

wendig der eiINes persönlichen Schöpfers und Lenkers der Welt verbun-
den Im Gegenteil neigt in  —_ viel eher dazu, eın absolutes Prinzip
glauben. Das zeigt sich besonders deutlich der allgemein-indischen Yber-

ZeUSUNG VO der unbedingten, automatischen, moralischen Kausalıität alles
Geschehens. Da die Tat (karma) ınes Menschen erfahrungsgemäß inner-
halb des einen Erdenlebens nicht ihre volle Belohnung oder Bestrafung fin-

det, ist der Glaube eine Fortsetzung des Lebens SaNz selbstverständlich.
Daraus Tolgt weıter, da{fßs die Kette der Wiedergeburten (samsärd) niemals
abreißt. Hiervon, a180 krafß ausgedrückt; VO Leben ach dem ode erlöst

werden, ıst das eigentliche Anliıegen des alten Inders. Der Weg azu führt
über die Bezwingung der Leidenschaften un die Gewinnung eines gelistigen
Standpunktes außerhalb der Erscheinungen Flucht.

In Verbindung mıiıt der Lehre VOonNn den Wiedergeburten steht die

Vorstellung, da{fß der Weltprozelß sich periodisch wiederholt. Den dem
Abendlande selbstverständlichen und VOo  ; der modernen Naturwissenschalflt
gestutzten Gedanken eines einmalıgen, nıicht umkehrbaren Ablaufes des

Ptmd!  ©‚„Arisch“‘ bezeichnet ethnologisch-philologischen iınne den AUS den späteren Iran
un:

a “ W n a a a aaa 'E
(Persern USW.) und IndCC bestehenden östlichen Stamm der indoeuropälschen Völker-
Sprachenfamilie.

42O



e  M

Weltgeschehens sucht man Indien vergeblich. Erst hieraus versteht Inan
das indische Streben, sıch VO  n} der Zeitkategorie wenigstens innerlich, auf
dern Wege  fa der Kontemplation, freizumachen. Hier liegen die Wurzeln für
das buddhistische nırvana und das eW1g iın sich ruhende AUl-eine der Ve-
danta-Philosophie. Da Sanz unmöglich ist, 1er qauf beide Geistesströmun-
© einzugehen, S€1 wen1igstens diese letztere Lehre Urz in ihrem Kern dar-
gestellt, weil s1e bis auf die Gegenwart für Indien selbst VO gröfßster Be-
deutung ıst un! iın ihrer späteren Fassung durch die Auseinandersetzungmiıt dem frühen Buddhismus wesentlich befruchtet wurde.

Mit vedänta (Ende des Veda) bezeichnete Inan zunächst alle philosophi-schen Systeme, die sich auf die vorhin erwähnten Upanischaden stutzten,
ın welchen die metaphysische Spekulation ihren ersten Niederschlag gefun-en hat Später wurde dieser Begriff auf eın bestimmtes Lehrsystem EIN-
geengt, das seiner etzten Vollendung vorzüglich mıt dem Namen
Sankaras verknüpft ıst Dieser Gelehrte., der ım S00 n. Chr lebte, wird.
durchaus vergleichbar Thomas VoO Aquin der katholischen Theologie,och heute als hohe Autorität geschätzt und gelesen. Seine Gedanken bilden
den Höhepunkt und <lassischen schluß der Theorie VO der absoluten
Nicht-Zweiheit un der W eltillusion, die WAar Nnur eine; aber die bedeu-
tendste der zahlreichen philosophischen Ric'htungen Indiens ıst

Sankara 111 nıcht, W16 viele Philosophen des W eestens, eine für as
praktische Leben unverbindliche Lehre vortragen, sondern dem Menschen
einen wirklichen Weg ZUIN ‚eil welsenNn. Kr geht AUSs VO  — der empirischenTatsache der realen Existenz des Selbst (atman) Dieses Selbst wird sich in
der Versenkung seiner Einheit mıt dem all-einen, eW1g unverändert sich
ruhenden unıversalen (seiste (brahman) bewußt. Die alte KFormel dafür
lautet: Tat £tvam (AASL ‚„„‚Das 1ıst CL Die dentifikation des Einzel-Ich miıt

- dem CI15 realissımum eiINer dauernden machen, ıst (nach Helmuth VoO

Glasenapp) das Ziel des Vedanta Um dieses Ziel erreichen, ist die Vor-
bedingung die Überwindung des Nichtwissens (avidyd) und die Erlangung

M der unterscheidenden Erkenntnis zwischen dem wahren, ewW1g Seienden und
den trügerischen, vergänglichen un trennenden Dingen der Außenwelt
(mayaä) W eiter bedarf eines unablässigen sıttlichen Strebens unter Ver-
zicht auf jeden ohn Diesseits Ooder 1Im Jenseits. Durch einen ZWE1-

An stufigen Aufbau seiner Lehre (vgl. ben die Gnosis!) räg Sankara der
Autorität des eda und der mangelnden KErkenntnisfähigkeit der weniger
fortgeschrittenen Menschen Rechnung. Die philosophischen Gottesbeweise
sind ihm ebenso geläufig W1€e der Scholastik des christlichen Mittelaiters.
Die Vorstellung eines persönlichen Schöpfers und KRegierers der Welt wird
aber ın das untere Stockwerk des Lehrgebäudes verwlesen. In Wirklichkeit
ist der Weltenherr (1svara) mıt jeder Einzelseele identisch, da beide NUur Er-
scheinungsformen desselben brahmuan sınd.

Neben der spirıtualistischen Strömung des indischen religiösen Lebens
geht stets die emotionale einher. Diese kam iın der Folgezeit als bhaktı

43()



Dev n) weiten Kreisen zım D bruc Dami tret
auten Boden. die Stelle einer bewußt rationalen ,Ar Sa  Ich Es“-Spekula-

tıon trıtt die „Ich-Du“-Mystik der Zwiesprache des gläubigen Herzens mıt
einem persönlichen (Gott Ihr hat Thomas Ohm OSB kürzlich eine grund-
legende und umfassende Arbeit gewldmet.“ Der bekannteste Vertreter
der Bhakti-Frömmigkeıt ıst Ramanuja (um 1100 n. Chr.); aber schon ın
dem Aaus früher, epischer Zeit stammenden relig1ösen Lehrgedicht der
bhagayvadgita findet S16 ergreifenden Ausdruck.3 Die mıt den Worten Ve-
danta und Bhakti gekennzeichneten Verhaltensweisen /AR Numinosen
schließen sich keineswegs aus, sondern sind einander komplementär OC -
ordnet un! für den Menschen empirisch vereinbar. S0 WwW1€ der heilige Thomas
nicht HUr durch Se1N dogmatisches Lebenswerk, sondern ebenso durch seine
eucharistischen Hymnen bleibenden Ruhm erlangt hat, werden auch
Sankara Gedichte zugeschrieben, die VONn tiefem religiösem Gefühl ZCUSCH.

ach diesem äaußerst gedrängten un Hückenhaften Überblick iragen WIT

un Welche Stellung nımmt der gebildete Hindu VOo  m; heute ZU. Christen-
tum ein? Die Antwort ergibt sich au  d dem bisher Gesagten ZUIN Teil schuon
VO selbst. FKür die Kinzigartigkeit der Person Jesu Christi fehlt ihm jedes
Verständnis. Den Absolutheitsanspruch des Christentums un erst recht
den Autoritätsanspruch der katholischen Kirche welst mıt Entrüstung oder
überlegenem Lächeln zurück. Wohl aber ıst bereit, Jesus einen Platz
einzuräumen als großem iıttenlehrer oder Sar als göttlicher Teilinkarnation
(ayatära), je nach seiner persönlichen KEinstellung. Die eigentliche Wahrheit
bleibt für ihn miıt jeder Ikonfessionellen Bindung unvereinbar. Bis auf den

heutigen Jag empfindet der Inder die dogmatische Fassung religiöser (38=
danken und Tatsachen als geradezu unmoralisch. So stark selbst im he  1-
mischen Rıtual un Zeremoniell verwurzelt ist, gilt iıhm doch jede theolo-

gische Formulierung runde als niedere KErkenntnis (aparävidya) un
als unrichtig ür den, der die tiefere Eipsicht das VW esen der Dinge ©
langt hat

Die Weltanschauung des modernen Hindu kann vielleicht als „Meta-
physischer Humanismus““ gekennzeichnet werden. ach den Worten 1N€s.
führenden Repräsentanten des Indien, Radhakrishnan, gibt
1Ur das eCine Ideal den Menschen: vollkommen menschlich werden.
Echte Religion könne ohne eiINne bestimmte Vorstellung VOIl der Gottheit hbe-
stehen und SCe1 eın empirisches, auch und gerade der Mystik durchaus —

tionales Bemühen, die tiefsten Schichten des menschlichen Seins SA ent-

schleiern. Die Erkenntnisse (Sottes un!: die Erkenntnis des Menschen werden
schlechthin gleichgesetzt. Außer der Ewigkeit gebe C5, streng FC  ILLCHL,
nıichts, wäas menschlich genannt werden onne Der Sinn der Erlösung Se1 die

Infegration der menschlichen Natur Die Tatsache der geistigen Erfahrung
2 Die Liebe Gott ın den nichtchristlichen Religionen. Krailling VOLr München

1950, Wewel
Josef Neuner, Indischer und christliche Gleichmut, G(eist und. Leben, Jg (1952)

Heft 6, 439 —457

431



infried Petri
ist, W1€e für Sankara, das Prinzip der Gotteserkenntnis. Durch diese Er-
kenntnis (jnäna), SOW1e durch Gewaltlosigkeit (ahimsda) nd strenge Übung
(yoga) wird der Sieg ber die Furcht runsech, der das praktische Ziel der
Religion ist Ehrfurcht VOT der Wahrheit gilt qals höchster moralischer Wert;

einer einzelnen konkreten Religion SC MNUuUr der eil ‚„„wahr‘‘, den S16 mıt
allen anderen teilen imstande ıst Diese Ausführungen Ja  mOS  en genugen,
3006| den tiefen Unterschied VO  — der christlichen Au{ffassung erhelien.

Wir erkennen NUuN, welche Gefahr die indische Philosophie, besonders
wWEeNN S1€E mıiıt missionierendem Anspruche auftritt, für das Christentum
bedeutet. Der 1NS Universale transzendierende Humanismus, en ndien der
Welt schenken glaubt, die Verwerfung jeglicher geformten Wahrheit
un irdischen Autorität, die Grundsätze der unbedingten Toleranz und der
prinzipiellen Gleichberechtigung aller Religionen klingen dem innerlich
entwurzelten Menschen des estens angenehm 1InNns OÖOhr Er ıst meist genelgt,
einem unverbindlichen; äasthetisierenden Eklektizismus huldigen. Kalls

aber mıiıt dem sittlichen Streben, das auch Buddha oder Sankara VO  —_ ihm
lordern, Ernst macht, annn 505a mystischer Erlebnisse teilhaftig werden,
die ih seiner Wendung ZU Osten NUur bestärken werden. ıne wich-
tı  FAr  © Lehre, die auch 1 homas Ohm Aus seiner Analyse der außer-christlichen
Religionen zieht, ist die, da{(ß das Erlebnis brennender Liebe Gott und
selbst die Erfahrung der un1ı0 mystıca SIC  h keineswegs auf das Christentum
beschränken, sondern allen Hochreligionen gemeinsam S15  d. Hs ıst als30 VO  }

vornherein nıcht möglich, AUuSs solchen subjektiven Zuständen Argumente für
oder wıder 16 Überlegenheit der einen oder anderen Religion abzuleiten.

In der Neuzeit hat die indische Philosophie manche Einflüsse USs dem
Christentum aufgenommen und sich für den europäischen Blick in einiger
Hinsicht getarnt. Diese außere Angleichung den Westen wird och da-
durch verstärkt, da{fßs der gebildete Hindu internationalen Gespräch
manche Dinge verständlicherweise verschweigt der wenigstens den Hin-
tergrund rückt, die seiner Sache nachtelig SeC1LiNn könnten. uch aus diesem
Grunde ıst für eine durchgreifende sachliche Begegnung unbedingt not-_
wendig, den klassischen Quellen des Hinduismus hinabzusteigen. Im
Endefftekt darf INan aber VO  en dieser Begegnung eine äahnliche reiche-
runs des eıgenen theologischen Verständnisses erho{ffen, w1€e S1€ die christ-
liche Dogmatik früher e1t durch die Auseinandersetzung mıt der alexan-
drinischen Schule und dem Neuplatonismus erfahren hat

Und mehr noch! Die indische Philosophie verkündet laut die Wirklichkeit
der unsiıchtbaren VWelt un:! den Ruf des geistigen Lebens Damit ıst 316e eın
wertvoller Verbündeter Kampt die W eeltmacht des Materialismus,
der heute nıcht 1LUFr SaNzZ Osteuropa un die nördliche Jälfte des asiatischen
Kontinents beherrscht,; sondern auch als säkularer ‚„Zeitgelst“ d1 innere
Wi-derstandskraft der westlichen Völker lähmt Der Christ sieht iın jenem
Humanismus, den die geistigen Führer der großen indischen Völkerfamilie
vor aller Weltöffentlichkeit vertreten, nıcht der Weisheit etzten Schluß;

43°



Indische eisheit und christlicher Glaube

wird ih aber seinem pragmatischen Teil mıt vollem Ernst bejahen
un fördern. Gerade W äas den sıttlichen Ernst tägliıchen Leben angeht,
können WIT VO  — Indien och iel lernen. Seien WIT uns bewußt, da{fß die A

rückhaltende un! kritische Kıinstellung Indiens (und nıicht 19808  bn Indiens!)
gegenüber dem Abendlande ZU u  n eıl darın begründet ist, da{fß sehr
viele Christen die Botschaft ihres Meisters NUTLr außerlich anerkennen, ihr aber
nıcht folgen. Nur eın Christ, der sich unablässig ach allen Kräften bemüht,
mıt der Nachfolge Christi Ernst machen, darf erwarten, VO  — Andersgläu-
bıigen gehört und des Namens, dem getauft wurde, wert erachtet
werden!

Zum Abschlufß wenden WIT der Krage ZU, wodurch sich Nnu die Ein-
zigartigkeit un: Überlegenheit des Christentums kundtut. Die Antwort lau-
tet sehr einfach: Durch Jesus Christus. 1€6Ss gilt dreiftachem Sinn:

Durch Jesus Christus, dem der wahre ott die wahre Menschennatur
aNSCHOMUNCNH hat, freier Liebestat das Erlösungswerk vollbringen.
Hierfür gibt C$s der gesamten Religionsgeschichte eiıne echte Parallele.
Wır mMuUussen dieser Stelle auf den Nachweis verzichten, dafß auch 16
viel zıtierten Inkarnationen der indischen Legende keineswegs mıiıt der
Menschwerdung Gottes Christo vergleichbar sind. Kann 6S aber anderer-
se1ts einen höheren ‚„Humanismus”” geben alg den, dafß (Gott selbst 1€e
menschliche Natur annımmt, 09l diese schließlich seiner eigenen Herr-
ichkeit verklären?

Durch Jesus Christus alsem Haupt se1nes mystischen Leibes, der da
ist die Kirche Diese Einrichtung ist nicht Menschenwerk, sondern Von

geschaffen und vründet der Übernatur. S1ie zielt nıicht ab auft das Ver-
sinken des abstrakten KEinzel-Ich Allgeist, sondern ıst eın Jlebendiger
Urganismus, durch den (Gott und Mensch, Diesseits und Jenseıts, A einem
iesten Bau zusammengefügt werden. Dieser Bau wird gesetzt durch die
Sakramente als Gottes Handeln Menschen. Eıine solche „Hand von ben  .
ennt die dische Philosophie nıcht.

Durch Jesus Christus alg Person der göttlichen Trintät, welcher das
unendlic tiefe Geheimnis des innergöttlichen Liebeslebens verborgen ist.
Hierdurch findet die Antinomie eines unbewegt sich ruhenden TANSZEN-

denten Gottes, der zugleich Schöpfer der Welt un!: Vater der Menschen sSe1nNn
soll, ihre Lösung. Und dadurch, da{fß Gott sich dem Menschen dem tr1ı-
nitarischen Liebesgeheimnis offenbart un daran teilhaben Jäßt, wird
die Nnı0 mystıca des einsamen Asketen überwunden und überhöht einer

ständigen un zugleich Gemeinschaft. geordneten Verbindung mıt der
Wurzel aller Kraft, dem Orn aller Liebe un! dem ıtz aller Weisheit!

Keine dieser ew1igen Glaubenswahrheiten finden der indischen
Philosophie. Hierdurch ragt die christliche Religion unendlich ber alle
anderen Religionen CINDOT, mas S16 auch allem, was nicht die geoffenbarte
Übernatur betrifft, vieles miıt ihnen gemen haben Dieser gemeinsame Besitz
ist aber gerade nıcht das Wesentliche Christentum. Kr dartf keinesfalls

433Stimmen I



7U Anlaß werden, das besondere eınzı1gartkıge Gut unseTrTeSs Glaubens hint-
anzusetzen der Sar verschleudern Er kann un soll aber der Auscsanes-
punkt SCHN, die suchenden Menschen emporzuführen ZUTC frohen Bot-
schaft un: Königsherrschaft eEsu Christi

Zurückschauend können der iındischen Philosophie eTEe achtungs-
volle Sympathie nicht VErSaSsen Wenn bedenken, WEeIT der Hindu den
Wecr ZUMN Urgrund alles Seins f} ıst ohne der Offenbarung durch
das fleischgewordene Wort teilhaftig geworden SC. I1LUSSCIH WILFr ihm
hohe Bewunderung zollen erkennen aber auch W1e6 schwer es ist Indien
die Botschaft Von Jesus Christus Korm ahe bringen, die SCLHET

langven Geistestradition gemäfs i1st ohne VO  — vornherein Ablehnune oder aber
Verwirrung und Irrtum hervorzurufen. Damit 1€ese schwerste un zugleich
schönste Aufgabe der propagatıo fidei überhaupt gelingen kann, INUSSEeN WIT

VOT die indische Geistesart verstehen lernen.

ber den Begrift „Entwicklung
Von OR

„Entwicklung sagte Ernst Haeckel 18368 Vorwort ZUuU  —_

sten Auflage ‚„„Natürlichen Schöpfungsgeschichte ‚„heißt VO  — Jetz
ab das Zauberwort durch das alle uns umgebenden Rätsel lösen oder

Seitdem dieseswenı1ıgstens auf den Weg ihrer Lösung gelangen können.
Zauberwort fiel hielt INa  e vielfach den Begriff Entwicklung für selbst-
verständliches ApriorIi moderner W eltanschauung, VO  en dem aus alles, auch
der AÄAensch un! SC 111C ultur Ja selbst die Religion gesichtet un gewerte
werden : In besonderer Weise ausgeformt wurde diese Forderung
durch die Aufstellung des sogenannten ‚„biogenetischen Grundgesetzes
ach die menschliche Entwicklung zunächst S Wiederholung ıunier-
menschlicher Stadien darstellt ehe Schlufß das spezifisch Menschliche
angehängt wird Krweitert wurde das ‚„biogenetische Grundgesetz sehr bald

dem „psychogenetischen Grundgesetz y} das die seelische und geistıge
Entwicklung des Menschen auf die gleiche Weise erklären unternahm
Damit wurde die Kunde VO Menschen samıt SCLINEF sozlalen, Ikultu-
rellen un geIstL1gen Leistungen unter C1M apriorisches Prinzip gestellt das
SC111C erklärende Wirkung bei Anwendung auf das Einzelmaterial
sollte. Vielfach erlagen uch Philosophen den suggestLven Forderungen E1N€ES

aprioristischen Kvolutionismus und meınten, philosophischen Men-
schenkunde den Begrift des Menschen als tierischen Entwicklungezs-
produktes zugrunde lJegen sollen. Bei dem Versuche, dieses Prinzip auf
alle Wissenschaften, die VOoO Menschen und SCIHCLI ultur handeln, ZU-

dehnen, selbst auf Ethnologie Sozlologie, ultur- un Religionswissenschaft
erhob sich diesen Wissenschaften 1IMINMer lauter werdender Einspruch
434


