Erl6sung
Von AUGUST BRUNNER S.]J.

Der Schrei nach Erlésung

In einem uralten sumerisch-babylonischen Mythos wird erzihlt, wie der
Kulturheros Gilgamesch auf die Suche ging nach dem Kraut, das jung
macht. Er fand es auch nach langer, gefihrlicher Fahrt jenseits des Meeres.
Aber ehe er noch seine Wirkung an sich hatte erproben kénnen, wurde es
ihm in einem Augenblick der Unachtsamkeit von einer Schlange geraubt.

Immerwihrendes Leben, aber nicht als blo3e Fortsetzung des jetzigen
Lebens, sondern als gliickvolle Erhohung und Erfiillung, danach ging im-
mer die Sehnsucht des Menschen. Nie hat er sich wie Tier und Pflanze ein-
fach damit abfinden kénnen, daff er dem Tode und seinen Begleitern, dem
Schmerz, der Krankheit und dem Verlust seiner Giiter, verfallen sei. Das al-
les, wodurch Tier und Pflanze als zu ihrer Natur gehorig schlicht hin-
durchgehen, besitzt fiir den Menschen den quilenden Charakter von etwas
Ungebiihrlichem, von etwas, was nicht sein sollte. Immer hatten Leiden und
jegliches Ungemach fiir den Menschen ein ganz anderes Gewicht. Wie oft
erscheint in religiésen Texten, auch in den Psalmen, die Krankheit als Tod,
die Genesung als Erweckung aus dem Todesschlaf! Ein dunkles Wissen um
eine unheimliche Zerrissenheit der Existenz selbst meldet sich in allem Un-
gliick. Ein Uriibel wirkt in allen einzelnen Ubeln; eine immer schon beste-
hende Knechtschaft macht erst jede Unterdriickung moglich; jede Not ent-
springt aus einem abgriindigen Notstand des eigensten Seins.

Die Sehnsucht nach Befreiung, nach Erlosung treibt den Menschen dazu,
sich durch seine Kultur Sicherungen zu verschaffen. Aber so Grofles er da
auch erreicht hat, im Wesentlichen ist er gescheitert. Die gleiche Sehn-
sucht fithrt immer wieder den bewuften oder halb bewuften Betriigern, die
das Paradies auf Erden versprechen, die Scharen zu, und keine Enttiu-
schung hat das noch &dndern konnen. Iis ist etwas Seltsames und Unheim-
liches um den Menschen. Er ist im eigenen Sein nicht zu Hause; immer und
immer wieder strebt er iiber seine Grenzen hinaus. Er fiihlt sich dessen, was
ihm zusteht — obschon er nicht sagen konnte, was es eigentlich ist — be-
raubt. Verloren, verirrt, gefesselt von bésen, damonischen Michten, so
kommt er sich vor.

In vielen Mythen hat der Mensch diesem Verstindnis seines Daseins Aus-
druck gegeben. Immer wieder hat er versucht, die Ursache seines Unheils
zu entdecken und sie bald hier, bald dort zu finden geglaubt. Immer hat er

91 e 1555 321



August Brunner

mehr oder weniger deutlich gewufit, da® weder er selbst noch irgendeine ir-
dische Macht das Heil zu schaffen vermochte. Denn zu allen Zeiten hat er
sich um Befreiung an Michte gewandt, die er fir gottlich hielt. Dies deutet
aber auf eine ahnende Erkenntnis dessen hin, daf der Rifs auch in seinem in-
nersten Sein klafft, daf® er bereits in jenen Bereichen verloren ist, die noch
jenseits seines freien Willens liegen, in jenem Grund, von dem her er erst
sich erkennend und wollend der Welt zuwendet. '

Die christliche Antwort

Die christliche Offenbarung hat diese schmerzvolle Erfahrung der
Menschheit in ihren letzten Griinden erhellt. Sie lief3 das Licht des gottlichen
Wissens bis in jene dunkeln Tiefen fallen, die sonst dem Auge des Menschen
verborgen bleiben. Die Briichigkeit und Vergeblichkeit des menschlichen
Daseins, so sagt sie uns, sind nicht urspriingliche Gegebenheiten des mensch-
lichen oder kosmischen Seins, mit deren Verschwinden es selbst aufhéren
miifite. Der Mensch hat letztlich seinen Stand nicht in der Welt und noch
weniger in sich selbst. Er hat seinen Grund in dem freien Schéopferwillen
eines personlichen Gottes. Mit diesem seinem Grund konnte er aber nur
durch ein freies Verhalten, durch eine Schuld, zerfallen. Indem er sich von
Gott abwandte, geriet er auch mit dessen ganzer Schopfung in Widerspruch
und fiihlte sich in ihr nicht mehr zu Hause.

Nun muf} es also dem Menschen zu Mute sein, als sei er auf sich allein ge-
stellt; und er spiirt sehr wohl, daf3 dieser Boden ihn nicht zu tragen vermag.
Angstvoll kreist von jetzt an all sein Denken und Sinnen um dieses haltlose
Dasein, und gierig rafft er alles an sich, was es zu stiitzen vermochte. Nur
noch auf diese unmégliche Aufgabe bedacht, verkehrt sich fir ihn alles
andere, was sich seinem Zugriff entzieht und seinem Willen nicht wider-
standslos unterordnet, zur Bedrohung und zum hassenswerten Feind. Da-
seinsberechticung gesteht er nur dem zu, was sich dazu hergibt, als Mit-
tel zu den eigenen Zwecken zu dienen, und dariber hinaus keinen Anspruch
auf Selbstindigkeit erhebt. Jeder MiRerfolg bringt die abgriindige Ungesi-
chertheit des Daseins schmerzlich und beschimend in Erinnerung. Darum
gilt es, den eigenen Willen um jeden Preis durchzusetzen und zu diesem
Zweck die eigene Macht iiber alle Grenzen hinaus zu vergréfiern. Denn so
grof} diese auch sein mag, nie ist sie der Aufgabe gewachsen, dem eigenen
Dasein feste und sichere Begriindung zu verleihen. So treibt die Angst den
Menschen ins Mafllose, in die nie zu sittizgende Gier nach Macht, nach Ge-
nuf® und nach dem Mittel zu dem allem, zum Besitz. Wer ihm dabei hindernd
in den Weg tritt, den mochte er gewaltsam unterwerfen oder riicksichtslos

beseitigen.
Mit Gott verfeindet

Feind ist da vor allem Gott. Mit seinen Anspriichen und seinen Geboten tritt
er diesem iiberheblichen Streben entgegen. Ja, er tut es schon durch sein

322



Erlsung

blof3es Dasein. Gott sein heif’t ja doch, in sich selbst griinden und darum kei-
nes Wesens sonst, also auch des Menschen nicht bediirfen. Das heif’t, vom
Menschen weder durch Gewalt noch durch Geschenke und Schmeichelei in
den Dienst des eigenen Hungers nach Selbstbestitigung gezwungen werden
kénnen. Das heifst im Gegenteil, als Schopfer der Welt auch ihr einziger Mit-
telpunkt sein, um den sich alles dreht, als der Wille dazustehen, der allein
zuletzt mafigebend sein darf, mit dem jeder andere Wille in Ubereinstim-
mung zu kommen hat. Mit einem Gott, der sich dazu herbeilieffe, in allem
die Rolle eines allmiichtigen Dieners zu iibernehmen und dem Menschen jede
Laune und jede Gier zu erfiillen, wiirde sich der selbstsiichtige Mensch ganz
gut abfinden. So dachte sich das Heidentum vielfach seine Gétter. Aber da-
mit horte Gott auf, Gott zu sein, die durch nichts bedingte und darum von
nichts und niemand abhingige Oberherrlichkeit, von der im Gegenteil alle
Wirklichkeit abhingt und in der allein alles griindet.

So befindet sich der Gott abgewandte selbstsiichtice Mensch im Zustand
der Feindschaft gegen Gott. Er betrachtet ihn als seinen Gegner, der die
mithsam aufgebauten Sicherungen seines Daseins immer wieder zerschligt
und seiner vergeblichen Versuche, sich in sich selbst zu griinden und sich
selbst Gott zu sein, hohnlacht. Tatsichlich scheitert sein vermessenez Un-
terfangen an der inneren Unméglichkeit; aber der Mensch schreibt es dem
bosen Willen Gottes zu und legt das ihm widrige Weltgeschehen als Neid,
Ubelwollen, Rachsucht und Laune der Gottheit aus. Durch sein Verhalten
bestreitet er Gott den Vorrang, der ihm wesentlich zukommt, und damit sein
Dasein selbst; er mochte bestimmen, was Gott zu sein hat und was er tun
darf, statt sich der unbedingten Wirklichkeit Gottes zu unterwerfen.

Zerfallen mit den Menschen und mit sich selbst

Der iiberspannte Anspruch des Menschen bringt ihn folgerichtig auch in
Gegensatz zur ganzen Schopfung. Vor allem wird er zum Feind jedes andern
Menschen. Auch dieser stellt ja schon durch sein Dasein den eigenen An-
spruch, der Mittelpunkt der Welt zu sein, in Frage. Sein Anspruch auf Selb-
stindigkeit bedeutet eine Verwerfung dieses Anspruchs. Aber noch mehr:
jeder Mensch mochte der einzige Mittelpunkt, die Sonne sein, um die alle
andern als dienende Planeten kreisen; jeder mochte alle Macht fiir sich;
jeder mochte alle andern dem eigenen Geliist sklavisch unterwerfen. Alle
sind getrieben von der Unruhe, die aus den letzten Tiefen ihres Seins in
Giftschwaden aufsteigt und keinen Frieden aufkommen lifit. So wird das
menschliche Dasein zum geheimen Krieg aller gegen alle, und Hafd und Neid
vergiften alle menschlichen Beziehungen. Dabei kann es der Mensch nicht
lassen, sie um Halt und Stiitze anzubetteln. Enttiuscht und verbittert muf;
er aber erfahren, daf’ keinen Halt bieten kann, was selbst in sich nicht
feststeht.

Die fehlende Sicherheit des Seins verwirrt aber vor allem die Ordnung im
Menschen selbst. Sein Selbstbesitz ist des notigen Halts verlustig gegangen

21e : 323



August Brunner

und tief erschiittert. Die geistige Macht ist geschwiicht. Die schwankende
Freiheit wird der Triebe und der Machte der leibverhafteten Psyche nicht
mehr Herr. Diese fallen deswegen zuriick in ihr eigenes, innerlich vom Geist
nicht verwandeltes Sein und werden zu dessen Gegengewicht. So entsteht der
Zwiespalt, der alles Tun zerreif3t. Der Mensch hat nun gleichsam einen dop-
pelten Mittelpunkt, die Freiheit des Geistes und die Naturbestimmtheit des
Psychisch-Leiblichen. Keinen von ihnen kann er ganz aufgeben; ebensowenig
kann er sie vollstindig zur Deckung bringen. Ihre Bestrebungen gehen sehr
oft in die entgegengesetzte Richtung; zwischen ihnen ist der Mensch auf die
Folter gespannt. Sie behindern sich gegenseitig und berauben seine Bewe-
gungen der anmutigen Leichtigkeit. Zerrissenheit und miihsame Anstren-
gung priigen alles Menschliche, und zu seiner Beschimung gerade seine Ver-
suche, dem Hohen und Edlen nachzuleben. Nie geht das Gute wie von selbst,
aus ganzem Herzen. Nie ist der Mensch ganz geeint; nie wirft er sich aus
einem einzigen Ursprung mit geballter Kraft jubelnd dem Ziele entgegen. Er
ist wie mit seinem Feind zusammengebunden und sie lassen einander nicht
frei. Aber bei all ihrem Zug nach unten verlangt es die niederen Krifte dock
danach, in die héhere Einheit aufgenommen zu werden und so an einem
Sinn teilzunehmen; denn Sinn kann ja nur aus dem Geistigen entspringen.
Sie warten auf die Verwandlung von oben her, so dafl das Hohere auch fiir
sie zur inneren Natur wiirde, der sie ohne Gewalt aus eigenem Antrieb fol-
gen konnten.

Einsam in der Welt

Nur eine Wiederherstellung der Machtigkeit des Geistes konnte den Men-
schen zur Ubereinstimmung mit sich selbst und damit zur Seligkeit zuriick-
fithren. Diese wiederum kénnte ihm nur durch die Zuwendung zum wahren
Gott zuteil werden; nur durch sie kiime ihm die Erlésung. Warum vollzieht
also der Mensch sie nicht? Weil er es aus eigener Kraft nicht kann. Seine
Erkenntnis ist verdunkelt. Die Sinnlichkeit ist so iibermichtig geworden,
daf’ er das Geistige nur mehr schwach vernimmt. Ist es nicht so, dal das
Stoffliche uns ganz natiirlich als das eigentliche, als das in sich gefestigte
Sein erscheint und das Geistige zur kraftlosen, unwirklichen Abstraktion ver-
blafit? Dafl wir uns des Geistigen schiimen und leicht versucht sind, jedes
Leben aus geistigen Beweggriinden der Heuchelei zu verdiichtigen? Wie
soll da der Mensch sich den rein geistigen Gott als eine lebendige Wirklich-
keit vorstellen kénnen? In der Tat zeigt die Religionsgeschichte, daf diese
Erkenntnis zwar nicht giinzlich fehlte,! daf} sie aber fast unwirksam blieb
und meist zuriicktreten mufite hinter der Vergéttlichung der Weltmiichte,
auf die man ein grofieres Vertrauen setzte als auf den so fernen Gott. Sie er-
schienen viel handgreiflicher, viel wirklicher und wirksamer, gerade weil
sie der Welt verhaftet sind.

! Vgl. diese Zeitschrift, Bd. 147 (November 1950), S.94—104: Der Gottesglaube pri-

mitiver Volker.

324



Erlssung

Die gottliche Verehrung dieser Weltmiichte erloste aber den Menschen
nicht von der Angst. An sie lie} sich die Hingabe aus dem letzten Grund
seines Seins, die ihm die ersehnte Einheit seines Wesens gebracht hiitte, nicht
vollziehen. Diese falschen Gottheiten mufte er sich ja ebenso selbstsiichtig,
unbestéindigund im Eigentlichstenmachtlosvorstellen, wieerselbstist. Siesind
ja keine letzte, in smh selbst griindende Wirklichkeit, und ihre Gottlichkeit
entsprang ja nur der falschen Emstellunﬂr desMenschen. Nicht geistige Freiheit
erschien ihm als die iiberall waltende und entscheidende Macht, nicht die
Liebe als Spitze und Vollendung des Geistes; sondern wie in ihm die dun-
keln Krifte des Abgrunds die geistige Person und ihre freie Selbstbhestim-
mung immer wieder iiberwiiltigten, 30 sah er auch iiber den einzelnen Got-
tern den unpersinlichen Weltgrund, gegen den auch sie nichts vermochten.
Es war ihnen wohl gestattet, hier und da den Gang der Dinge abzubiegen;
aber daf} sie das Wesen von Welt und Mensch von innen her verwandelnd zu
verkliren vermochten, das erwartete er, und mit Recht, nicht von ihnen.
Der Mensch machte sich von seinem Gliick eine falsche Vorstellung; und
von diesem allzu niedern Standpunkt aus gleicht der Weltlauf in der Tat
eher dem Walten blinder und oft grausamer Michte, die unbekiimmert iiber
das Wohl des einzelnen hinwegschreiten. Einsam und verlassen muldte er
sich in einer so erfahrenen Welt vorkommen, als Fremdling, fir den es
keine Heimat gibt, in die er zuriickkehren konnte.

Die Ermdiglichung des Unmdéglichen

Die Erlésung erforderte also eine Umwandlung, die sich in jenen Berei-
chen des menschlichen Seins vollzieht, die im Kern seines Geistes weit jen-
seits von allem Psychischen und Gefiihlsméfigen liegen. Eine solche Ver-
wandlung seines ganzen Seins ersehnt der Mensch zwar unaufhérlich in den
geheimsten Wiinschen seines Herzens. Aber zugleich fiirchtet er sie wie den
schlimmsten Tod, als eine Uberforderung aller seiner Kriifte fiir ein Unbe-
kanntes, das ihm durch seine Angst hindurch wie ein Gespenst vorkommt.
Sein Heil liegt wie hinter einem Wall von Feuer; wie konnte er zu ihm ge-
langen, ohne zu verbrennen? Vor dem Paradiese steht der Schrecken des
Engels mit dem wirbelnden Feuerschwert und st6f5t ihn zuriick.

Und doch wire es angemessen, daf3 der Mensch sich selbst erloste; denn
eine Schuld 1iBt sich als in den Bereich des Personhaften gehdorend nicht
wie ein Ding ohne ihn, ohne frei gewollte innere Wandlung von ihm nehmen.
Die Umstellung aber, die hier gefordert ist, miifite in jenen Tiefen ansetzen,
die noch hinter der weltzugewandten Freiheit liegen, aus denen diese erst
entspringt; sie sind ihr darum unmittelbar gar nicht zuginglich. Fs ist wie
ein Widerspruch: wie laf3t sich das vereinen, erlost zu werden, weil man der
Selbsterlésung unfihig ist, und doch sich selbst zu erlésen?

Was dem Menschen unmiglich erscheint, das hat Gott in seiner Weisheit
und Liebe vollbracht durch die Menschwerdung seines Sohnes. Als Gott
konnte Christus den Menschen von seinem Grund her erfassen und ver-

325



August Brunner

wandeln da, wohin weder ein Geschopf noch der Mensch selbst je vordringt.
Und als Mensch, durch die Geburt in ihre Reihe gestellt und ihr Schicksal in
allem bis auf die Siinde teilend (Hebr 4,15), war er berechtigt, im Namen
derer zu handeln, die er mit selbstloser Liebe umfafite und deren Bruder er
so geworden war. Darum vermochte er, ihr Einverstindnis mit Gott wieder
herzustellen, sie mit ihm zu versshnen. Durch ihn als Gott ist die Menschheit
erlost worden und hat sich durch ihn als Menschen zugleich-selbst erlost.2
Indem der Mensch Christus den Willen des Vaters iiber alles setzte, und ihm
die Erfiillung dieses heiligen Willens ebenso notwendig und unentbehrlich
schien wie dem gewdhnlichen Menschen die tigliche Nahrung (Joh 4,34), er-
kannte er Gott wieder vollkommen als Gott an. Als er aus Gehorsam gegen die-
sen Willen in den Tod ging, stellte er ihn iiber alles, selbst iiber den Lebenswil -
len, der sonst iiberall zur Selbstsucht ausgeartet war. Durch Christus hatte
sich die Menschheit in ihrem Haupt wieder an den Platz gestellt, der ihr als
Geschopf zukam, war sie wieder in die wahre Ordnung zuriickgekehrt. Unter
Todesqualen war die Wirklichkeit wieder zurecht geriickt worden. Aber
der, der durch die dufBerste Erniedrigung hindurchgegangen war und es auf
sich genommen hatte, daf® ihm all das genommen und versagt wurde, wo-
nach sonst der Mensch gierig greift, wurde auch zum Erstling des neuen,
mit Gott in Frieden lebenden Menschen; ihn hat Gott erhht und ihm einen
Namen gegeben, der iiber alle Namen ist (Phil 2, 6—11; Rém 1, 4). Der ver-
kldrte, auch seines Leibes unmittelbar und vollkommen michtige Christus
ist das Urbild des erlosten, in sein eigentliches Sein zuriickgekehrten Men-
schen. Hier war der Mensch auf eine ungeahnte und doch allein richtige
Weise der Herrlichkeit Gottes teilhaftig geworden, die er bis dahin wie eine
Beute rauben zu miissen und zu kénnen geglaubt hatte. Und dieser Gott
hatte sich als das zu erkennen gegeben, was er in Wahrheit ist, als die Liebe.

Die erlosende Macht der Liebe

Nicht das selbstsiichtige Habenwollen um jeden Preis, sondern die selbst-
lose Hingabe der anerkennenden Liebe hatte dieses Wunder vollbracht. Nur
durch die Liebe kann man ja mit einem Gott in Ubereinstimmung kommen,
der selbst die Liebe ist (1Joh 4,16). Die Liebe wurde geoffenbart als die
Macht, die uns Anteil gibt, nicht an den verginglichen Sinnengiitern, sondern

# Hierin liegt, soweit der Mensch den Beweggriinden Gottes ehrfirchtig nachgehen kann,
der eigentliche Grund, warum ,es sich fir den, durch den und um dessentwillen alles ist,
geziemte, als er viele Sohne zur Herrlichkeit fihrte, den Urheber ihres Heils durch Leiden
weihend zu vollenden® (Hebr 2,10). Es ist darum unangebracht, mit C. G. Jung (Antwort
auf Hiob, Zirich 1952, S.109) von ,Rachsucht und Unverséhnlichkeit Jahwes gegeniiber
seinen Kreaturen® zu reden und zu sagen: ,,der Gott des Guten ist dermaffen unversohn-
lich, daf er sich nur durch ein Menschenopfer beschwichtigen lift!*, so dal man ,,schon
blind sein muf}, wenn man das grelle Licht, das von hier uu% den gottlichen Charakter fallt
und das Gerede von Liebe und Summum Bonum Liigen straft, nicht sieht.* Gottes Vorgehen
entspricht vielmehr der Wiirde der menschlichen Person. Er tat wirklich, was ,,sici ge-
ziemte®. Die Lehre, die Jung bekimpft, ist nicht katholisch. Vgl. Chr. Pesch, Praelectiones
dogmaticae IV4—5, 1922, n. 415: ,,Gewisse Andersgliubige verkehrten und iibertricben
den Begriff der Genugtuung, als ob Jesus am Kreuz und im Tode der Gegenstand des gott-
lichen %ornes gewesen sei, gegen den Gott wiitete, bis seinem Zorn genug getan war.”

326



Brlésung

am geistigen Sein anderer Personen. Sie erkennt die Mitmenschen in jhrer
Selbstindigkeit an und versetzt uns so in ihre Seinsmitte; sie 143t uns ihre
Welt miterfahren und daran reich werden in dem Mafde, als die Liebe wirk-
lich und rein ist.> So wird auch der einzelne Mensch durch liebenden An-
schluf an Christus und durch Ubernahme seiner Gesinnungen (Phil 2,5) der
Erlosung teilhaft und kommt wieder in die richtige Stellung zu Gott.

In der Liebe zu Christus wird der Mensch inne, da® er seinen Grund in
dem Willen eines Gottes hat, der die ewige und reine Liebe ist. Indem er
durch die Liebe die Gesinnungen Gottes in sich verwirklicht, trifft er sich
mit ihm in der gleichen Bewegung des Schenkens seiner selbst, die nur aus
einem hohen Selbstbesitz entspringen kann. So entsteht persénliche Ge-
meinschaft mit Gott. Er tritt in das géttliche Leben ein, vollzieht es gna-
denhaft mit. In dieser Gemeinschaft erfihrt er, leise und kaum spiirbar
suerst, immer michtiger dann, wie Gott ihn triigt, wie er in allem zu seinem
Besten mit ihm zusammenwirkt (Rom 8,28), wie sein Dasein aus dieser
michtigen, unerschiitterlichen und ewigen Liebe, aus einer Liebe ohne jede
Nebenabsicht hervorgeht. In ihr findet er einen sichereren Grund als in sich:
selbst; denn ihr kann keine Macht etwas anhaben (Rém 8,31—39). So lost
sich die tiefe Lebensangst und macht einer ruhigen, stillen Gelassenheit und
Zuversicht Platz, die sich von der Tiefe her langsam iiber sein ganzes We-
sen ausbreitet. Keine innerweltliche Drohung und keine Gefahr kann sie
mehr erschiittern. Er lebt jetzt aus einem grundlegenden Vertrauen zur
Wirklichkeit. Die Macht Gottes steht nicht mehr gegen ihn, weil er nicht
mehr gegen Gott steht und gleichsam mit ihm in Wetthewerb tritt in der
Aufgabe, das eigene Heil zu sichern. Dieses liegt nun wohlgeborgen bei
Gott. Die tiefste und letzte Verkrampfung weicht einer endgiiltigen Losung
und Befreiung.

Die neue Gelassenheit

Damit ist aber die tiefste Ursache aufgehoben, aus der immer neue Ver-
krampfungen und Neurosen entstehen. Der Mensch hort auf, sich eine Auf-
gabe aufzuladen, die iiber seine Krifte geht. Die Niederlagen, die er noch
erleidet, sind nicht mehr unertriglich und er braucht sie nicht zu verdréan-
gen; es sind Miflerfolge im Auflern, die er gelassen hinnehmen kann. Seit
das Wesentliche ins Heil gebracht ist, bringen sie ihm nicht mehr seine
grundlegende Ohnmacht iingstigend in Erinnerung, so daf} sein ganzes Sein
erbebt. Der Mensch, der bisher seine dufferste Kraft zur Sicherung seines
Daseins aufbieten zu miissen meinte und selbst durch gewaltsame Anstren-
gung sich doch keinen festen Grund zu geben vermochte, kann nun diese
Kraft auf die Ziele hinlenken, die er wirklich erreichen, wo er schopfe-
risch sein darf. Darum wird sein Wirken, duflerlich ruhig und unscheinbar
geworden, zu einer von der Tiefe her ansetzenden und umwandelnden Kraft,

$ A. Brunner, Vom Wesen und von der Wiirde der Liebe, in: Geist und Leben, 20 (Auguﬁt
1947) S.122—132,

327



August Brunner

s

die mit einem Mindestmaf® an Aufwand von innerweltlichen Hilfsmitteln
die Welt umzugestalten imstande ist. Nicht mehr geht der weitaus groere
Teil, wic beim gewohnlichen Menschen, auf Ziele aus, die so wenig zu ver-
wirklichen sind wie der Wunsch, seine Lebenszeit zu verlingern oder seiner
Grofie eine Elle zuzusetzen (Mt 6,27; Lk 12,25), und wird so verschwendet.
Die ganze Kraft des Menschen kommt vielmehr unfehlbar zur Wirkung.
Mit einem Mindestmaf} an irdischen Mitteln haben die Heiligen die nach-
haltigsten geschichtlichen Wirkungen zum Segen der Menschheit hervor-
gebracht. .

Der Friede mit Gott 1463t sich aber vom Frieden mit den Mitmenschen
nicht trennen. Wer es durch die Liebe fertigbringt, Gott als Gott, als die
unbedingte und unabhiingige Macht anzuerkennen, der vermag auch das
Geringere, die Mitmenschen in ihrer Selbstéindigkeit und Unabhiingigkeit
durch die Tat freizugeben. In Gott fest gegriindet, braucht er sich nicht
mehr angstvoll gegen sie zu behaupten. Ihr Erfolg und ihr Wohlergehen er-
scheinen nicht mehr als eine unmittelbare Bedrohung des eigenen Gliicks.
Das wahre Gliick kann ja von einem anderen Menschen nicht in Gefahr ge-
bracht werden, sondern nur durch die eigene Freiheit. Die Versuchung, den
Nebenmenschen als blofes Mittel zu eigenen Zwecken zu miflbrauchen, ist
iiberwunden.

Bei einem solchen Menschen fiihlt sich jedermann in Sicherheit. Die
Schwiichen, die die Angst krampfhaft verborgen hielt, damit sie nicht von
den andern heimtiickisch ausgeniitzt wiirden, diirfen vor ihm ans Tageslicht
kommen und in der Entspannung wieder gesunden. Ein wirkliches Du steht
ihm nun gegeniiber, in seiner Selbstlosigkeit und Giite ein Abglanz und
Stellvertreter des gottlichen Du. Sonst sind ja die Menschen nur selten und
kiimmerlich ein wahres Du, ein wahrer Mit-Mensch fiireinander. Eher ist
jeder ein Raubtier, das den andern zur Beute machen will. Bei allem leib-
lichen Nahesein sind sie wenig gegenwiirtig fiireinander, gehen kaum auf-
einander ein, es sei denn, es winke Vorteil oder drohe Nachteil. In ihrem
Ich selbstsiichtig verschlossen, vermogen sie nicht zur Gemeinschaft durch-
zustofien, nach der doch ihr ganzes Wesen verlangt. Nur der erléste Mensch
ist fahig, den Mitmenschen anzuerkennen und freizugeben. Wie Gott selbst
allen Menschen neidlos Freiheit und Selbstindigkeit gewihrt, so ist der
 liecbende Mensch mit ihrem Dasein einverstanden, auch wo es ihm listig
wird.

Die eigene Dollendung

Liebe ist ihrem Wesen nach Selbstbesitz. Verschenken kann man ja nur
das, was man besitzt. Sich selbst in der Liebe zu verschenken vermag nur
der, der seiner selbst miichtig ist; sonst bleibt die Liebe blofies Gerede,
wenn sie nicht ein Deckmantel fiir schmihliche Selbstsucht ist. Die Liebe ver-
wirklicht daher die Einigung des Menschen, und nur sie. Nur sie triigt das

328



Erlésung

gesamte Sein des Menschen aus dem tiefsten, innersten Antricb her frei Gott
entgegen. Sie lifit keine Kraft aufferhalb ihrer umwandelnden Glut. Ist
diese Liebe in der Erlosung, im personlichen Anschlufy an Christus von Gott
her einmal geschenkt, so ruht sie nicht, bis sie alles in die Bewegung auf den
Urgrund aller Liebe hin einbezogen hat. So stromt die neue Ordnung von
einem Mittelpunkt her langsam in alle Bereiche des erlésten Menschen ein,
als Gnade und freie Hingabe zugleich. Alles und jedes kehrt an den ihm zu-
kommenden Platz zuriick, und das Maf}, das fiir das Ganze und nicht weniger
fiir den Teil selbst zutriglich und heilsam ist, wird wieder zu seiner inner-
sten Natur. Keine Bestrebung und keine Kraft wird sich jetzt noch ver-
dringt oder tiberfordert fithlen, weil keine mehr sich iber ihr Maf} hinaus
auf Kosten der andern zu entfalten und auszubreiten versucht.

Dieses Maf} bedeutet weder Hemmung noch Beeintrichtigung. Es ist ja
nicht von auffen auferlegt, sondern priigt sich von der Personmitte her dem
Sein der einzelnen Kriifte ein und formt sie in Riicksicht auf das Ganze, fiir
das sie ja da sind. Steht diese Mitte selbst in der riéhtigen Ordnung, so tre-
ten alle Sonderkrifte bereits in der Entstehung ohne jeden Zwang in sie ein,
statt daf} sie immer erst nachtriglich von versuchten Grenziiberschreitungen
zuriickgerufen werden miifiten. Es entsteht ein gesundes und beschwing-
tes Zusammenwirken aller aus einem einzigen Mittelpunkt heraus. Die Frei-
heit der Liebe verleiht dem Ganzen einen ewigen Sinn, in den alles Einzelne
mit hineingenommen ist. Frei und anmutsvoll entfaltet und vollendet sich
die Bewegung ; nicht ohne Grund hingen Gnade (gratia) und Anmut (Grazie)
ebenso wie Gnade (charis) und Freude (chara; chairein) auch sprachlich zu-
sammen. Der erloste Mensch strahlt eine neue, geistgeborene Schonheit aus,
auf deren Herrlichkeit das Symbol des Heiligenscheins hinweisen will.

Die selbstlose Liebe erreicht also nach oben zum Guten, was manche Me-
thoden nach unten durch Enthemmung der Triebe, zum Schaden der Men-
schen als solchen, versuchen. Sie gcht den Schwierigkeiten nicht dadurch
aus dem Weg, daf} sie den Sonderanspriichen einer niederen Einzelkraft zum
Nachteil des Ganzen nachgibt, und alle Bedenken, besonders sittlicher Na-
tur, einfach in den Wind schligt. Eine solche Methode heilt ein Organ auf
Kosten der Gesundheit des Ganzen und das Ubel muf} nach einiger Zeit als
Verkiitmmerung der menschlichen Eigenschaften des Patienten verschirft
hervorbrechen. Statt der Sinnfiille tritt dann ein miider und verzweifelter
Verzicht auf jeden Sinn ein. Die Wiirde des Menschen wird aufgegeben. Er
erniedrigt sich zum Ding unter Dingen, wo er ihnen als freie Person tiber-
legen und sinnvoll ordnend gegeniiberstehen sollte. Die Liebe hingegen be-
seitigt die Verkrampfung dadurch, dafd sie die KEinzelanspriiche dem Ganzen
einordnet und damit ihre Begrenzung sinnvoll macht; mit Sinnvollem laf3t
sich aber ins Einvernehmen kommen und Frieden schlieffen. Sie macht den
Mittelpunkt wieder heil und stark, auf dafS er seiner Stellung und seiner
Aufgabe gerecht und der Mensch wieder Mensch werde.

329



August Brunner

Die Derwandlung der IWelt

Sogar das duflere Geschehen verwandelt ein selbstlos lichender Mensch
in Hilfen fiir sein Heil und gibt so allem einen Sinn. Nichts trifft ihn mehr als
bloff Erleidenden. Aus der Kraft seines Herzens nimmt er alle Ereignisse
und Begegnungen in den Zusammenhang des eigenen Sinns auf, macht erst
aus ihnen das, was sie nach Gottes Absicht (R6m 8,28) fiir ihn sein und be-
deuten sollen; er verleiht ihnen damit ein héheres Sein, das ihr naturhaftes
Sein so tiberkleidet, wie die Wortbedeutung den physiologischen Laut zum
sinnvollen Wort macht. So ist der Liebende wahrhaft der Herr; nichts wird
ihm blof} aufgezwungen, nichts driingt sich wie ein Fremdkérper in sein
Sein hinein, um dort zu schwiren und sein Leben zu vergiften. Selbst
dufderer Zwang, Gewalt, Unrecht und Leiden kénnen dieser verwandelnden
Macht der Liebe nicht widerstehen. Zu einer solch wunderbaren und un-
erhérten Verwandlung ruft die Bergpredigt auf. Wie der gesunde Leib alle
Nahrung aneignet und in sich selbst verwandelt, so gestaltet der licbende
Mensch durch seine geistige Kraft alle Begegnisse zu eigenen Taten um. So
nimmt er ihnen das bloff Zufillige und verwandelt sie in Wesentliches, das
sich restlos in seine letzten Haltungen und Ausrichtungen einordnet.

Sichtbar bewihrt sich diese Uberlegenheit des neuen Menschen in seinem
Verhiltnis zum Leiden. Was natiirlicherweise fiir den Menschen das
Schlimmste ist, weil es ihm aufgezwungen wird, ihn vermindert und ihm
seine Knechtschaft, seine Abhiingigkeit von dem Ungeistigen und Unf{reien
beschimend zum Bewuftsein bringt, das wird fiir die Heiligen zum Mittel
der letzten Befreiung von jeder Selbstsucht und des bedingungslosen Ein-
gehens auf den Willen Gottes. Die liebende Gemeinschaft mit dem leidenden
Herrn entfacht auch ihre Liebe zu solch iibermenschlicher Glut, daf} sie auch
das hirteste Gestein des Leidens in das leuchtende Gold hoher Freude umzu-
schmelzen vermag. So verwirklicht sich, was der heilige Ignatius als das
hochste Ziel des christlichen Lebens hier auf Erden hinstellt: ,,auch wenn
das Lob und die Ehre der Géttlichen Majestiit gleich grof8 wiren, so will und
wiihle ich doch, um Christus, unserem Herrn, nachzuahmen und ihm in der
Tat dhnlicher zu werden, eher die Armut mit dem armen Christus als Reich-
tum, eher Schmach mit dem schmachgesiittigten Christus als Ehren, und
ich sehne mich mehr danach, fiir unsinnig und téricht gehalten zu werden
um Christi willen, der zuerst als ein solcher angesehen worden ist, als in die-
ser Well fiir weise und klug erachtet zu werden®.* Die gleiche echte Uber-
windung des Leidens spricht aus der Unterredung des heiligen Franz von
Assisi mit Bruder Leo und aus den Worten der heiligen Theresia von Jesus:
,,Leiden oder sterben!® Schliefilich verliert selbst der Tod seine Schrecken;
er ist nur noch das letzte Tor, das zu durchschreiten, es den Menschen ver-
langt, ,,um mit Christus zu sein® (Phil 1,23). Das Wunder ist vollbracht:
was natiirlicherweise der grimmigste Feind der Freude ist, die bittern Was-

4 Ignatius de Loyola, Exercitia Spiritualia. Sec. Hebd.: De tribus humilitatis modis.

330



Erlésung

ser des Leidens, ist in den Wein iibermenschlicher Freude verwandelt wor-
den. Auch das unausléschliche Sklavenzeichen unserer Entmachtung und
Selbstentfremdung, der Tod ist nun in den ureigensten Willen hineingenom-
men, der nichts anderes mehr will als Gottes Willen. Damit sind selbst die
Geworfenheit und geschichtliche Bedingtheit, die dem Dasein als einem
geschaffenen unzertrennlich anhaften, aufgehoben; denn mit dem Schopfer-
willen Gottes, mit dem die Liebe den Menschen ins Einvernehmen bringt,
bejaht er auch die absolut freie und grundlose Schopfung seiner selbst mit,
ist er iiber Gott mit sich selbst so einverstanden, wie es Gott, und er allein,
unmittelbar und von Wesen ist. Damit wird auch ihm sein Auteil an der
Seligkeit Gottes.

Der Friede, den die Welt nicht kennt

So kommt es auf allen Lebensgebieten zu einer bis dahin unbekannten Ge-
l6stheit. Friede wird, jener Friede, den die Welt nicht kennt (Joh 14,27)
und der alles Verstehen iibersteigt (Phil 4,7); Friede in der doppelten, he-
briischen und griechischen Bedeutung,5 die das Wort im Neuen Testament
meint, als Erfiillung und Vollendung wie auch als Aufhéren des Streites und
des Krieges. Und eines geht ja nicht ohne das andere. Denn aller Streit ent-
ziindet sich immer wieder an der eigenen Leere und Bediirftigkeit, die die
Selbstsucht auf Kosten der andern auszufiillen versucht. Der Mensch je-
doch, der in der Liebe Gottes steht und bleibt, ist erfiillt und weifs zugleich,
daf diese Erfiillung Gnade ist, die nur von Gott kommen kann. Er weif} sich
getragen von der Bewegung der gottlichen Liebe, der er sich einordnet und
iiberlaft, statt sich durch die eigene Selbstsucht immer in Gegensatz zu ihr
bringen und gegen sie anzukimpfen. Nun liegt der Mensch richtig. Alle
Krifte in ihm sind geldst und auf das ihnen gemifle Ziel ausgerichtet. Er
selbst aber steht in der Wahrheit seines Ursprungs. Er ist das geworden, was
er ist, ein Geschopf. Nein, durch Gottes Gnade ist er mehr noch, Kind des
Vaters, Bruder und Miterbe Christi, erfiillt vom Heiligen Geiste; und er
nimmt am personlichen Leben Gottes teil. So ist er stirker und reiner er
selbst, als es ihm von Natur aus zukdme. Er ist in Wahrheit ein Ubermensch
geworden, der echt und grof} sein Menschsein erfiillt, ohne zum Ungeheuer
zu entarten. Der alte Paradiesestraum, der den Menschen zu allen Zeiten
dunkel lockte, ist Wirklichkeit geworden: der Mensch ist wie Gott. Aber er
hat es nicht dadurch erreicht, da’ er vermessen Gott von seinem Thron
stiirzte, um sich selbst an seine Stelle zu setzen. Sondern durch die Liebe ist
er so ins Einvernehmen mit Gott gekommen, dafy nun Gottes Gesinnungen
seine Gesinnungen, Gottes Sicht seine Sicht, Gottes Wille sein Wille ist, weil
er in Gemeinschaft mit Christus lebend aus der Mitte Gottes selbst west und
handelt (Phil 2,5£.). Bejahung Gottes und Selbstbejahung sind endlich zur
Deckung gekommen. Der Mensch ist erlost und heil.

b Foerster in: Kittel, Theol. Wérterbuch zum NT, II, S.398—416.

331



August Brunner

In der Hoffnung erlost

» Wenn Gott fiir uns ist, wer ist wider uns? Er hat ja seines eigenen Sohnes
nicht geschont, sondern ihn fiir uns alle dahingegeben! Wie wird er mit ihm
uns nicht alles gnidig schenken? Wer wird die Erwahlten Gottes anklagen ?
Gott spricht sie gerecht. Wer ist es, der das Urteil sprechen darf? Jesus Chl‘l—
stus, der gestorben, vielmehr der auferstanden ist und zur Rechten Gottes
sitzt, und der fir uns eintritt! Wer wird uns trennen von der Liebe Christi?
Triibsal oder Bedringnis oder Verfolgung oder Hunger oder EntbléBung
oder Gefahr oder Schwert; es steht ja geschrieben: Deinetwegen sind wir
den ganzen Tag dem Tode ausgesetzt, werden wir wie Schafe zum Schlach-
ten erachtet. Aber in all diesem tragen wir mehr als den Sieg davon durch
dic Hilfe dessen, der uns liebt. Denn ich bin fest iiberzeugt, dafl weder Tod
noch Leben, weder Engel noch Michte, weder Gegenwiirtiges noch Zukiin{-
tiges, weder Krifte noch Hohe noch Tiefe noch irgendein anderes Geschopf
es vermag, uns zu scheiden von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus un-
serm Herrn ist (Rém 8,31—39). Wer in einen solchen Jubel ausbrechen
kann, wer im Wissen um die Liebe Gottes, die in Christus offenbar gewor-
den ist, so alle geschaffenen Michte in die Schranken zu rufen wagt, der ist
erlost; erlost von aller Angst.

Allerdings setzt die Verwandlung zuniichst in der geistigen Mitte des Men-
schen an, die {iber sein Bewuf3tsein hinausliegt. Von da aus soll sie sich auch
iiber die tibrigen Bereiche ausbreiten. Dies geschieht aber nicht ohne die
freie Mitarbeit des Menschen, der nun in seiner erlésten Mitte einen festen
Stand gefunden hat. Die Erlosung ist ja zugleich unverdienbares Geschenk
und frei zu ithernehmende Aufﬂfabe Nur so ist sie dem Wesen einer geschaf-
fenen Person angemessen. Aher langsam nur dringt die Verwandlung von
oben her in das Psychische vor. Lange bleibt ihre \‘Vu-kung nur der unge-
genstindlichen Erfahrung der Geistperson zuginglich. Die Sinnlichkeit geht
dabei leer aus. Sie kann an diesen Erfahrungen nicht teilnehmen, solange
sie nicht neu geworden ist; wohl aber schmeckt ihr nun ihre frithere Nah-
rung schal und langweilig. Fiir sie bedeutet die Erlosung Leiden und Tod.
Deswegen ist der erloste Mensch hienieden in den Aufenbezirken seines
Seins unerfiillt und gequilt, ein Mensch des Mifferfolgs und des Scheiterns.
So erscheint er seiner Mitwelt. Auch das Ecce homo bleibt ihm oft nicht
erspart. ,,In der Hoffnung sind wir erlost”, sagt der gleiche Paulus
(Rom 8,24), der den Jubelhymnus auf das Glick der Erlosung anstimmte.
In den irdischen Belangen geht der Erloste durch die Schrecken hindurch,
denen der Hymnus sich stellt, und oft erleidet er, irdisch gesehen, Nieder-
lagen. Aber es muf so sein. Die Erlosung, die Bewihrung der geistigen, gott-
lichen Kraft, soll ja zugleich auch das eigene Werk eines jeden Menschen
sein. Wie sollte sie sich aber anders erweisen als im Ertragen des mensch-
lich Unertriiglichen, als durch den Lobgesang im Feuerofen?

332



Erlésung

Mehr noch. Wenn die Erlésung in der reinen Liebe besteht, dann muf} sie
sich vollenden in der Gemeinschaft mit Gott und mit den Menschen. Der
Gott, mit dem sie ins Einvernehmen kommen muf, ist aber der Gott, der
fiir alle Menschen am Kreuz gestorben ist. Kein wahrer Christ wird sich
allein erldsen wollen. Und es wiirde ihm auch nicht gelingen; denn er ver-
fehlte dann das Wesen der Erlosung, die Liebe. Diese treibt und dringt dazu,
mit Christus fiir alle mitzusterben (2Kor5,14£.) und zur Erlosung der
ganzen Menschheit mit beizutragen (Kol 1,24) und so mit Christi Wille und
Absicht, mit seiner Liebe, mit der ewigen Liebe Gottes einig zu werden,
sich gleichsam in die Richtung seiner Liebesbewegung hineinzugeben und
mittragen zu lassen.

Wenig erlést nach irdisch selbstsiichtigen Begriffen konnen darum auf
Erden die Erlosten aussehen. Sah Christus etwa in den Qualen der drei lan-
gen Kreuzesstunden, lang wie die ganze siindige Geschichte der Menschheit,
erlost aus? Schlecht beraten war also der Pfarrersohn Nietzsche mit sei-
nem Vorwurf: , Bessere Lieder miifiten sie mir singen, daf} ich an ihren Er-
loser glauben lerne: erloster miiiten mir seine Jiinger aussehen®, und
wenig Kenntnis verriet er vom Wesen des Christentums. Die Erlosung tritt
leise durch die innerste Mitte des Menschen in die Welt ein. Durch sie wird
der Mensch im Wesentlichen von seinen Fesseln gelost und nunmehr fihig
gemacht, selbst zusammen mit der Gnade eine Bindung nach der andern zu
entkniipfen, eine Verwirrung um die andere zu kliren und die Macht des
Guten immer ungehinderter in die Welt auszustrahlen. Selten sind die Ta-
borstunden der Verklirung, wo die Verwandlung durch die duBeren Hiillen
durchbricht, kleine Anzahlungen auf die endliche Herrlichkeit hin. Mit-
ten im dufleren Dahinsterben des Christen offenbart sich jedoch immer
wieder die gottliche Lebenskraft Christi und bewihrt ihre Uberlegenheit
iiber alle Michte der Welt (2 Kor 1,4-—12). Jede Losung von dem, woran
das Herz sich gehingt hat, schmeckt der Selbstsucht wie Tod; und so ist auch
und vor allem die christliche Erlésung ein bitterer Trank. Der Mensch
konnte sie nicht bestehen, fithlte er nicht in sich die unsagbare GewiBBheit
des Glaubens, dafl mitten im Zerfall der irdischen Behausung eine nicht
von Hiinden erbaute, ewige Himmelswohnung von Gott her in ihm sich er-
hebt (2Kor 5,1—5).

6 Fr, Nietzsche, Also sprach Zarathustra. 2. Teil: Von den Priestern.



