Umschau

nig Bedeutung besitzt, Die vorgeschicht-
liche Kunst spiegelt den Wandel der
Wirtschaft wieder. Aber daf es Religion
gibt, daB® der Mensch sich nicht wie das
Tier mit dem unmittelbar Vorliegenden
zufrieden gibt, das ist nicht das Ergeb-
nis der Wirtschaft. Vielmehr ist der
Mensch umgekehrt nur darum fihig,
Wirtschaft zu treiben, was das Tier
nicht tut, weil dieses geheimnisvolle
Etwas in ihm lebt, das sich zuerst in Re-
ligion und dann auch in den andern
Kulturbereichen auswirkt, seine Gei-
stigkeit. Es ist eines der Ergebnisse der
Erforschung der Felsbilder, daff die
Hohe dieser Geistigkeit nicht von der
Hohe der technischen Entwicklung der
Kultur abhiingig ist. Die herrlichen Bil-
der des Eiszeitmenschen beweisen, daf3
er im eigentlich Geistigen seinen Nach-
fahren nicht nachsteht und daff damals
wie zu jeder Zeit einzelne aufllerge-
wohnlich Begabte und Schopferisch aus
der grofien Menge hervorragten. Steti-
ger Fortschritt ist mdglich, wenn auch
nicht notwendig, im Organisatorischen
und Technischen, aber micht im Gei-
stigen.

Durch seine vielen Tafeln und Zeich-
nungen im Text ist das schn ausgestat-
tete Buch von Kiihn wie ein kleines Mu-
seum dieser fernen Kunst Europas. Der
Text verrit den Fachmann, der sich in
langjahriger Arbeit mit seinem Stoff
geistig vertraut gemacht hat. Der Band
schlief3t mit einem von Karten beglei-
teten vollstindigen Verzeichnis aller
europiischen Fundstiitten vorgeschicht-
licher Felsbilder. A.Brunner S.J.

Zur Geistesgeschichte
des frithen Griechentums

Wer die abendldndische Kultur in
ihrer Eigenart erfassen will, muf8 sie
im Morgenlicht ihres erwachenden Gei-
stes betrachten. Hermann Frinkell hat

1 Dichtung und Philosophie des frithen
Griechentums. Eine Geschichte der friih-
griechischen Literatur von Homer bis Pin-
dar. (XII und 680 S.) New York 1951, Ame-
rican Philological Association.

306

uns ein Werk geschenkt, das uns zum
Quellgrund unserer Kultur zuriickfiihrt,
eineGeschichte des erwachenden abend-
lindischen Geistes im Dichten und Phi-
losophieren der griechischen Friihzeit,
von der Mitte des achten bis herab in
die Mitte des fiinften vorchristlichen
Jahrhunderts, von Homer bis Pindar.

Da sind zuerst Homer und seine bei-
den Epen zu nennen, die Ilias und die
Odyssee, beides Teile eines grifieren
Zyklus iiber das Schicksal Trojas und
seiner Helden. Es sind die beiden gro-
Ben uns erhaltenen Uberreste aus dem
epischen Zeitalter der Griechen, das
sich von der spiter eiusetzenden lyri-
schen und philosophischen Ausdrucks-
form friihgriechischen Geistes abhebt.
Homer selbst ist entweder ein Singer
von ausgeprigter Individualitit gewe-
sen oder er hat dem einen oder beiden
Gedichten die letzte Form gegeben. Die
altgriechische Epik wandte sich an
breite Kreise des Volkes; wir haben da-
fiir gute Analogien in den serbisch-
kroatischen Liedern, die der Slave Ma-
thias Murko? gesammelt und mit d=n
homerischen Epen verglichen hat. Diese
Heldenlieder waren echte Volks-Muse
und wurden beim Mahle vorgetragen
und oft stundenlang fortgesetzt. Wie
gebannt lauscht die Horerschaft, so
schildert es uns die Odyssee (17, 518
bis 521). Das Wort dominiert bei die-
sem Gesang, das Instrument folgt dem
rhythmischen Gang der Verse. In der
Tlias wird die lingst versunkeue Vor-
zeit besungen, wihrend die jiingere
Odyssee mehr das Leben der eigenen
Tage spiegelt. Odysseus, der Hauptheld,
ist selbst ein grofer Erzéhler, der am
Hof des Phiakenkénigs Alkinoos die Zu-
hérer bezaubert wie in der Hiitte den
Schweinehirten Eumaios.

Die fahrenden Singer, die diese Hel-
denlieder vortrugen, lebten sich ganz
ein in das Schicksal ihrer Helden, so

2 M. Murkos Arbeiten sind verdffentlicht
in den Sitzungsberichten der Wiener Aka-
demie, phil.-hist. Klasse, Band 173 Nr.3
(1913); 176 Nr.2 (1915); 179 Nr.1 (1915);
und zusammenfassend: Neue Jahrbiicher

1919, S. 273 {f.



Umschau

daf3 das berichtete Geschehen mit dem
gegenwiartigen verschmolz, der Sanger
sich als Odysseus, die Zuhorer sich als
die Phiiaken fiihlten, ein reizvolles
Mirchenspiel im Zwischenland zwi-
schen Traum und Wirklichkeit. Es ist
eine Zeit, die noch wahre Muf3e keunt
und nicht mit Arbeitsstunden rechmen
muf3. Der Kern der Troja-Epen ist hi-
storisch: kurz nach 1200 v.Chr.,, am
Ausgang der mykenischen Zeit, ist eine
der ausgegrabenen Trojastidte ver-
brannt und zerstért worden. Das ist ge-
nau die Zeit, in der nach der griechi-
schen Chronologie der Trojanische Krieg
stattgefunden haben soll. ,,Taten von
Menschen und Gttern® bilden die The-
men der homerischen Epen (Od.1, 338).
Die Ilias besingt den Zorn und die Ver-
sbhnung des Peliden Achilleas, die
Odyssee die Irrfahrten und Heimkehr
des allen menschlichen Schicksalen ge-
wachsenen ,,gittlichen Odysseus.

In der Géttervorstellung der home-
rischen Epen begeguet uns zum ersten
Mal die das archaische Zeitalter der
Griechen mach Homer beherrschende
Denkform, die polare Denkweise. Ei-
genschaften knnen nur gemeinsam mit
ihrem Gegensatz erfalt werden. Das
gebundene menschliche Dasein bedarf
daher des Gegenbildes eines unbe-
schrinkten, aber im iibrigen menschen-
dhnlichen Daseins.® Daher bilden dis
homerischen Gotter eine Familie mit
dem Gottervater Zeus als Haupt, ent-
sprechend der- menschlichen Gesell-
schaft; aber dennoch stehen sie him-
melhoch {iber dem tragischen Men-
schenleben, fern von Leid und Unter-
gang, in olympischer Lebenshshe. Ho-
mer ist in seiner letzten Haltung dem
Gottlichen gegeniiber nicht unfromm
und unehrerbietig oder gar ungldubig,

3 Dafl dabei das Géttliche nicht als ab-
strakte Form, sondern als konkrete Person
erfalt wird, ist ein echter Vorzug der ho-
merischen Religiositit. Die Vielzahl der Got-
ter und der Anthropomorphismus, die Uber-
tragung menschlicher Unvollkommenheiten
aufs Géttliche, bleibt natirlich der Irrtum,
gegen den auch schon die frithgriechischen
Philosophen eifern.

20%

wie es auf den ersten Anblick scheinen
mag. Deun es ist fiir ihn feststehender
Glaubenssatz, dafs alles, was geschieht,
nach dem Ratschluff der Gdtter ge-
schieht, und in der Weltregierung ver-
schmelzen die homerischen Gotter zua
einer Einheit, die in Zeus einen deut-
lichen Zug zum Eingottglanben auf-
weist, wenn auch getriibt durch die
heidnische, vorchristliche Vielgotterei.
Auch das Schicksal ist in die polare
Denkweise des Dichters einbezogen.
Teils nennt er es ,,Schickung der Gét-
ter®, teils 1aBt er auch die Gotter sich
dem Schicksal fiigen wie Menschen.
Dichter sind keine Theologen; das
Meuschliche steht im Vordergrand. Der
homerische Mensch ist cine festgefiigte
Einheit, solange er lebt. Erst nach dem
Tode zerfillt er in Leichnam (soma)
und Seele (psyche), die aber nicht un-
sichtbar ist, sondern als verkleinertes
Schattenbild des Lebendeu dem Munde
entfliecht. Im Leben ist er weltoffen,
ganz eingeordnet in den Kosmos von
Gottern und Menschen, sehr triebhaft,
aber im Handeln erstaunlich verniinftig
und lebenskundig.

Mit Hesiods Lehrgedichten in epi-
scher Form, der Theogonie, die zugleich
Kosmogonie ist, und der Schilderung
des Menschendaseins in ,,Werke und
Tage* werden wir nach der uns erhal-
tenen Uberlieferung hiniibergefiihrtzam
eigentlichen archaischen Zeitalter, das
mit der frithgriechischen Lyrik anhebt.

Das Epos als Gattung verlor sein Da-
seinsrecht, als die romantische Bewun-
derung vorzeitlicher Wildheit und Harte
dem Zukunftsideal des praktischen, an-
passungswilligen und giitigen Menschen
Platz machte, als man den Realismus
des Lebens zu erfassen begann, der sich
nicht mehr mit der Bewunderung der
alten Einfachheit zufrieden gab; als der
Mensch, seiner selbst unsicher gewor-
den, nicht mehr an einen unabinder-
lichen individuellen Charakter glaubte,
sondern an eine ,,ephemere”, mit dem
Wandel der Tage wechselnde Natur des
Menschen, der in Kampf und Not des
Lebens hineingestofen, das Dasein je-

307



Umschau

den Tag neu bewiltigen muff. Ge-
schichtlich bewegt und an Uberraschun-
gen reich, glich diese Zeit des ausge-
henden 7. und des 6. Jahrhunderts in
ihren Krisen und Ubergingen unserer
heutigen. Daher muten uns die litera-
rischen Bruchstiicke der friithgriechi-
schen Lyrik und Philosophie modern
an. Der Mensch fiihlt sich in den Flu
libermiichtiger, elementarer Ereignisse
gestellt und muf sich darin zu behaup-
ten suchen. Die politischen Kampfe des
Ubergangs vou der Monarchie zur Ari-
stokratie und von dieser zur Demokra-
tie mit dem Zwischenstadium der Ty-
rannis, die kriegerischen Drangsale
durch Barbareneinfille, die harten wirt-
schaftlichen Kimpfe beim Ubsrgang
von der Natural- zur Geldwirtschaft,
endlich die grofen religitsen Strémun-
gen der dionysischen Ekstase und der
Orphik, die den friihgriechischen Men-
schen erst die Scele als daimon, als et-
was Gottliches, vom Korper Geschiede-
nes, erleben liefBen: all dies mufite den
Menschen in seinen Grundfesten erbe-
ben lassen und war der Muttergrund,
aus dem der ,archaische Mensch mit
seinen charakteristischen Eigenschaften
hervorwuchs. Michtige Steigerang des
Gefiihlslebens, Entfesselung heftiger
und tiefgehender Leidenschaften und
Bildung kraftvoller Personlichkeiten
sind immer Friichte und Folgen beweg-
ter Zeiten gewesen.

Der Mensch dieser archaischen Epo-
che befindet sich in einem Zustand der
Hilflosigkeit (amechania) den elemen-
taren Ereignissen aufferhalb und in ihm
selbst gegeniiber; daher ist er bis in
seinen tiefsten Seelengrund hinein ,,psy-
chisch labil®. Seine Stimmung schwingt
zwischen Extremen hin und her und
kann jéh ins Gegenteil umschlagen:
Liebe und Hafl, Furcht und Freude,
Resignation und Begeisterung, Todes-
angst und Lebensmut wechseln in un-
unterbrochener Folge und plétzlichem
Umschwung. Dem entspricht die fiir
den archaischen Menschen so charak-
teristische ,,polare® Betrachtungs- und
Ausdrucksweise. Gerade dies gibt dem

308

archaischen Denken und Sprechen sei-
nen dynamischen Charakter. Diese po-
lare Ausdrucksform durchzieht alle Li-
teraturgattungen der griechischen Friih-
zeit. Sie findet in den Siegesliedern
Pindars ihre feinste lyrische Prigung;
in ihm erreicht die archaische Kunst
ihren hichsten Gipfel: spétarchaisch ist
die kunstvoll verschlungene Form, reif-
archaisch die prunkvolle Sprache, die
den Gedanken wie ein kunstvoll gefal-
tetes Gewand umbhiillt; echt archaisch
aber ist der Ablauf der Gedanken und
Vorstellungen: in immer flisender Be-
wegung, im Zickzackgang der Gegen-
siitze werden die Vorstellungen und Bil-
der des Dichters in unuuterbrochener
Folge polar auseinanderentwickelt. Das
Kostlichste aber — wie es sich in allen
archaischen Schdpfungen, der Kunst
wie der Wissenschaft findet, bei Pin-
dar jedoch zur letzten Verfeinerung ge-
steigert — ist die Beseelung des be-
handelten Gegenstandes. Trotz Schema
herrscht kein diirrer Schematismus, kein
klappernder Mechanismus abstrakter
und nur schwach empfandener, daher
unecht wirkender Begriffe, sondern es
pulsiert immer, wenn auch wie bei Pin-
dar in letzter Verhaltenheit, beseeltes
Leben, echt menschliche Empfindung,
gepaart mit feinem Gefiihl fiir die
Werte, die das Menschenleben adeln
und erst lebenswert machen. Diesen
ganzen Wertkomplex driickt Pindar in
seinen Siegesliedern immer wieder mit
dem Wort areté, Tiichtigkeit, Tugend,
Wert aus, dhnlich wie die mittelalter-
lichen Singer von ,,zucht, tugent, mize*
sprechen. Seine Art dichterischen Aus-
drucks bringt in uns Heutigen die Sai-
ten zum Klingen, die in der Gleich-
schaltung und Mechanisierung des Den-
kens und Lebens allzu lange stumm
bleiben mufiten. Wenn Pindar in sei-
nem achten pythischen Sisgeslied die
ganze Lage des archaischen Menschen
in dem Ausruf zusammenfaf3t: ,Ein-
tagswesen! Was ist jemand und was ist
niemand? Ein Schatten im Traum ist
der Mensch!“: haben wir diese Wahr-
heit nicht alle in tiefster Seele erlebt?



Umschau

Den philosophischen Hshepunkt die-
ser Zeit bildet unzweifelhaft Heraklit
aus Ephesos, der ,,Dunkle® (Skotcinés).
Er ist der Philosoph des Werdens
schlechthin, fiir dessen dynamische Be-
trachtungsweise des Daseins die Um-
wiilzungen unserer Zeit uns wieder Ver-
stindnis lehrten. Heraklits Stil ist aus-
gesprochen archaisch in der fortlaufen-
den Verkniipfung von Gegensatzpaaren;
es sei nur an sein bekauntes Wort er-
innert: ,,Der Krieg ist aller Dinge Va-
ter, aber auch aller Kénig!*“ Diese Anti-
thetische Ausdrucksweise entspricht wie-
derum seiner friithgriechischen Grund-
haltung. Alles entsteht aus seinem Ge-
gensatz, das Leben aus Tod, das Warme
aus dem Kalten usw.

In Heraklits Weltbild hat nur das
Werden Platz, und alles Leben besteht
nach ihm aus einem Spannungsgsfiige
von Gegensiitzen (,,gegenstrebige Har-
monie‘‘), das aber selbst wieder in be-
stdndigem Flusse ist: ,,Du steigst nicht
zweimal in denselben Fluf3!1* Das Prin-
zip dieses Werdens ist nach Heraklit
die Weltvernunft oder das Weltgesetz,
der Logos, der sich im ,,Urfeuer* kund-
gibt, aus dem alles Lebendige seine
Wiarme und Kraft empfingt. Dieses Ur-
feuer ist ,,gottlicher” Natur, und je
mehr Anteil der Mensch an diesem pan-
theistisch gedachten ,géttlichen® Ur-
feuer hat, desto mehr ist er ,,Mensch®,
weil er eben auch ,,g6ttlicher® ist, mehr
Anteil an der Weltvernunft hat: , Der
Mensch ist ein erloschener Gott und
ein entziindeter Leichnam.*

Begrifflich fassen kann man die Vor-
stellung Heraklits vom Werden durch
die Dynamik der Gegensiitze nicht. Aber
die polare Denkweise des friingriechi-
schen Geistes findet bei Heraklit ihren
vollkommensten Ausdruck. Es geht ihm
letztlich um die Erkldrung des Seins als
Spannungsmitte der polaren Gegensiitze.
Sein Einfluf auf das gesamte abend-
lindische Denken kann nicht hoch ge-
nug angeschlagen werden. Auch Pla-
tons Ideenlehre, nach der hinter dieser
Welt der Erscheinungen die Welt der
Idee, des wahren Seins, steht, ist ohns=

Heraklit nicht denkbar. Ebenso wenig
die ,Entelechie” des Aristoteles, das
Prinzip alles lebendigen Werdens, die
»geprigte Form, die lebend sich ent-
wickelt”, wie Goethe es ausdriickt.

Eine spite Auferstehung und Ver-
vollkommnung findet Heraklits Logos-
lehre in der stoischen Philosophie und
in dieser Form erobert sie sich die hel-
lenistisch-rémische Welt, um schlie3-
lich der christlichen Lehre dienstbar
gemacht za werden in den lapidaren
Eingangsworten des Johannessvange-
liums: ,,Jm Anfang war das Wort and
das Wort war bei Gott, und Gott war
das Wort“ (logos). Hier hat Heraklits
Logoslehre ihren wahren Sinn gefun-
den: Der eingeborene Sohn Gottes, der
ewige Logos, ist der wirkliche Triger
des letzten Sinnes alles Geschaffenzn,
wie er auch dessen Erlgser ist, und in
ihm findet sich die Versshnung aller
Gegensiitze, weil er Gott ist.

Pindar und Heraklit bilden Hohe-
punkt und Ausgang der archaischen Pe-
riode; Pindar fiir die archaische Dich-
tung, Heraklit fiir die friihgriechische
Philosophie, die nach den Urgriinden
des Werdens und Seins fragt.

Als besonderes Merkmal ist uns das
Gesetz der Polaritit in Leben, Dichten
und Philosophieren entgegengetreten.
Heraklit nennt es die zuriickgewandte
oder gegenstrebige Harmonie, Empe-
dokles die eintrichtige Zwietracht oder
zwiefiltige Eintracht von Liebs und
Haf}, Anzichung und Abstofiung. Die
Polaritit ist in der Tat das Urphino-
men der Dramatik von Natur und Geist;
sic herrscht durch alle Ordnungen des
Seins hindurch und bildet in ihrem selt-
samen Gegenspiel von Spanunung und
Losung das Hintergriindige, Geheimnis-
volle, Dimonische alles Daseins iiber-
haupt, inshesondere allen Lebens.

Wenn nun aber die friihgriechische
Dichtung und Philosophie grundsitz-
lich in der Weltimmanenz befangen
blieb — auch der Adelsnomos Pindars
ist so zu deuten —, so greift der erste
grofle griechische Tragddiendichter
Aischylos mit seiner Zeustheodizee dar-

309



Umschau

iiber hinaus und stellt an der Schwelle
zwischen altem und neuem archaischem
und klassischem Geist das menschliche
Dasein und Schicksal an seinen gebiih-
renden Ort: ,,Es ist so, weil es der All-
beweger, Allvollender Zeus beschlof3;
denn was konnte den Sterblichen ohne
Zeus geschehen, was von alledem wiire
micht gottgefiigt?* (Aischylos, Agamem-
non, Vers 1486 ff.)

Damit sind wir an der Wende zur
klassischen Zeit angelangt. dischylos bil-
det den Angelpunkt. Die griechische
Tragddie wird das Menschenschicksal
religios kliren: Aischylos wird in sci-
nem Zeushymnos kiinden, dafl der
Mensch nach gottlichem Ratschluf3
wdurch Leiden lernen® miisse, Sopholkles
in seinem Kulturlied der Antigone mah-
nen, der menschliche Geist miisse trotz
seiner Gewalt und Erfindungsgabe ,,das
gottliche Gesetz achten®, und seinen
Oedipus auf Kolonos die Hinfilligkeit
alles menschlichen Gliickes und die Un-
erforschlichkeit des gdttlichen Willens
kiinden lassen. Die griechische Philo-
sophie wird in Platon zau Gott als der
Idee des ,,Hochsten Gutes vorstofien,
Aristoteles wird Gott als letzten ,,Be-
weger® streng wissenschaftlich bewei-
sen und zugleich — als Frucht der Ent-
wicklung der klassisch-griechischen
Lehre vom Mafle und von der Mitte,
die aufs engste mit der friihgriechi-
schen Lehre von der Polaritit zusam-
menhéingt — nach dem Vorgange Pla-
tons auf die vier Kardinaltugenden das
System der Tugenden aufbauzn. Die
Stoa wird, zuriickgreifend auf Heraklit,
das Gottliche im Menschen und in der
Welt als den ewigen Logos kiinden;
Cicero und Seneca im besonderen wer-
den den Tugendhaften als den wahren
Weisen preisen. So wird die ganze An-
tike zum ,,Erzieher auf Christus hin®,
wie Klemens von Alexandrien sagt.

Albert Heitlinger S.J.

25 Jahre Vatikanstadt

Vor fiinfundzwanzig Jahren wurde
die ,,Rémische Frage“, die fast sechs

310

Jahrzehnte lang die Beziehungen zwi-
schen Vatikan und Quirinal belastet
hatte, endgiiltig bereinigt. Kardinal-
staatssekretidr Gasparri und Minister-
président Mussolini setzten am 11. Fe-
bruar 1929 ihre Unterschrift unter die
Lateranvertrige, die in drei Einzelab-
machungen, nimlich in einem Staats-
vertrag, einer Finanzkonvention und
einem Konkordat die Errichtung der
souverdnen Vatikanstadt (Civitas Vati-
cana — Cittd del Vaticano) brachten,
als Entschiidigung fiir den Verlust des
Kirchenstaates dem Heiligen Stuhl dis
Summe von 1750 Millionen Lire zu-
sicherten und die kirchenpolitischen
Verhiltnisse in Italien regelten.

Am 7. Juni 1929 traten die Lateran-
vertrige in Kraft. Damit begann fiir
das Papsttum eine neue Lage. Der erste
Kirchenstaat wurde im Jahre 754 durch
des frankischen Konigs Pippin Schen-
kung an Papst Stephan IIL. errichtet.
Pippin gab dem obersten Bischof zum
Hirtenstab das Fiirstenszepter. Die von
den Franken besiegten Langobarden
unter ihrem Kénig Aistulf mufiten ihre
mittelitalienischen Eroberungen wieder
abgeben. Dazu kamen noch Ravenna
und das bisher Ostrom unterstehende
tibrige Exarchat. Der frinkische Abt
Fulrad reiste im Auftrag seines Konigs
nach Rom und legte die Schliissel von
zwanzig Stidten und eine Schenkungs-
urkunde des Frankenherrschers auf
dem Grabe des heiligen Petrus nieder.
So vollzog sich die feierliche Begriin-
dung des ersten Kirchenstaates. Unter
dem Namen ,Patrimonium S. Petri®
sollte die Herrschaft des Papstes der
erste geistliche Staat des mittelalterli-
chen Europas werden. Es ist unniitz, zu
rechten, ob die Bindung von Altar und
Thron gut war — die pépstliche Sou-
verdnitit bewahrte das Papstium vor
einer Unterordnung unter die weltli-
chen Maichte, mdgen auch gewisse Zei-
ten wie die sieben Jahrzehnte von Avi-
gonon oder der ZwangsaufenthaltPius’ VL.
in Savona auf Befehl Napoleons hin
das Gegenteil zu beweisen scheinen.



