Otto Semmelroth, Vom christlichen Sterben

schaft Jesu, wiederherzustellen. Doch er hatte das Ziel nicht umsonst an-
gestrebt und alle seine Kriifte dafiir eingesetzt. Wenn sich drei Jahre nach
seinem Tod die Stiicke des zerbrochenen Wappens so miihelos und organisch
ineinanderfiigten, dann nicht zuletzt auch dank der unwandelbaren Treue
seines Lebens, dank der stillen aber unverdrossenen und zielbewuf3ten Ar-
beit, die er geleistet hat. Die Gesellschaft Jesu verehrt in P. Pignatelli, dem
»vecchio pilota®, wie ihn Pius XI. genannt hat, ihren zweiten Griinder. Und
die Seligsprechung (1933) und Heiligsprechung (1954) beweisen, wie be-
gnadet sein Leben nach der Meinung der Kirche fiir uns alle gewesen ist.

Vom christlichen Sterben
Die Wirklichkeit des Todes
Von OTTO SEMMELROTH S.]J.

Der November, gezeichnet vom Sterben der Natur, erinnert den Menschen
in unsehbarer Symbolik an seine eigene Todesverfallenheit. So ist dieser Mo-
nat von einer eigenartigen Trauer umwoben, mit der das menschliche Herz
die Mahnungen der Rhythmik seines Lebens vernimmt. Man mag dieses
Herzensgespiir leichtsinnig iibertdnen oder sich ihm trotzig stellen, — zum
Schweigen bringen kann man es nicht. Darin, wie die Menschen vor der
Wirklichkeit des Todes stehen, scheiden sie sich. So wird der Tod. selbst
zum sondernden Boten vor dem Gericht. ,,Es ist dem Menschen bestimmt,
einmal zu sterben, danach aber folgt das Gericht* (Hebr 9,27). Das ist
nicht nur ein tatsichliches Nacheinander. Der Tod nimmt in einem wahren
Sinne das Gericht vorweg; dieses ist seine gottliche Bestiitigung. Die All-
gegenwart der Todessorge im Leben des Menschen ist wie die Verwirk-
lichung des Petruswortes, daf’ ,,der Kairés da ist, in dem das Gericht iiber
das Haus Gottes beginnt* (1 Petr 4,17).

Diese scheidend-richtende Gewalt hat der Tod nicht nur in dem Sinne,
daf} seine erschiitternde Macht die Menschen driingt, ihre Entscheidungen
so zu fillen, daf} sie vor dem Gericht, das der Tod verhiillt, bestehen kénnen.
Die Art selbst, wie die Menschen sich zum Tode stellen, scheidet schon die
Geister. Nimmt der Mensch den Tod als blindes, unpersénliches Geschick
oder weify er in ihm eine personale Macht am Werk? Glaubt er an diese
Macht hinter dem Tod nur in dem Sinn, daf} sie in willkiirlicher Freiheit die-
ses Geschick verhiingt, so daf man es wohl oder iibel tragen muf}, oder ver-
steht er den Tod als Ausdruck einer Begegnung zwischen Mensch und Gott?
Das sind wesentlich voneinander verschiedene Lebenshaltungen, von denen
nur die letzte die christlich richtige ist. In ihr wird das Leben auf den Tod
hin als auf seinen zusammenfassenden Ausdruck gesammelt. Ein solches
Leben ist von der eschatologischen Erwartungshaltung bestimmt, von der
das Neue Testament voll ist. Wenn es da heifdt, ,,das Ende von allem sei

88



Vom christlichen Sterben

nahe* (1 Ptr 4,7), so ist das nicht Ausdruck einer irrtiimlichen eschatolo-
gischen Naherwartung des ersten Christentums. ,,Alles, was im personalen
Menschen eine neue (,,intentionale) Existenz hat, erlebt im Tode dieses
Menschen in einem wahren und heilsgeschichtlich bedeutsamen Sinne sein
diesseitiges Ende. In dieser Nihe des Endes von allem lebt jeder einzelne
Mensch, den der Tod jeden Augenblick bedroht. Von ihm miibte er seine
Entscheidungen bestimmen lassen wie das erste Christentum von seiner
Enderwartung.

Christlich gesehen dringt das Leben auf den Tod hin wie der Inhalt zum
Ausdruck. Der Tod ist nicht bloffes Ereignis und blindes Geschick, sondern
letztgiiltiger Ausdruck der gegenseitigen Begegnung von Gott und Mensch.

1. Der Tod als Ausdruck

1. Zunichst scheint es gar nicht moglich zu sein, den Tod als Ausdruck
zu deuten. Wo der Mensch als personales Wesen, das in sich geschlossen sich
selbst besitzt, in Freiheit diesen Selbstbesitz in der Begegnung mit dem an-
deren 6ffnet, gebraucht er den leiblichen Ausdruck. Dieser ist nicht ein fiir
allemal bestimmt, sondern wird meu und — wenigstens in gewissem
Ausmafs — schopferisch gebildet. Freilich braucht der Mensch materielle,
schon gepriigte Dinge, vorliegende und daher nicht erst durch die schép-
ferische Kraft seines Inneren geschaffene Ausdrucksmittel. Sie aber sind,
s0, wie sie vorliegen, noch nicht Ausdruck der jeweiligen inneren Wirklich-
keit. Dazu werden sie erst durch die Unmittelbarkeit und Urspriinglichkeit,
mit der die Person diese Mittel, den eigenen Leib mit seinen Gliedern und
die in der Umwelt bereitliegenden Dinge, nimmt und gestaltet. Immer ist
in dieser Ausdrucksgestaltung etwas Eigenes, Schopferisches, mag auch die
Grundgestalt des Ausdrucks Allgemeinbesitz aller oder vieler Menschen
sein. Die Art, wie dieser Mensch sich hier und jetzt in ihm ausdriickt, ist
eben doch seine eigene.

Diese dem Ausdruck wesentliche Eigenschaft — Wirkung einer frei sich
ausdriickenden Ursache zu sein — scheint es aber nun unméglich zu machen,
den Tod des Menschen als Ausdruck seiner persénlichen Haltung zu deuten.
Das Sterben hat nicht in der Entscheidung des Menschen seine Ursache.
Schon bevor der Mensch ins Dasein tritt, steht er bereits unter der Wirk-
lichkeit des Todes, die am Ende auf ihn wartet. Daf er sterben wird, ist
nicht in seine Macht gegeben, sondern lingst von einer anderen Gewalt be-
stimmt. Ja, es ist dem Menschen gar nicht erlaubt, selbst zu entscheiden,
wann der Tod sein Erdendasein zu Ende bringen soll. Paulus seufzt in auf-
richtiger Sehnsucht: ,,Ich verlange danach, aufgelost zu werden und bei
Christus zu sein® (Phil 1,23); aber er weif3, da er diese Sehnsucht nicht
zur Erfillung bringen darf. Der Tod hingt von Anfang an wie eine dem
Leben fremde Drohung iiber dem Menschen. Er {illt wie ein gewaltsames
Geschick ins menschliche Leben ein. Es mag schwer sein zu bestimmen,
welche Faktoren zusammenwirken und den Eintritt des Todes unberechen-

89



Otto Semmelroth

bar machen; sicher aber ist er dem freien Entschluf3 und der Wahl des
Menschen entzogen.

Kann sich unter diesen Umstinden der Mensch im Tod zu Gott hin so aus-
sprechen, daf} dieses Sterben Ausdruck seines Innern ist? ,,Der Tod ist das .
Tor zum Leben®, ist ein richtiger und viel gebrauchter Ausdruck christ-
licher Todesauffassung. Und das Offnen eines Tores kann zwar die ver-
borgene Absicht eines Menschen ausdriicken, dorthin zu gehen, wohin das
Tor den Weg freigibt. Wenn wir singen ,,Macht hoch die Tiir, die Tor
macht weit®, so meinen wir das als Ausdruck innerer Bereitschaft. Muf} es
aber als Voraussetzung dafiir nicht in die freie Wahl des Menschen ge-
geben sein, die Tiir zu 6ffnen oder verschlossen zu halten? Kann ein Tir-
offnen noch jene innere Haltung ausdriicken, wenn man die Tiir nicht hoch
»macht®, sondern durch ein Tor gedriingt wird, das fremde Gewalt geoff-
net hat? Und ist es nicht so mit dem Tod?

2. Und doch: ist es nicht bemerkenswert, daf? der Tod nur jenen Teil des
Menschen zum Erliegen bringt, in dem die Seele leibhafte Gestalt gewinnt,
withrend sie selbst ihr Ausdrucksorgan iiberlebt? Solange die Geistseele
den Leib belebte, war dieser durch seine jeweils verinderte Gestalt ihr
Ausdruck. Sollte nicht auch das Zerstortwerden des Organs der Seele in
einem wahren, wenn auch analogen Sinn selbst zum Ausdruck einer be-
stimmten Haltung und Entscheidung der Menschenseele werden kiénnen?

Im Gegensatz zu der spontanen und freien Verfiigung, die die Seele in
weitem Ausmaf} iiber die Haltung des Leibes hat, solange beide in Lebens-
einheit verbunden sind, kommt das Sterben des Leibes ungefragt und ge-
waltsam iiber sie und raubt ihr den Leib, der ihr Ausdruck war. Aber auch' wo
der Mensch seinen Ausdruck schopferisch gestaltete, war seine Freiheit schon
begrenzt. Auch bei unserem Leib liegt das Ausdrucks-,,Material* schon vor;
und selbst die Art, wie es gestaltet wird, ist weithin schon vorgegeben. Und
doch ist das kein Hindernis, daf3 der Leib wahrer Ausdruck des Inneren
werde. Die Secle dieses Menschen kann ihn sich aneignen und zum Organ
ihres Ausdrucks machen. Diese Aneignung geschieht unmittelbar und frei,
und die bestimmte Prigung, die der Ausdruck in der Hand dieser Secle ge-
winnt, ist immer noch irgendwie schopferisch.

Die Gebundenheit des Menschen an vorgegebene, nicht ganz der Erfin-
dungsgabe des einzelnen iiberlassene Gestaltung von Zeichen und Ausdruck
hat einen wichtigen, die Begegnung von Mensch zu Mensch deutenden Sinn.
Auf diese Weise wird dem Menschen bewufst, daf3 sein Gegeniiber nicht
erst durch seine eigene Anrede ins Dasein gerufen wird, sondern lingst da
ist; und daf® dieses Gegeniiber ein Eigenleben hat, das nicht von der schop-
ferischen Tat des ihm Begegnenden abhiingt. Daf} der Mensch, will er dem
anderen begegnen, in der Wahl seines Ausdrucks nicht willkiirlich verfahren
kann, sondern Gestalten tibernehmen muf}, die andere vor ihm geprigt
und benutzt haben, li3t ihn daran denken, daf sein Gegentiber bei aller
Partnerschaft doch eine gewisse Unantastbarkeit und Uberlegenheit hat.

90



Vom christlichen Sterben

Wenn der Mensch nun aber Gott begegnet, tritt er vor einen Partner,
dessen Uberlegenheit nur sehr zaghaft iiberhaupt von einem Partner spre-
chen lilt. Wo der Mensch mit Gott umgehen, ihm wirklich von Person zu
Person begegnen darf, ist er immer wieder in Versuchung zu doppelter
Einseitigkeit: entweder ist er vom Ierrschaltsanspruch Gottes so erfafdt,
daf} er an wahrhaft personale Begegnung nicht glauben kann; oder aber der
Glaube an die Gottbegegnung, zu der er berufen ist, bringt ihn in die Gefahr,
sich als gleichberechtigten Gottespartner zu withnen. Personale Gottbegeg-
nung bedeutet immer das heilige SelbstbewufStsein einer sogar von Gott
anerkannten Eigenwelt. In solcher Begegnung zugleich das Bewufitsein der
unendlichen Uberlegenheit Gottes lebendig zu halten, ist nicht leicht. Der
Mensch ist darin, ob er Gott begegnet und wie er es tut, frei. Er kann es tun
oder nicht, kann es in dieser oder jener Haltung tun. Anderseits ist nicht
Gott, sondern nur der Mensch selbst der Gewinnende, wenn er Gott be-
gegnet. Wenn nun immer schon die Gebundenheit des Menschen an vor-
liegende Ausdrucksweisen eine gewisse Unabhingigkeit des Begegnungs-
partners erkennen lif3t, wie kann dann die alles iibersteigende Uberlegen-
heit des gottlichen Gegeniiber dem Menschen besser zum Bewufitsein kom-
men als dadurch, daf’ er in der Wahl seines Begegnungsausdrucks ganz
gebunden ist, daf ihm fiir die Begegnung mit Gott Ausdrucksgestalten vor-
gegeben sind, an denen seine eigene Freiheit nichts mehr éndern, sondern
die sie sich nur aneignen kann?

Diese Gebundenheit des Menschen an vorbestimmte Ausdruckszeichen
kennen wir schon in jener Gott-Mensch-Begegnung, die in den Sakramenten
geschieht. Diese sind Ausdruckszeichen, in denen die Begegnung des Men-
schen mit dem Herrn innerlich vollzogen und leibhaftig ausgedriickt wird:
innerlich vollzogen, indem sich der Mensch als Empfinger in der sogenann-
ten ,,Disposition* Gott und Gott sich in seiner Gnade dem Menschen hin-
gibt; leibhaftig ausgedriickt, indem diese gegenseitige Hingabe in dem von
Sakramentenspender und -empfinger gemeinsam vollzogenen Zeichen ver-
leiblicht wird. Diese Ausdruckszeichen der Gottbegegnung sind nicht der
freien Wahl des Menschen iiberlassen, sondern von Christus ein fiir alle
Mal ,.eingesetzt”. Die Freiheit, die auch hier noch dem Menschen gelassen
ist, besteht darin, da} er die Gottbegegnung in diesem Ausdruck vollzieht
und den Zeichen ihre Wahrhaftigkeit gibt, indem er sein Inneres nach dem
Sinn dieser Ausdruckszeichen gestaltet.

Der Tod nimmt dem Menschen auch noch die Freiheit des Vollzugs. Ob er
sterben soll oder nicht, entscheidet nicht der Mensch, sondern einzig Gott.
Wenn also der Tod wirklich Ausdruck einer Gott-Mensch-Begegnung ist,
wird in ihm das Herrentum Gottes in einer micht mehr zu iiberbietenden
Weise dargestellt. Hier ist es dem Menschen nicht mehr gegeben, materielle
Elemente durch die schopferische Kraft seiner Seele spontan zu gestalten
und so von innen nach auffen die Ubereinstimmung von Inhalt und Aus-
druck herzustellen. Die Wahrheit des Ausdrucks wird beim Tode idhnlich

91



Otto Semmelroth

wie bei den von Christus als Ausdruckszeichen bestimmten Sakramenten
dadurch gewonnen, da der Mensch sein Inneres nach dem schon vorliegen-
den Ausdruck gestaltet. Das Zeichen wird diesmal nicht aus einem schon
verwirklichten Inneren gebildet, sondern steht iiber dem Leben des Men-
schen als Auftrag, das Leben so zu erfiillen, dafl der Tod sein wahrer Aus-
druck sein wird.

3. So ist der Tod des Menschen gemeint. Denn der Tod aller Menschen hat
seinen Sinn durch den Tod Christi erhalten. Christi Tod aber ist eindeutig
Ausdruck seiner Begegnung mit dem Vater. Als solcher ist er dadurch aus-
gewiesen, dafl er von der Heiligen Schrift und der Lehre der Kirche als
Opfer gedeutet wird. Von einem Opfer im eigentlichen Sinne spricht man
nur dort, wo die innere Hingabe, in der man Gottes unumschrinkte Herr-
schaft anerkennt und beantwortet, in einer leiblichen Handlung zum sicht-
baren Ausdruck gebracht wird. Deutet nun die Offenbarung den Tod Christi
als Opfer, so ist er eindeutig Ausdruck der Liebe des Sohnes zum Vater.
Und wie um den Symbolausdruck des leiblichen Sterbens durch einen
Wortausdruck noch deutlicher zu machen, scheidet Christus hin mit dem
Wort: ,,Vater, in deine Hinde gebe ich meinen Geist™ (Lk 23,46). Es ist
eine Hingabe des geistigen Inneren; sie geschieht aber im lelbhchen Tod.
Dieser wn'd erfahrbarer Ausdruck fur jene.

Vom Tode Christi her erfihrt der Tod jedes Menschen seine vor Gott
giiltige Deutung. Und diese erklirt nicht nur eine vorhegende Tatsache,
sondern erteilt einen doppelten Auftrag.

Wenn der Tod wirklich personaler Ausdruck sein soll, dann werden wir
ihn freiwillig iitbernehmen miissen. Mag auch zum Wesen eines Ausdrucks
nicht notwendig jene Freiheit und Unmittelbarkeit gehoren, in der die
Ausdrucksgestalt ganz aus dem Nichts erfunden und neu gesetzt wird, so
braucht doch der Ausdruck eine gewisse Freiheit, um wirklich das Innere
der Person zum Ausdruck zu bringen. Diese Freiheit wird da, wo sie dem
unendlichen Herr-Gott begegnet, eine von ihm gegebene Bestimmung in
freier Entscheidung anerkennen.

Der andere Auftrag ist der, daf wir durch unser Leben dem Tod seine
Wahrhaftigkeit geben. Zeitlich steht der Tod zwar am Ende unseres Lebens.
In seiner Ausdrucksgestalt aber ist er vorgegeben und wirkt vor seinem
Vollzug schon in unser Leben hinein als der Auftrag, dieses Leben so zu
leben, daf® am Ende der Tod ein das ganze Leben zusammenfassender
Ausdruck sein kann, durch den wir uns in Wahrhaftigkeit zu Gott, dem jede
Unwahrheit durchschauenden Richter, hin aussprechen. Um diesen Auf-
trag im Leben erfiillen zu konnen, miissen wir nun den Inhalt der Todes-
aussage erwigen.

II. Das Leben als sein Inhalt

Die liturgische Ankiindigung von Allerseelen im Martyrologium lafit kei-
nen Zweifel daran, daf} dieser Tag vom Allerheiligenfest her gedeutet wer-

92



Vom christlichen Sterben

den muf. Dadurch sind wir an das doppelte Gesicht des Todes erinnert. Mit
dem einen ist er dem Diesseits zugewandt, mit dem anderen dem mensch-
licher Erfahrung entzogenen Jenscits. Wollen wir den Tod zum wahren
Ausdruck unseres Lebens machen, so miissen wir beide Seiten des Todes
verwirklichen. So wird der Tod zum Zeichen, das den Christen von den
anderen scheidet. Kann man doch dem Tod nur dann eine dem Jenseits zu-
gewandte Seite zubilligen, wenn man an eine gottliche Aussage dariiber
glaubt; denn iiber sein jenseitiges Gesicht haben wir kein menschliches Wis-
sen. Es gehort zu jenen Wirklichkeiten, von denen Jesus zu Nikodemus
sagte, daf® kein Mensch sie kennen, sondern nur der Sohn von ihnen Zeugnis
geben konne, da er der einzige Augenzeuge sei (Joh 3,11—13).

Die diesseitige Seite des Todes scheinen auf den ersten Blick Christen und
Nichtchristen gleich zu beurteilen. Und doch! Schon hierin scheiden sich die
Menschen. Wenn irgendwo, dann zeigt sich hier, da} fiir den Menschen, der
die Offenbarung Gottes glaubend annimmt, auch die Wirklichkeiten dieser
Welt ein anderes Gesicht bekommen. Die dem Ewigen zugewandte Seite des
Todes leuchtet fiir den glaubigen Menschen auch durch seine dunkle dies-
seitige Seite hindurch.

Die dem Diesseits zugekehrte Seite des Todes, in dem wir uns endgiiltig
zu Gott hin ausdriicken werden, verbietet jedes allzu entschiedene Ja zur
diesseitigen Welt. Auch fiir den gliaubigen Menschen hat diese Seite des
Todes einen dunklen und schmerzlichen Sinn. Das Sterben scheint alles im
Leben geleistete Werk auszuloschen, in ein Nein hineinzuenden. Und
dieses Nein ist fiir den Menschen schmerzlich. Gerade dann, wenn er
sich voll an sein Werk hingab, driingt es ihn, dieses Leben wie etwas End-
giiltiges festzuhalten. Je mehr ein Werk wirklich menschlich vollzogen wird,
desto mehr gribt es seine Spuren in unser Innerstes ein. Was so zum Eigen-
sten geworden ist,dessen Verneinung kann man nicht gleichgiiltig hinnehmen.
Gegen diesen Trieb des Menschen, sein Leben und Werk auf Erden als
etwas Endgiiltiges zu betrachten, steht das Ende mit seinem unentrinnbaren
Nein. In dem Sinn ist die heute so beliebte, oft sehr mutwillig gesprochene
Aussage richtig, dafd des Menschen Leben ein Sein zum Tode ist. Damit ist
es in seiner Bedeutung, wenn nicht einfachhin verneint, so doch fragwiirdig
gemacht. Wir sollten allerdings dieses Nein zum menschlichen Erdenleben
richtig, das heifst christlich verstehen. Das aber kann man nur, wenn man
zugleich das jenseitige Antlitz des Todes als Ausdruck des Erdenlebens mit
in Betracht zieht und die Begriindung des Nein dort findet, wo die Offen-
barung sie uns durch den Tod Jesu Christi zeigt.

Christi Tod ist Siihne fiir die Siinde der Menschen. Darin aber ist er die
Sinndeutung fiir den menschlichen Tod iiberhaupt, der durch die Bibel wie
das Lehramt der Kirche ganz auf die Siinde zuriickgefiihrt wird. Er ist nicht
nur deren objektive Folge, sondern auch Strafe. Das erste Buch der Offen-
barung schildert uns als Entstehungsgeschichte des Todes, was im Rémer-
brief als alle Menschen beherrschendes Gesetz aufgestellt wird. Und das

93



Otto Semmelroth

Konzil von Trient definiert in seiner Lehre von der Erbsiinde ausdriick-
lich den Tod als Straffolge der Siinde des Menschen (Denzinger 788f.), der
nach Gottes Plan eigentlich vor dem Tod hiitte bewahrt bleiben sollen,
nicht aus der Kraft der Natur, sondern durch auflernatiirliche Gabe Gottes.
In der Siinde versuchte der Mensch sein diesseitiges Dasein von Gott los-
zulsen. Als Siihne dafiir und zugleich als Nein, auf das hin lebend der
Mensch alle Versuchung zur siindhaften Verherrlichung des Diesseitigen
als unwahr iiberwinden muf, setzte Gott den Tod ans Ende des Menschen-
lebens: ein Nein, das freilich nicht endgiiltig ist, sondern aufwecken soll zu
einem hoheren Ja. Der Mensch wird vor der Gefahr, sich in einem vor-
schnellen Ja an die Welt zu verlieren, durch das Nein des Todes bewahrt.
So laBt dieser in Wahrheit erst das eigentliche Ja frei werden, das allem
Irdischen innewohnt.

Denn der Tod verbietet auch ein endgiiltiges Nein zur diesseitigen Welt.
Die ganze Wirklichkeit des dunklen Boten und des Auftrags, den unser
Erdenleben von ihm empfingt, verstehen wir nur, wenn wir seine frohe Bot-
schaft horen. Paulus hat im 15. Kapitel des ersten Briefes an die Korinther
gezeigt, welcher Sinn dem Tode des Menschen vom Tode Christi her nach
Gottes Plan zukommt. Das Versinken des menschlichen Leibes im Tode ist
erst die eine Hilfte der Gesamtaussage. Ganz heiit sie: Auferstehung des
Fleisches.

Gewif}, diese Hilfte der Todeswirklichkeit fillt ins Jenseitige. Sie ent-
zieht sich deshalb unserem Vorstellungsvermégen, auch nachdem uns Got-
tes Offenbarung davon Mitteilung gemacht hat. Paulus hat im genannten
Kapitel grofSe Miihe, der Wirklichkeit des menschlichen Sterbens jene Deut-
lichkeit zu geben, die sie doch haben muf}, wenn sie als Motiv menschlicher
Lebensgestaltung wirksam sein soll; wenn sie als Teil des Gesamtausdruckes,
den der Tod bedeutet, durch das Menschenleben mit Wahrheit gefiillt wer-
den soll. Zu verstehen, wie der Menschenleib der Wertlosigkeit zu verfal-
len scheint und dann doch ,,verwandelt“ ersteht, ist dem Menschengeist nicht
gegeben. Da aber nicht nur die Dinge wirklich sind, die der Mensch ver-
stehen und aus der Erfahrung seines diesseitigen Lebens sich vorstellen kann,
sondern auch jene, welche er nur glauben kann, weil Gott sie ihm geoffen-
bart hat, muf® diese jenseitige Seite des Todes als ebenso wichtige Aufgabe
ins Menschenleben genommen werden. Der Tod muf$ auch nach dieser Seite
hin Ausdruck der Begegnung von Mensch und Gott sein.

Das geschieht in der Hoffnung. Sie ist jene Haltung, die im Wissen um
die in der Schattenseite des Todes ausgedriickte Vorlaufigkeit des Lebens
keinen Grund zur Verzagtheit siecht, sondern ausschaut nach einer hoheren
Endgiiltigkeit. Wichtig ist dabei, daf die diesseitige Schattenseite und die
jenseitige Lichtseite des Todes zwei Teilwirklichkeiten ein und derselben
Wirklichkeit sind. Es ist ein Tod, in dem die eine Doppelwirklichkeit aus-
gedriickt wird, von der unser Leben getragen war: es ist dieses eine Leben
auf Erden, das keine Endgiiltigkeit hat, sondern auf ein jenseitiges hin aus-

94



Georg Siegmund, Die geistige Seele als Formprinzip

gerichtet sein muf3; das aber doch eben als dieses irdische Leben von dieser
,Hoffnung* getragen und bestimmt sein soll. Es darf nicht so sein, daf} der
Mensch sein diesseitiges Leben als gleichgiiltig erachtet, weil ja doch erst
driiben das eigentliche Leben anfange, Dieses einstige, eigentliche und end-
giiltige Leben wird ja gerade hier und jetzt bestimmt. Dieses geheimnisvolle
Enthaltensein der jenseitigen Endgiiltigkeit in dem vorliufigen diesseitigen
Leben ist die Kraft des gliubigen Christen. Er dient im diesseitigen Leben
einem jenseitigen. Das bewahrt ihn vor beiden Fehlauffassungen: sein Er-
denleben endgiiltig zu sehen, denn es ist ihm Dienst am Zukiinftigen ; aber
auch sein Erdenleben zu leicht zu nehmen, denn in ihm {fiillt sich sein Tod
mit Inhalt, worin der Mensch alles sammelt und in endgiiltiger Gottbegeg-
nung zu Thm hin ausspricht. Und wie alle Begegnung mit Gott verwandelnde
Kraft hat, so hat die endgiiltige Gottbegegnung des Menschen in seinem
Tode die Wirkung, daf wir endgiiltig ,,verwandelt werden* (1 Kor 15,52).

Die geistige Seele als Formprinzip'
Von GEORG SIEGMUND

Von Aristoteles stammt das vielgebrauchte und selten richtig verstan-
dene Wort ,,Das Ganze ist vor den Teilen®, von ihm zuniichst im sozialpoli-
tischen Sinne gemeint, daf der Staat vor seinen Biirgern sei, von Thomas von
Aquin aber zu dem Sinne hin geweitet, daf® echte Ganzheit der Natur nach
frither ist als die Teile, weil erst die Ganzheit Teile zu Teilen macht.2 Da-
mit ist nicht gesagt, daf} unser Erkennen immer mit der Auffassung des
Ganzen beginnt. Das kann so sein. Meist beginnt unser Erkennen mit der
Auffassung vorlaufiger Ganzheits-Gestalten, die dann der tiefer dringende
Verstand in ihre Teile auflost, um sie im einzelnen zu untersuchen. Auch
hierbei geht er von vorldufigen Teilganzheiten wieder zu Unterteilen wei-
ter. So wird der als vorliufige Gestalt-Ganzheit aufgefafite Leib in eine
Summe von Organen zerlegt, diese wiederum in Gewebe, Gewebe in Zellen
und Zellen in Zellelemente. Bei dieser analysierenden Arbeit wird nir-
gendwo das innerlich verbindende Einheits-Band aufgefunden, somit nach
der Analyse der ganze Organismus rein additiv aus den Teilen zusammen-
gesetzt gedacht. Solches ,,Synthetisieren® bleibt an der Oberfliche, solange
nicht der alles verbindende Einheits-Sinn aufleuchtet, noch die die Ein-
heit real ausformende Kraft entdeckt wird. Wir nennen das von den Teilen
ausgehende Vorgehen, das die Teile als primére Bausteine setzt und die
Ganzheit als sekundire Folge ansieht, ,meristisch® (nach dem griechischen

I Dieser Aufsatz wird in ein demniichst im FEchter-Verlag, Wiirzburg, erscheinendes
Buch des Verfassers aufgenommen werden. ,,Die Natur des Menschen. Das Bild des mensch-
lichen Wesens als Grundlage seiner Heilbehandlung.*

2 Vgl. H. Schickling, Sinn und Grenze des aristotelischen Satzes: ,,Das Ganze ist vor
den Teilen* 1936. ‘

95



