Im dreifaltigen Licht

Von AUGUST BRUNNER S.].

Wohl keine grundlegende Lehre der Kirche spielt im christlichen Leben
und im christlichen Bewuftsein der heutigen Zeit eine so bescheidene Rolle
wie die Lehre von der Dreipersonlichkeit des einen Gottes. Sie bestimmt die
Fréommigkeit nur einiger weniger auserlesener Seelen. Das ist nicht immer
so gewesen. In den ersten Jahrhunderten stand die christliche Frommiglkeit
viel bewufiter im Angesicht von Vater, Sohn und Heiligem Geist; sie lebte
in Gemeinschaft mit ihnen, betete im Geist durch den Sohn zum Vater.
Heute hingegen konnte es beinahe scheinen, als sei diese Lehre héchstens
dazu geoffenbart worden, damit die menschliche Vernunft daran innewerde,
wie geheimnisvoll der wahre Gott doch ist. Gewif wiire auch das schon eine
grofle Aufgabe. Wir sind ja allzu leicht geneigt, uns Gott nach menschlichen
Mafen vorzustellen und zu glauben, was menschlich grof} ist, sei auch schon
an sich groff. Und was kénnte geeigneter sein, uns daran zu erinnern, daf}
die hochsten menschlichen Gedanken iiber Gott nur ein ferner Schimmer
seiner wahren Herrlichkeit sind, als die Wahrheit vom Dreifaltigen Gott?

Aber damit kann der Sinn dieses Geheimnisses nicht erschopft sein. Spricht
es doch vom innersten Wesen Gottes, von dem heiligen und schreckumwit-
terten Bereich, in den aus eigener Kraft kein geschaffenes Wesen einzu-
dringen, ja dessen Dasein es nicht einmal zu ahnen vermag. Es spricht von
Gott, der fiir das Geschopf Ursprung und Endziel bedeutet, der des Men-
schen Schicksal in seiner allmichtigen Hand hilt und von dem sein Heil
oder Unheil bestimmt wird. Je nachdem das innerste Wesen der Gottheit
beschaffen ist, wird sich aber auch der Mensch anders verhalten miissen.
Darum wirkt das Bild, das er sich von Gott macht, und mag es noch so un-
aussprechlich sein, auf seine Stellung zur Wirklichkeit, zu den Mitmenschen
und zur Welt ein. Die Vorstellung vom Absoluten, die jeder Mensch sich
auf irgendeine Weise bildet, ist der tiefste Ursprung seines Tuns und Las-
sens. Das weifd er zwar oft nicht; denn dieser Ursprung liegt tief innen in
seinem Sein, da, wo die unmittelbare Reflexion auf sich selbst gar nicht hin-
reicht. Aber eben weil dieses wortlose Denken aus solch letzten Tiefen
emporsteigt, darum bestimmt es den ganzen Umkreis menschlicher Haltun-
tungen und menschlichen Tuns. So wirkt auch still und verborgen die Lehre
von der Dreifaltigkeit auf unsere Kultur ein, und diese wiirde ihre ur-
spriingliche Kraft verlieren, sollte der Glaube an dieses Geheimnis unter-
gehen.

11 Stimmen 156, 9 161



August Brunner

Diese Behauptung klingt zuniichst nicht sehr iiberzeugend; denn die Drei-
faltigkeit spielt im Leben der Christen eine so verschwindende, kaum zu
bemerkende Rolle, und scheint zum Gegenstand schwer verstiindlicher Spe-
kulationen geworden zu sein, die einem kleinen Kreise von Theologen vor-
behalten sind. Aber sein stiller Einfluf3 ist dennoch grundlegend auch fiir
unsere immer ungliubiger werdende Kultur.

Unsere Kultur steht der Natur in einer Weise gegeniiber wie keine andere
in der Geschichte der Menschheit. Sie beruht auf der Herrschaft des Men-
schen iiber sie, auf der Uberzeugung, daf} es dem Menschen gestattet ist, in
sie einzugreifen und sie zu seinen Gunsten umzugestalten. Die neueste Ent-
wicklung hat diesen Eingriff, man méchte sagen bis ins Innerste der Natur
vorgetragen. Auf allen Gebieten glaubt man planend und lenkend die Natur
dahin bringen zu kénnen und zu diirfen, wohin sie aus sich allein nie ge-
kommen wiire. Auch auf das pflanzliche und tierische Leben erstreckt sich
dieser eigenwillige Zugriff des Menschen. Daf} diese Stellung zur Natur
nicht selbstverstindlich ist, sicht man daran, daf frithere Kulturen in einem
solchen aus dem Willen zur Macht geborenen Glauben einen frevelhaften,
prometheischen Ubermut des Menschen gesehen hitten, der die strafenden
Blitze des Himmels herausfordern miif3te.

In der Tat setzt diese Haltung voraus, daf3 der Mensch iiber der Natur
steht, dafl er einen festen Punkt auferhalb ihrer gefunden hat, von dem
aus er sie in Bewegung zu setzen vermag. Dieser archimedische Punkt ist
aber nichts anderes als seine Geistperson. Der Materialismus spottet seiner
- selbst, wenn er sich wissenschaftlich gebéirdet und zugleich diese letzte
Voraussetzung jeder Wissenschaft leugnet, die Unabhingigkeit des Men-
schen als Person von allem naturhaften Geschehen. Er ist wie ein Mensch,
der den Ast absiigt, auf dem er sitzt. :

Nun aber ist sich der Mensch dieses seines metaphysischen Ranges nicht
unmittelbar innegeworden, sondern erst dadurch, daf® ihm die Erkenntnis
zuteil wurde, daf® Gott als der allmichtige Schopfer so iiber der Welt steht,
daf} er ihrem Sein und ihrem Geschehen in keiner Weise verhaftet ist, dafl
er ihrer iiberhaupt nicht bedarf. Dem Heidentum ist diese reine Weltiiber-
legenheit der Gottheit nie aufgegangen und konnte es auch gar nicht. Darum
blieb der heidnische Mensch im letzten immer der Sklave der Natur; er
scheute sich, und mit Recht, tiefer in eine Natur einzugreifen, der er selbst
mit seinem ganzen Sein zugehorte. Er empfand selbst die ackerbauende Be-
arbeitung des Bodens oder die Erlegung von Jagdtieren als ein der Erde
oder dem Herrn der Tiere angetanes Unrecht, das mit Opfern und Be-
gehungen wiedergutgemacht werden miifte. Zu der freien und iiberlege-
nen Stellung, die der heutige Mensch der Natur gegeniiber einnimmt, fehlte
ihm die Freiheit und die Kraft. Es fehlte ihm das Wissen darum, daf das
Geschehen in dieser Welt nicht an sich fiir sein Heil entscheidend ist, son-
dern nur die Stellung, die er ihm gegeniiber einnahm. Mit diesem Wissen,
das das Christentum in voller Klarheit gebracht hat, erschlof} sich ihm ein

162



Im dreifaltigen Licht

neuer Bereich, der Bereich des wahrhaft Geistigen, das nicht nur in ab-
strakter Erkenntnis besteht, das Reich, das jenseits der Natur liegt und von
dem aus erst er sich als Herr, als seinsméflig {iberlegen, der Natur zuwenden
kann. Angerufen in seiner letzten Tiefe erwachte er zum Bewufdtsein von der
Weltiiberlegenheit der bis jetzt versiegelten und gebundenen Geistperson.

Daf} aber Gott der Welt unberiihrbar iiberlegen ist, daf3 sein Sein von ihr
verschieden ist und unabhiingig vom Bestand der Welt in sich selbst ruht,
das ging dem Menschen erst auf mit der Erkenntnis der reinen Personhaf-
tigkeit Gottes, der die Welt aus nichts zu schaffen vermochte. Fiir ein sol-
ches personhaftes Sein hatte ihm die eigene Erfahrung keinen Ausgangs-
punkt und kein Beispiel geboten. Denn das Personsein des Menschen steht
so iiber der Welt, daf} es zugleich an sie durch den Leib gebunden ist und
ihrer bedarf, um zu sich selbst zu kommen. Darum ist es auch immer in
Gefahr, in das Welthafte zu versinken und sich an es zu verlieren. Ja, es
muf} sich an die Welt verlieren, wenn es keinen iiberweltlichen Standpunkt
findet; denn es besitzt nicht die Seinsméchtigkeit, in sich allein zu stehen und
unbediirftig sich selbst zu geniigen. Darum konnte der Mensch sich selbst
klar und eindeutig als Geistperson erst dann erfahren, als er jenseits der
Natur in dem Gott, der allen innerweltlichen Seins unbediirftig ist, diesen
Ankergrund seines Seins gefunden hatte. Die absolute Personhaftigkeit Got-
tes und die Geistperson des Menschen konnen dem Menschen nur zugleich
kund werden. Streng daran gebunden ist auch der Glaube an die persénliche
Unsterblichkeit des Menschen, die etwas wesentlich anderes ist als die Fort-
dauer der Elemente, aus denen der Mensch besteht, auch iiber seinen Tod
hinaus. ;

Die Personhaftigkeit Gottes erschien aber solange als unfaflbar, ja wider-
spriichlich, solange Gott sich nicht selbst iiber die gottliche Art, personhaft
zu sein, ausgesprochen hatte. Vor allem war die Einheit Gottes micht mit
ihr in Einklang zu bringen. Wir wissen, daf} zur Person Gemeinschaft ge-
hort. Verlangte dieser Wesenszug micht eine Mehrzahl gottlicher Wesen?
Schreckte man aber mit den Philosophen vor dieser Folgerung zuriick, so
blieb nichts iibrig, als daf} die Gottheit, sollte sie nicht einsam fiir sich
bleiben, ohne sich mit der Welt auch nur in Gedanken einzulassen, ihre
Erginzung eben nur in der Welt fand. Die Welt schien zur vollkommenen
Entfaltung des gottlichen Seins notwendig und unentbehrlich. Damit wurde
gie aber ein Teil der Gottheit, als was sie im Heidentum tatsdchlich immer
angesehen worden ist. Damit wurde das Géttliche in die Welt und in das
Naturhafte hineingezogen und verfiel selbst dem Naturhaften. Die Gott-
heit war nicht mehr so weltiiberlegen, dafy der Mensch' sich an ihr iiber die
Natur hiitte erheben konnen. Sie teilte im besten Fall sein Schicksal, zwar
dem Naturgeschehen irgendwie als Person iiberlegen und doch mit ihm
unldsbar verbunden zu sein. Das Géttliche fiel mit den groffen innerwelt-
lichen Miachten zusammen, von denen der Mensch sich so abhiingig fiihlte,
daf} er sich nie davon wiirde befreien kénnen, ja, daf’ der Gedanke an eine

i 163



August Brunner

solche Befreiung schon als ein Frevel erschien, der nur Unkeil herauf-
beschworen konnte. :

Erst als sich Gott als den offenbarte, der er wirklich ist, als geheimnis-
voll dreipersonlich, als Vater, Sohn und Geist und doch nur ein Gott, da
verschwand diese berghohe Schwierigkeit. Da konnte der Mensch von ferne
ahnen, daf} ein solcher Gott in sich selig und frei sein kann, daf} in der voll-
kommenen Gemeinschaft der Kreis sich rundet und in der ewigen und
selbstlosen Anerkennung jeder Person durch die beiden andern sich in un-
endlicher Fiille das findet, was der Mensch so heif® und so vergeblich auch
fiir seine Person erstrebt, Vollendung des Selbstseins in der Fiille des Mit-
seins und innigstes und glithendstes Miteinander aus der Macht des immer
schon ganzen Selbstseins. Es wurde ihm ferner gesagt, dafl diese gegen-
seitige Anerkennung nur das Werk selbstloser Liebe sein kann, durch die,
menschlich und unzulénglich gesprochen, die hehren Drei in ihrem Sein so
innig und vorbehaltlos zusammenkommen, daf} sie ein Gott sind, ein Sein,
ein Erkennen, ein Wollen. Gott ist die Liebe; mit Staunen vernahm den
Mensch diese Offenbarung. Jetzt erst erschlof sich in seinem eigenen Sein
eine neue Tiefe, jene Tiefe, die dem Anruf der Welt entriickt ist und die
nur die Stimme des wahren Gottes aufweckt, damit der Mensch ihm ant-
worte. Von der Erfahrung dieser neuen Tiefe her begriff er nun auch, dafl
er bei aller Angewiesenheit auf Welt und Natur doch ihnen nicht zu ver-
fallen brauche. In sich selbst verspiirte er jetzt einen geheimnisvollen Be-
reich neuer Freiheit und Unverletzlichkeit, wo weder Tod noch Leben, we-
der Not noch Drangsal, weder Verfolgung, Hunger, Bléfe, Gefahr noch
Henkersschwert ihm etwas anhaben kann (Rém 8, 35 f£.).

Aber noch mehr. Nun konnte auch er die Einsamkeit in der Welt ertra-
gen, ohne zusammenzubrechen. Er wufte ja, das ewige Zwiegesprich des
vollkommenen gegenseitigen Verstindnisses geht weiter, was auch das Welt-
geschehen bringen mag; und eines Tages wird auch er daran teilnehmen
diirfen. So unverstanden er auf Erden auch bleiben mag, drei ewige Ant-
litze gibt es, die ein reines Verstehen sind auch fiir ihn. An ihrem Ver-
stehen kann auch sein eigenes Selbstverstindnis aufgehen und sich entfal-
ten wie eine Blume, die sich zu ihrer ganzen Schonheit 6ffnet. Mag die
Welt dreinsehen, wie sie will, ihr Ursprung ist viterlich giitig, reif an
ewiger Erfahrung und mildem Verstindnis. Und mag sich dem Guten in die-
ser Welt auch noch so viel Macht in den Weg stellen, es hat das siegende,
ewig jugendliche Ungestiim des Sohnes und wird sich durchsetzen. Und wie
schwer auch das Gesetz des Stofflichen auf ihm lastet, auch er ist getragen
vom Geist, der weht wo er will, der wic der Sturm einherbraust, man weif3
nicht, woher er kommt und wohin er geht, der Geist, von dem alle Bilder
gerade dieses eine vor allem aussagen, daf® er nicht haftet, daB er in der
Freiheit der Bewegung wie Wind und Feuer und Wasser seinem eigenen
gottlichen Wesen folgt, schwach dem Anschein nach, ja fast ohnmichtig,
und doch durchdringend und siegreich wie das Ungreifbare dieser Elemente

164



Im dreifaltigen Licht

des Lebens. Wer mit den Augen dieser gottlichen Drei die Welt zu sehen
vermochte, fiir den wiire sie nicht mehr unheimlich fremd und erschreckend.
Er wiirde auch seiner Gestimmtheit und seiner vertrauenden Haltung nach
zu dem Kinde Gottes, das im Garten seines Vaters wandelt, iiberall die brii-
derliche Gegenwart des Erstgeborenen vor aller Schépfung verspiirend, der
ihm in allem das belebende Werk des Geistes zeigt. Auf dem heidnischen
Menschen aller Zeiten lastet es als Schicksal, da® er glauben muf}, die letzte
Tiefe der Wirklichkeit sei unpersonlich, ohne Antlitz und ohne den ver-
stehenden Blick der Liebe, ein Ungeheuer, das ihn eines Tages verschlingen
mufd, weil es selbst nicht anders kann. Darum weint hinter aller lirmenden
Freude der Oberfliche die unaufhebbare Trauer der Verlorenheit und der
Vergeblichkeit.

Nicht Bediirftigkeit, sondern reine Liebe bindet den dreifaltigen Gott
an die Welt; aber sie bindet ihn ohne Abhéngigkeit, sie bindet ihn nur, weil
er ganz frei aus sich sich binden will. Dies mag uns erschrecken: kann Gott
nicht diese freie Bindung nach Willkiir wieder aufheben und uns unserm
traurigen Schicksal iiberlassen? Eitle Furcht: diese Liebe bindet enger und
unlosbarer als die Abhingigkeit. Ein Gott, der die Welt brauchte, der an
ihr sich selbst entwickelte, der miifite ja genau wie der bedrohte Mensch
zuerst an sich selbst denken. Er miilte im Menschen zuerst das Mittel der
gottlichen Selbstverwirklichung sehen. Wo seine und des Menschen Inter-
essen in Widerstreit gerieten, da miifite der Mensch zuriicktreten. Wie grau-
sam ist doch die List der Vernunft, die nach Hegel den Menschen betort
und ihn fir die Ziele der Gott-Welt-Entwicklung arbeiten lift, indem sie
ihm vorspiegelt, er tite es zu seinem eigenen Vorteil, um ihn dann wie ein
verbrauchtes Werkzeug wieder fallen zu lassen! Ein Gott, dem die Welt
keinen Zuwachs weder an Sein noch an Bewuf3theit noch an Seligkeit zu
bieten hat, der ist dazu frei, nur das Beste im Menschen im Auge zu haben;
keine Macht sonst vermochte es, ihn aus diesem Wohlwollen zu verdringen
oder ihn gegen den Menschen voreinzunehmen. Nur auf einen solchen Gott
kann der Mensch sich immer und unter allen Umstéinden und gegen allen
Augenschein vollkommen vertrauend verlassen. Nur ein solcher Gott kann
die Viterlichkeit, die Briiderlichkeit und das freie Geisteswirken in Person
sein; nur der dreifaltige Gott umféngt so liebend eine Welt, die er aus
grundloser und unbediirftiger Liebe erschaffen hat, fiir den selbstsiichtigen
Menschen kein geringeres Geheimnis als die Dreifaltigkeit selbst.

Und gerade dies ist unsagbar trostlich. Der Mensch weif3 dumpf, daf®
nur die vorbehaltlose Hingabe ihn erfiillen und zu sich selbst bringen konnte.
Aber zugleich fiirchtet er sich vor ihr; denn er meint, daf’ er sich in ihr als
dieser einmalige Mensch verlieren, daf} er untergehen muf. Und er verspiirt
nicht weniger klar, daf8 dies nicht sein darf, daf’ sich sein ganzes geistiges
Sein gegen einen solchen Selbstverlust, gegen das Zergehen im Nichts striubt.
So wird er von dem Verlangen nach Hingabe und von der Sehnsucht nach
Selbstsein hin und her gezerrt und kommt nicht zur Einheit und Geschlos-

165



August Brunner

senheit des Daseins. In sich zerrissen, bleibt er von sich selbst getrennt. Aber
jetzt vernimmt er staunend, dafl nur die falsche Hingabe an das Unterper-
sonliche den Tod des Selbstverlustes bringt und daB nur das falsche Selbst-
seinwollen der Selbstsucht von der wahren Hingabe bedroht wird. Das wahre,
das beseligende Selbstsein hingegen erfiillt sich gerade in der Hingabe der
Liebe. Die Personen der Dreifaltigkeit sind so einmalig, und darum so nur
sie selbst, so verschieden, dafl daran gemessen, die grofdten Unterschiede
zwischen Geschipfen wie langweilige Wiederholungen wirken miissen. Aber
jede Person bejaht das Anderssein der beiden andern, ist mit ihm so tief
und innig einverstanden, und sie durchdringen einander in ihrer reinen Gei-
stigkeit so bis zum letzten Winkel ihres Seins, daf hier das verwirklicht ist,
was als Ahnung nunmehr auch in jeder menschlichen Liebe ruft und lockt:
die Drei sind ein Gott. Wie Liebende schen sie durch die gleichen Augen,
haben nur einen Geschmack und nur ein und dasselbe Urteil iiber alles. Sie
sind schon im Sein so unzertrennlich, da3, wo die eine Person ist, durch dig
gleiche geistige Bewegung auch die andern sind, frei aus jener allerhéchsten
Notwendigkeit, die die Liebe ist.

Stammelnd nur kann der Mensch versuchen, dieses gottliche Leben mit
seinen so unendlich unzulinglichen Worten preisend zu sagen. Wenn er
auch nur ein wenig begriffe, was es bedeutet, dal er aus freier Liebe be-
rufen ist, in diese Gemeinschaft einzutreten, das Wort des Sohnes mitzu-
sprechen, in der Liebe des Geistes zu atmen und sich eingehiillt zu fiihlen
in die Viterlichkeit, in der auch sein eigener Ursprung ruht, er miiite vor
innerer Freude vergehen. Unausdenklich ist es, aus Gnade dazu berufen zu
sein, einmal hineingenommen zu werden in die ewige Vertrautheit mit den
Drei, in dieses glithende Meer, in diese wogenden Flammen, in den brau-
senden Sturm dieser Hingabe! Nur geleitet von dem Erstgeborenen vor
aller Schopfung, an seiner Hand, gleichsam uns schiitzend hinter seiner -
briiderlichen Menschheit, in der Teilnahme an seinem Leben auf Erden
sozusagen eingeiibt {iir das Uberschwengliche, das unser wartet, innerlich
verwandelt durch den Geist und von ihm gestihlt fiir das Ubergeschopf-
liche des neuen Lebens, nur so ist es uns gegeben, den heiligen Kreis zu
iiberschreiten, ohne zu vergehen.

Der Gott der Philosophen, der Gott, den wir aus seinem Werk, der Welt,
mehr erahnen als erkennen, hat leicht ein erschreckendes und unnahbares
Aussehen. Wenn er iiberhaupt ein Gesicht hat. Und allzu leicht meint der
Mensch, da} so ein Gott zu grof ist, als daf er sich um Welt und Menschen
bekiimmern konnte. Was bleibt ihm dann anderes als die Verzweiflung
oder der Riickfall in eine Primitivitit, wo das Grofte und Schénste an ihm,
seine eigene Menschlichkeit, seine Weltiiberlegenheit und echte Geistig-
keit wieder wie gebannt und versteinert in den Dimmerschlaf versinkt, und
der Mensch sich dann als ein blofes Naturwesen mifversteht, als ein Trauer-
spiel, das unterbewufite psychische Michte auf der Biihne seines Bewuft-
seins auffiihren, womit er selbst aber nichts zu tun hat, weil es ja ein Selbst

166



Karl H. Pahler, Universitdt und katholischer Uffentlichkeitsanspruch

iiberhaupt nicht gibt. Verkrampfte Verzweiflung oder lappische Primitivi-
tit bieten sich dem heutigen Menschen als Erlésung an. Er beginnt an der
Kultur zu leiden, weil er fiihlt, daf} seine geistige Kraft fast nicht mehr hin-
reicht, wie ein Atlas die selbstgeschaffene Welt auf die Schultern zu nehmen
und vor dem Sturz in den Abgrund zu bewahren. Die Fremdheit der Welt,
die in christlichen Jahrhunderten fast verschwunden war, so dafy der Mensch
sich voller Zuversicht an die Erforschung der Natur wagen konnte, wendet
uns langsam wieder ihren versteinernden Anblick zu. Thr Medusenhaupt
steigt wieder herauf, das der in der Welt nicht heimische Mensch einst der
Herrscherin der Welt zuschrieb. Alle Viterlichkeit, alle Briiderlichkeit, alle
Freiheit des Geistes drohen wieder aus ihr fortzugehen, oder vielmehr, dem
Menschen, der den wahren Gott vergessen hat, erblindet das Auge wieder,
das ihm erdffnet worden war, und er sieht und verspiirt nichts mehr von
ihnen. Was hilft aber alle Technik in einer eisig gewordenen Welt? Wozu
anders dient sie dann, als dazu, da} die Verzweifelten einander die Giiter
der Erde neiden, von der sie Heil und Friede siichtig erwarten, und daf} sie
die Technik dazu beniitzen, sich gegenseitig um dieser Giiter willen zu mor-
den? Doch der Gliaubige wei’, da’ auch iiber dem Unglauben des Menschen
die reine Vaterschaft Gottes wacht, daf3 die Briiderlichkeit des Sohnes auch
ihn nicht seinem Schicksal iiberlif3t, und daf} auch heute der Geist durch
unsere Welt weht, wo er will, und das Tote wieder zum Leben erweckt.

So unausdenklich iibermenschlich das Geheimnis des Dreifaltizen Gottes
auch ist, so ist es doch zugleich das menschlichste aller Gotteshilder. Nicht
nur wegen der uralten und ehrwiirdigen Namen des Vaters und des Sohnes,
sondern weil Gott lebendige Gemeinschaft, ein ewiges Sprechen, Vernehmen
und Zustimmen ist in personhafter Reinheit und Fiille. Nicht mehr in Wor-
ten, die verhallen, sondern das, was das menschliche Gesprich, unwissend
warum, von ferne erahnt, wenn es auf seinem Hohepunkt iiber der Fiille des
zu Sagenden, nicht mehr zu Sagenden ins Schweigen iibergeht, daf man als
der, der man ist, ganz sagend und vernchmend und iibereinstimmend sei.

Universitit und katholischer Offentlichkeitsanspruch

Von KARL H. PAHLER

In merkwiirdiger Weise hat sich heute gegeniiber dem 19. Jahrhundert
das Verhiltnis von katholischer Kirche und Offentlichkeit gewandelt. Der
Kampf zwischen geistlicher und weltlicher Herrschaft, zwischen staatlicher
und kirchlicher Hierarchie gehort der Vergangenheit an. In steigendem Maf3e
mufite der Staat im ,,Zeitalter des Ausgleichs® auf seine Omnipotenz ver-
zichten gegeniiber den wahren Trigern der gesellschaftlichen Entwicklung,
gegeniiber den aus den sozialen Kdmpfen des 19. Jahrhunderts sich heraus-
bildenden grofien sozialen Gruppen. So wurde der Kulturkampf ebenso wie

167



