Holderlins Christus-Bild

Von EDUARD LACHMANN

Die Gretchen-Frage: ,,Wie hiltst du es mit der Religion ?* wird von einem
schlichten Gemiit, das sicher im angestammten Glauben wohnt, an den frei
schweifenden ungebundenen Geist gerichtet. Die Antwort ist immer unbe-
friedigend, es kann nicht anders sein. Trotzdem wire es, wenn auch nutzlos,
immerhin denkbar, daf einer diese Frage an den Menschen Hélderlin —
nicht an den Dichter — richtete. Er war sozusagen auf Staatskosten als
Theologe ausgebildet worden, und die Ausfliichte, mit denen er sich um eine
Pfarrstelle herumdriickte, hiitten den Argwohn seiner Lehrer im Stift sehr
wohl erregen kénnen. Aber waren nicht Hegel und Schelling seine Stifts-
briider gewesen? Wie, wenn an diesc die Frage gerichtet worden wire ? Und
welches orthodoxe Maf fiir Rechtgliubigkeit hiitte man anwenden sollen?
Um die Wende zum 19. Jahrhundert war vom , festen Buchstaben®, an den
zu glauben war, gerade in der schwibischen Heimat Hélderlins nicht viel
die Rede mehr. Kommende Geistesgewitter erschiitterten die Luft, ein Wir-
belsturm braute sich hinter pietistischer Enge zusammen, gerade auch hin-
ter den wohlbehiiteten Mauern des Tiibinger Stifts.

Jene Gretchenfrage ist aber tatsiichlich an den Menschen Hélderlin jahr-
aus jahrein von seiner besorgten Mutter gerichtet worden. Wir kennen seine
Antworten und haben keinen Grund, sie als Ausfliichte zu nehmen, was bei
einem so reinen Geist wie Holderlin, noch dazu seiner Mutter gegeniiber,
gar nicht vorstellbar wiire.

Eine rationale Antwort auf die Situation ist leicht zu geben. Ein Uber-
lieferungsglaube ohne lebendige Vorstellung von der Allgegenwart Gottes
lafit seinen Bereich leer erscheinen. ,,Nah ist, doch schwer zu fassen der
Gott*, dieser Anfang der Patmos-Hymne ist eine Klage iiber das entgottete
Weltfeld. Der Gott der Theologen ist zu einem tauben, sich verhiillenden
Gott geworden; wenn und wie die Theologen von ihm reden, erscheint das
dem Dichter wie eine Blasphemie.

An den Dichter Holderlin aber die Gretchenfrage zu richten, wiire in der
Tat widersinnig. Wohl ist die religiose Sphiire von der dichterischen scharf
zu scheiden, der Dichter ist nicht Prophet im alttestamentlichen Sinne, er
verkiindet keine fiir andere verbindlichen religiosen Wahrheiten. Auch das
Wort vom Dichter als ,,Scher* (vates) darf nicht etwa religios gedeutet wer-
den. Dennoch dichtet, wie Goethe gesagt hat, im Dichter wohl stets ,,eine
iltere, kindlichere, eine wundergliubige, homerische, géttersichtige Schicht
mit®. Holderlin nannte den Dichter einen, der dem ,,;Hochsten‘ geeignet ist.
Man kann das gar nicht ernst genug nehmen. Er reicht mit seiner Erfahrung,
seinen Gesichten, Visionen hiniiber in den unsichtbaren Bereich der Wahr-
heit. Von ihr plétzlich wie von Licht oder Feuer getroffen, formt er in der
Sprache ein dichterisches Bild. Dieses Bild gibt uns eine natiirlicherweise

332



Hélderlins Christus-Bild

riatselhaft erscheinende Kunde von Vorgiingen im Bereich der Wahrheit, es
ist ein wirkliches Zeichen der Allgegenwart Gottes, ein Wink, ein Schnitt-
punkt des Zeitlichen mit dem Uberzeitlichen (,,intersection of the timeless
with time®, T. S. Eliot), von dem auch der griindlichste Gottesgelehrte nichts
wissen und darum auch nicht viel halten kann. Kein Wunder, daf} diese
Bilder hiretischen Glanz haben, sie sind nicht fiir die Orthodoxie bestimmt.
Auch hier wieder ein Wort des alten Goethe, um das Hiretische an einem
Einzelzug darzustellen. Dichtend seien wir Polytheisten, wihrend wir sitt-
lich Monotheisten seien (und als naturverbundene und naturforschende We-
sen ,,alles voll von Gottern in hylozoistisch-pantheistischem Sinne sehen).
In jener polytheistischen Schicht sieht Goethe das speziell dichterisch Pro-
duktive beheimatet.

Aber nicht mit Goethes Pantheismus soll der Fall Hélderlin verglichen
oder erklirt werden. Sein Fall ist sehr viel spezieller gelagert. Allerdings hat
der junge Hélderlin der in seiner Zeit und in seinem Lebenskreis miichtigen
Zeitstromung des Pantheismus seinen Tribut gezahlt. Mit seinen Stiftsfreun-
den vereinigte er sich unter dem Zauberzeichen Hen Kai Pan und in seiner
Dichtung, vor allem im Wasser- und Fluf3symbol, hat er der panentheisti-
schen Sehmsucht: ,,Zuriick ins All die kiirzeste Bahn* hinreif’enden Aus-
druck gegeben. Schlief3lich ist der ,,Empedokles nichts anderes als die Er-
fiilllung jener Sehnsucht. Man darf aber nicht iibersehen, dafs Hélderlin von
Anfang an jene Sehnsucht als eine Art menschlichen Frevel angesehen hat.
Die Rheinhymne zeigt im Flu3verlauf die Grenzen fiir titanischen Ubermut
auf,und die Spitstufe des Empedokles fiihrt als Gegenspieler des Empedok-
les den weisen Manes ein, der an den Helden die Frage richtet, ob er denn
den Sprung ins Nichts oder ins All wagen diirfe. Dies ist in einer Schrift
von Beda Allemann, ,,Hélderlin und Heidegger®, Atlantis Verlag, Ziirich,
Freiburg im Breisgau 1954, neuerdings iiberzeugend und mit bestechenden
Griinden nachgewiesen worden, vor allem daran, wie und warum auf den
verschiedenen Stufen der Empedokles-Dichtung die viel erdrterte Schuld-
frage bei Empedokles immer mehr an Gewicht verliert.

Beda Allemann findet fiir jene Todessehnsucht die gliickliche Formel
einer ,,empedokleischen Haltung®, wihrend er die Gegenposition die ,,ko-
nigliche Haltung* nennt, aus Hélderlins Anmerkung iiber ein Pindarfrag-
ment abgeleitet. Damit sind ein fiir allemal richtunggebende Erkenntnisse
ausgesprochen. Holderlin entscheidet sich fiir die ,konigliche Haltung®,
das Leben muf} durchgestanden und darf selbst nicht einmal aus Enthusias-
mus weggeworfen werden.

Ohne der Erérterung vorzugreifen, sei schon hier nur fragend aufgewor-
fen: Wenn man etwa bei Holderlin eine antike und eine christliche Denk-
weise feststellen sollte, wie auch immer sich beide zueinander verhalten mé-
gen, zu welcher wire wohl die empedokleische Haltung zu rechnen? Kann
man in der Dichtung Hélderlins die Gestalt Christi der von ,,der Erde fort-
jauchzenden Todeslust® zurechnen, seinen frithen Tod einer ,,empedoklei-

333



Eduard Lachmann

schen® Haltung zuschreiben? Oder entspricht die panentheistische Denk-
weise nicht vielmehr dem, was wir gerade im antiken Weltgefiihl und nicht
im christlichen als herrschend annehmen?

Zunichst die Frage: Was hat Holderlin von den Géottern Griechenlands
ausgesagt? Es fillt auf, daf} nicht viel von dem homerischen Polytheismus
zu spiiren ist. Genannt werden nur wenige Gottheiten. Unabweisbar ist,
dafy er nicht wie Schiller und die Zeitgenossen von der Antike als einem
schénen Traum der Menschheit gesprochen hat. Die griechischen Gotter
sind bei Hélderlin echte Seinsbilder des Wahren. Sie wirken heute nicht
mehr. Aber in ihrer Zeit und in ihrem Raum verbiirgten sie den Menschen
einen immerwihrenden Géttertag, eine Sichtbarkeit des Gottlichen, so etwa
wie sich der Christ die Zeit vor dem Siindenfall vorstellt. Holderlins grie-
chische Vision hat wahrlich einen paradiesischen Glanz.

Auf jenen griechischen Géttertag folgte die christliche Nacht, auf die
Géottergegenwart die Gottesferne. Es hat zunichst den Anschein, als ob Hsl-
derlin die Griechenzeit und ihre Gotter iiber das abendlindische Christen-
tum stellte. Seine elegische Klage iiber das Hinwegschwinden jenes Gotter-
tages lafit wenigstens darauf schliefRen.

Aber wie verhilt es sich damit in Wirklichkeit? Daf die griechischen Got-
ter wahngeschaffene Gotzenbilder gewesen seien, klingt angesichts der Hol-
derlinschen Verherrlichung wie eine Blasphemie. Die Realitiit selbst ist
schwer greifbar. Jedoch wird ein Religionsforscher der griechischen Antike
vor vielen Aussagen Hélderlins den Kopf schiitteln. Sie sind, namentlich
in den Anmerkungen zu den Sophokleischen Tragédien von blitzhaft er-
hellender Kraft, aber héchst unorthodox, wenn das Wort erlaubt ist. Was
soll der Erforscher der griechischen Religion mit dem Kernsatz Hélderlins
in den Anmerkungen zur Antigone anfangen, wonach der Charakter des
Zeus dadurch bestimmt werde, ,,das Streben aus dieser Welt in die andere
zu kehren zu einem Streben aus einer anderen Welt in diese®. Zumal spiter
diesem Satz folgt: , Fiir uns, da wir unter dem eigentlicheren Zeus stehen,
der ... den ewig menschenfeindlichen Naturgang, auf seinem Wege in die
andere Welt, entschiedener zur Erde zwinget.*

Am Ende, in den Christus-Hymnen werden vor allem Herakles und Dio-
nysos genannt. Die gewichtige Rolle, die hier Herakles unter den griechi-
schen Gottern spielt, wird den Religionsforscher ebenso iiberraschen wie
die mifligende, volkerbefriedende Wirkung des Dionysos, ,.der an die Wa-
gen spannte die Tiger®. Mit Sicherheit erkennt man, daf dieser Dionysos
Hélderlins nicht das Dionysische verkorpert, wie es von Nietzsche neu in
die Welt gerufen worden ist.

So wie der orthodoxe christliche Theologe auf Schritt und Tritt bei Hol-
derlin auf Hiresien zu treffen scheint, nicht anders der wissenschaftliche
Religionsforscher; und doch werden beide trotz aller Hiresien von der Macht
und Gewalt der Aussagen Holderlins ergriffen sein.

Diese Zwiespiltigkeit hat zi einer zwiespiltigen Auslegung gefiihrt. Es

334



Holderlins Christus-Bild

gibt eine interpretatio graeca und eine im Schatten stehende, beliichelte in-
terpretatio christiana. Fiir die interpretatio graeca sind die Christus-Hym-
nen Holderlins eine Verlegenheit, withrend die Aussagen Holderlins tiber
die griechischen Gétter der interpretatio christiana keine Schwierigkeiten
bereiten (Guardini, Przywara).

Denn so befremdend fiir ein christliches Gemiit auch Holderlins Klage
um den entschwundenen Géottertag klingen mag, daf3 eine geschichtliche
Kontinuitit zwischen Antike und Christentum besteht, kann nicht geleug-
net werden, und welcher Christ kénnte den Griechen vorwerfen, daf sie ihre
hohe Zeit vor Christus gehabt haben? Ein christlicher Kirchenlehrer sagt,
daf} die griechischen Gotter abdanken muften, entthront wurden.

Es liegt nahe, sowohl die einseitige interpretatio graeca wie eine einseitige
interpretatio christiana abzulehnen und zu erkennen, dafy Hélderlin, wenn
er als Dichter spricht, antike oder christliche Bilder nur als dichterische
Bilder fiir seine echten Visionen gebraucht. Man kénnte das leicht an jeder
seiner Hymnen nachweisen, sie treffen das Wahre und nur unser beschriink-
tes Verhiltnis zur Wahrheit hindert uns, sie als Wahrbilder zu erfassen. Der
Rat bedeutender Minner, jeden Auslegungsversuch zu unterlassen, hat vie-
les fiir sich.

... Wie Morgenluft sind nemlich die Nahmen
Seit Christus. Werden Triume. Fallen, wie Irrtum
Auf das Herz und tédtend, wenn nicht einer
Erwiigt, was sie sind und begreift.

Das ,,Erwiigen” und ,,Begreifen‘* wird aber, wie man sieht, keineswegs
abgewiesen, und Verzicht auf Auslegung fiihrte dazu, an dem Ringen Hélder-
lins um Klarheit in seinen Christus-Hymnen vorbeizusehen.

Martin Heidegger, dem wir auf einem dem Philologen nicht zugénglichen
Wege tiefe und iiberraschende Einblicke in das Wesen der Dichtung Hol-
derlins verdanken, kennt weder eine interpretatio graeca noch eine inter-
pretatio christiana. Indem er das metaphysische Vorfeld durchstofit, ge-
langt er an die Grenze des Raums, wo sich die Visionen Holderlins voll-
ziehen.

Aus Raumgriinden sei ein kleines Fragment aus der Titanen-Hymne an-
gefiihrt:

Noch aber hat andre

Bei sich der Vater.

Denn iiber den Alpen

Weil an den Adler

Sich halten miissen, damit sie nicht
Mit eignem Sinne zornig deuten

Die Dichter, wohnen iiber dem Fluge
Des Vogels, um den Thron

Des Gottes der Freude



Eduard Lachmann

Und decken den Abgrund

IThm zu, die gelbem Feuer gleich, in reiflender Zeit
Sind tiber Stirnen der Minner,

Die Prophetischen, denen méchten

Es neiden, weil die Furcht

Sie lieben, Schatten der Hélle.

Das ist weder panentheistisch noch griechisch noch christlich, sondern
eine gewaltige Vision eines wirkenden, wirklichen Gottes; wie kliglich
versagt vor einer solchen Bildgewalt eine interpretatio graeca oder chri-
stiana.

Aber Holderlin selbst verbietet uns den bequemen Ausweg, seine Aussagen
als Ritselschrift jenseits aller begrifflichen Faflbarkeit hinzunehmen. Ge-
nauere Priifung ergibt, daf} er selbst in den spéiten wahnsinnumwdlkten Aus-
sagen immer das Wahre trifft, seine Klage um den schwer zu fassenden
Gott, dessen ,,Fehl hilft“, trifft mit prophetischer Sicherheit unsere eigene
Existenz. Sein Hymnen-Werk gipfelt in drei Christus-Hymnen, einmal
»Die Friedensfeier®, so genannt nach einer kiirzlich aufgefundenen Rein-
schrift, von der wir freilich nicht mehr sagen konnen, als daf sie formal ein
abgeschlossenes Ganzes ist, nicht aber ob sie wirklich als letzte Fassung der
Fragmente: ,,Versohnender der du nimmer geglaubt . . .“ anzusehen ist. So-
dann die Hymne: ,,Der Einzige* und schliefilich die Hymne: ,,Patmos®.

In diesen drei Hymnen, von deren letzten zwei noch Fassungen aus der
Wahnsinnszeit vorliegen, ringt Hélderlin um das Problem, das bisher zwi-
schen den Zeilen angedeutet wurde, niimlich wie Christus mit der griechi-
schen Gotterwelt zu verbinden ist. In diesen Christus-Hymnen finden sich
so viele priizise Aussagen iiber Christus, daf wir vor ihnen nicht den Kopf
in den Sand stecken konnen.

Je nach Neigung zur interpretatio graeca oder zur interpretatio chri-
stiana laf3t sich nun leicht durch Hervorhebung des einen und Unterdriickung
des anderen eine Einheitlichkeit des Dichtungsbildes festlegen, die in Wirk-
lichkeit nicht gegeben ist. Aber man kann um bestimmte Aussagen Holder-
lins iiber Christus in seinen Christus-Hymnen nicht herumkommen und darf
sie vor allem nicht verbiegen. So ist iiber den reinen und demiitigen Gottes-
mann Hélderlin ein Streit der Ausleger erwachsen.

Die interpretatio graeca herrscht vor. Das ist zuniichst geschichtlich be-
dingt. Die Erweckung oder Entdeckung Holderlins durch Hellingrath fallt
in die ersten Jahre des zweiten Jahrzehnts unseres Jahrhunderts. So wie da-
mals Stefan George der Jugend die Antike neu und grofd gezeigt hatte, so
geschah es nun auch mit Hélderlin. Seine antike Vision ergriff die Herzen
vor allem der Jugend und kam der allgemeinen Bereitschaft fiir Mythisches
entgegen. Das Christliche in Holderlins Dichtung wurde zunichst iibersehen.
Eine von christlichen Glaubenswahrheiten nicht mehr ergriffene Welt gab
sich um so ergriffener dem géttlichen Hauch hin, der sie aus Holderlins

336



Holderlins Christus-Bild

Dichtung anmutete. Der Anfang der Patmos-lymne sprach zu jedem dieser
Menschen mit urspriinglicher Gewalt, ihr Schluf3, das Lob des ,,festen Buch-
stabens® der Schrift wurde nicht recht beachtet, wie denn noch heute der
Patmos-Hymne der Charakter einer Christus-Hymne abgesprochen wird.
(So vor allem von Beda Allemann, dariiber unten Niheres.)

Dem schlossen sich die Interpretatoren an, wenn sie von ,,Hélderlin und
seinen Gottern® sprachen (Béckmann). Das Christliche in den Christus-
Hymnen blieb eine Verlegenheit, die sich u. a. auch darin zeigte, daf in den
Jahresberichten iiber die Hélderlinliteratur von Beck im Hélderlin-Jahrbuch
der Wink gegeben wurde, es kiinftig unerdrtert zu lassen. Die in den letzten
Jahren verétfentlichten Biicher dariiber, vor allem das gewaltige Buch von
Przywara wurden als Versuche abgetan, Hélderlin , katholisch oder prote-
stantisch® zu machen. Man sprach davon, daf} die interpretatio christiana
versuche, ,,den groflen Fremdling zwischen den Zeiten, den Singer des neuen
heidnisch-christlichen Géttertags, unter unerschrockenem Umbau seiner Ge-
samtstruktur in einen Zeugen der kirchlichen Botschaft ... zu verwandeln®,’
(So Hans Pyritz in dem Aufsatz: ,,Zum Fortschritt der Stuttgarter Holderlin
Ausgabe® in Hélderlin Jahrbuch 1953 S. 80—105.)

Die ,,Gesamtstruktur Holderlins nach der interpretatio graeca wird am
deutlichsten erhellt durch den Herausgeber der Grofien Tiibinger Hélderlin-
Ausgabe, Friedrich Beifiner, der durch seine genaue Kenntnis der Hand-
schriften Holderlins eine unanfechtbare Autoritit gewonnen hat.

Es wire notig, ein dickes Buch zu schreiben, fiir das sich niemals ein Ver-
leger finde, um sich mit den eigenwilligcen Thesen Beifiners auseinanderzu-
setzen. Wenn im folgenden einige krasse Auslegungsfille angefiihrt werden,
so geschieht das nur, um zu zeigen, wie das Werk Holderlins um einer
Grundstruktur willen vergewaltigt wird. Aber es geht um mehr als um die
Einzelfille.

Die Theodizee, die Friedrich Beifiner aus Hélderlin ableitet und Hélderlin
unterstellt, liuft darauf hinaus, daf} das Christentum ein tritber Riick{all ins
Dunkel ist, daf3 Hélderlin ,,auf schopferische Gottesbegegnungen® aus ist,
daf} solche in seiner Dichtung unmittelbar angekiindigt werden. Beiflner liest
aus Holderlin heraus, daf8 ein Kampf zwischen den Titanen und den Gottern
bevorstehe und dafy nach diesem Kampf Gétter in neuem Licht auf der Erde
sichthbar werden.

Dieser neue Mythos des 20. Jahrhunderts entspricht ganz den Tendenzen
der Idolatrie, die bei Dichtern des 19. und 20. Jahrhunderts feststellbar sind.
So wie Nietzsche seinen Zarathustra, George seinen Maximin, Rilke seinen
Orpheus geschaffen hat, soll der Hélderlinsche Christus nichts mit dem
historischen zu tun haben, er ist nur der Name fiir eine neue mythische Rea-
litit. Diese Fiktionen mégen auf sich beruhen bleiben, es wird nur die Frage
gestellt, ob man Hélderlins geschichtliche Position, der zwischen 1770 und
1843 gelebt hat, derart um 100 Jahre vorriicken oder um 2000 Jahre zuriick-
riicken darf. Ein Hélderlin, der in der ,,Friedensfeier” von sich sagt, daf’ er:

22 Stimmen 156, 11 337



Eduard Lachmann
3 !
weder Feuer noch Wasser gescheut habe, kann, wenn die Grundstruktur
Beifiners von ihm richtig ist, in der Patmos-Hymne, die er dem orthodox-
gldubigen, antimodernistischen Landgrafen Friedrich von Homburg gewid-
met, ja wahrscheinlich auf dessen Bitte hin in positiv christlicher Tendenz
gedichtet hat, nicht die Verse geschrieben haben:

Und wenn die Himmlischen jezt

So, wie ich glaube, mich lieben

Wie viel mehr Dich,

Denn Eines weif} ich,

Daf} nemlich der Wille

Des ewigen Vaters viel

Dir gilt. Still ist sein Zeichen

Am donnernden Himmel. Und einer stehet darunter
Sein Leben lang. Denn noch lebt Christus.

Hatte Holderlin so gedacht, wie ihm Beifdner unterstellt, dann hitte ihm
die Gleichstellung Christi mit den griechischen Gottern keinerlei Schwierig-
keit bereitet. Das, was in der Dichtung Hélderlins an Paradiesesglanz am an-
tiken Himmel aufleuchtet, findet seine Spiegelung in Hélderlins Hoffnung
auf das Ende aller Tage, wenn ,,die Menschheit sich schlafen legt®. Sein
Welt- und Zeithbild ist beschlossen und begrenzt, es gibt fiir ihn nach Chri-
stus keine neuen Gétter. ,,Christus ist das Ende®. Die Welt ist fiir Holderlin
im christlichen Sinne geschlossen, erfiillt. Fiir Beiflner aber bedeutet das
Eschatalogische in der Dichtung Hélderlins das Erscheinen neuer, vom Dich-
ter geschaffener Gotter.

Nur einige krasse Konsequenzen dieser Anschauung seien aus den Inter-
pretationen Beifiners zusammengestellt. Denn die Tragfihigkeit einer Ge-
samtinterpretation erweist sich vor allem daran, wie sie mit den dunklen
Ratselworten des Dichters fertig wird.

Das geradezu verzweifelte Wort am Schlufs der Ode: ,,Dichterberuf®, das
in einen vorher klar verstindlichen Text hineinschneit: ,,Bis Gottes Fehl
hilft“, und das die totale Gottesfinsternis ausdriickt, soll nach Beifdner ,,iro-
nisch® gemeint sein. Die Schlufverse eines Hymnenfragments, das Beifiner
willkiirlich zu der Hymne: ,,Mnemosyne* zusammenschweif3t.

Vieles aber ist
Zu behalten. Und Noth die Treue.
Vorwirts aber und riickwirts wollen wir

Nicht sehn. Uns wiegen lassen, wie
Auf schwankem Kahne der See,

diese teuer erkaufte Resignation, diese Absage an die ,;empedokleische®
Sehnsucht ins All wird von Beifiner als ,,unhélderlinisch* empfunden.
Die Verse aus der Hymne: ,,Der Einzige*

Ich weif3 es aber, eigene Schuld
Ists! Denn zu sehr,

338



Hélderlins Christus-Bild

O Christus! hiing’ ich an dir

Wiewohl Herakles Bruder

Und kiihn bekenn’ ich, du

Bist Bruder auch des Eviers, der
werden gedeutet, dafd Holderlin, der abendlindische Mensch um das Jahr
1800, sich selbst einen Bruder des Herakles nenne. Was in aller Welt sollte
ihn dazu veranlaBt haben, wo er doch hier von dem ,,Kleeblatt”* Herakles,
Dionysos, Christus handelt?

In der ,,Titanen*~-Hymne werden die Anfangs-Verse

Nicht ist es aber
Die Zeit. Noch sind sie
Unangebunden . ..

entgegen dem Wortlaut gelesen, sie, die Titanen, seien leider noch angebun-
den, da die Zeit fiir den befreienden Machtkampf zwischen Titanen und Got-
tern noch nicht gekommen ist.

Die Liste solcher Kuriosititen wiire leicht fortzusetzen.

Nun hat aber Friedrich Beiffner die kiirzlich aufgefundene Reinschrift
der ersten Christus-Hymne, die bisher nur aus Fragmenten mit dem Anfang:
,,Versohnender, der du nimmer geglaubt ... bekannt war, herausgegeben
und gleichzeitig ausgelegt. (Holderlin, Friedensfeier, herausgegeben und er-
liutert von Friedrich Beiffner, W.Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1954.)
Diese Schrift liegt vor aller Augen und ermdéglicht jedem Unbefangenen ein
Urteil.

Obwohl niemand, auch Beifiner nicht, vor Bekanntwerden der neuen Fas-
sung einen Zweifel hatte, daf} in dem ,,Versohnenden, der du nimmer ge-
glaubt . . . Christus zu erblicken sei, und obwohl der Inhalt dieser fritheren,
ersten Strophe in der jetzt zweiten der ,Friedensfeier* ohne die Anfangs-
worte wiederkehrt, bemiiht sich Beiffner um den Nachweis, daf der im Mit-
telpunkt der ,,Friedensfeier® stehende ,,Fiirst des Festes* nicht Christus sein
kénne. (Beispiel der Argumentation: ,,Christus, auch er ein Sohn des Vaters
wie der Evier und andere Halbgdtter, unterscheidet sich doch von seinen
Briidern darin, daf} er seine Bahn nicht bis zum Ende hat durchlaufen kon-
nen. ,mitten im Wort hat ihn ,ein tédlich Verhingnis® unterbrochen; ,jenes
Freudige® das er reichen wollte, war, wie es im Entwurf heift ;schnell ver-
hiillt* [1. Fassung v. 40 £.]. So scheint es fraglich ob er jetzt ein Gast des
freudigen Brautfestes wird sein konnen ... so daff der Dichter unschliissig
ist, ob er ihn zu der Friedensfeier laden soll.*) Dabei spricht die Hymne von
dem ,,Allbekannten®, dem ,nicht unverkiindeten®, der als Gott fiir den
Dichter Freundesgestalt annimmt und iiberirdische Wahrheit verbreitet.

Diese so innig umworbene Gestalt ist nach Beillner ,ein vermittelnder
gottlicher Genius ... Es ist die gestaltgewordene Bereitschaft der Menschen
zu neuer schopferischer Gottesbegegnung.” Das entspricht durchaus der



Eduard Lachmann

Grundauffassung Beifiners, daf} neue gottliche Genien bereitstehen, den
Menschen ein neues Licht zu bringen, und daf} der schopferische Dichter
solche Genien erschafft. Es ist offensichtlich eine Verlegenheitslésung. Wie
sollen ganz konkrete Aussagen iiber den ,Fiirsten des Festes (,,Auslands-
verleugnung®, ,,vom Heldentag miid, leicht beschattet”, der ,,Allbekannte*
der ,nicht Unverkiindete“) mit dem anonymen ,,vermittelnden géttlichen
Genius* verbunden werden ?

Von einem ganz anderen Gewicht ist die oben erwiihnte Schrift Beda Alle-
manns. Sie ist dazu bestimmt, in der Hélderlin-Forschung Epoche zu ma-
chen, nicht zuletzt auch darum, weil unter riicksichtsvoller Hervorkehrung
der Verdienste Beifiners als Handschriftenleser das ganze Gebiude der Beif3-
nerschen Auslegungsversuche wahrhaft aus den Angeln gehoben wird. Alle-
mann meint, daf} es nicht nur Miihe mache, Beifiners Auslegungen zu folgen,
sondern daff man ihm auch die Gefolgschaft verweigern miisse.

Obwohl es sich in der Schrift hauptsiichlich um die Auslegung der Hsl-
derlin-Dichtung durch Martin Heidegger handelt, die in dem offiziellen
Glossar des von Beifiner herausgegebenen Hélderlin-Jahrbuchs dhnlich wie
die interpretatio christiana mit feinem Hohn abgetan wird, hat Allemann
der Heidegger-Abhandlung einen Abschnitt: ,,Friedrich Hélderlin, Die va-
terlindische Umkehr* vorausgeschickt, in der er einen auflerordentlichen
Beitrag zur Auslegung Holderlins leistet. Auf die gliickliche Formel: ,.empe-
dokleische und kénigliche Haltung* wurde bereits hingewiesen, ebenso auf
die bestechende Analyse der Bedeutungslosigkeit der Schuldfrage im Drama
des Empedokles. Auch der Begriff der ,,vaterlindischen Umkehr ist sehr
gliicklich geprigt. Es handelt sich beim spiiten Hélderlin nicht um eine
»abendlandische Wendung®, vielmehr spricht Holderlin iiber das Verhiiltnis
des abendlindischen Menschen zum Géttlichen vom hesperischen Standort,
der ein anderer als der antike ist. Das bedingt, dafs Christus fiir Holderlin
in ein neues Licht tritt, nachdem an Stelle eines (fast) ,,nicht mehr geglaub-
ten‘ Christus dieser fiir den Dichter ,,Freundesgestalt annimmt®, wie es die
Hymne: , Friedensfeier darstellt, also eine lebendige und alle Zweifel ver-
sohnende Gegenwart und Wirklichkeit wird.

Diese letzten Ausfithrungen decken sich freilich nicht mit Allemanns Mei-
nung, die, so groflartig sie ist, doch im Falle des Christus-Bildes Wider-
spruch hervorruft.

Eigentiimlicherweise nennt Allemann Christus einen ,reiflenden Halb-
gott®, sein friithes Scheiden von der irdischen Welt solle der ,,empedoklei-
schen® Sehnsucht ins All zuriick die kiirzeste Bahn entsprechen, Holderlins
Verhiltnis zu Christus sei Ausdruck dieser ,;empedokleischen* Haltung. Es
driicke ,.eine unerlaubte Sehnsucht nach dem géttlichen Bereich® aus. Das
entspricht nicht den christlichen Vorstellungen von Sendung und Aufgabe
Christi und es laf3t sich auch aus Holderlins Dichtung nicht belegen, dafy Hol-
derlin etwa so gedacht hat.

Die Stellen aus der spiten Fassung der Patmos-Hymne, wo die Liebe der

340



Holderlins Christus-Bild

Apostel zu ihrem auferstandenen Herrn eine ,,Seuche® genannt wird, zeigen
nicht etwa an, daf8 die Apostel eine empedokleische Sehnsucht hitten, Chri-
stus nachzufolgen, als vielmehr, dafs diese Liebe und Trauer sie tatenlos und
unfihig zu ihrer Aufgabe machte, fiir Christus in der Welt zu zeugen.

Es gibt keine Stelle bei Hélderlin, die belegte, daf® Christus ,,fiir die
Hesperischen der Halbgott des Hinwegjauchzens von der Erde® wiire.

Das Aushalten im Irdischen, das Durchstehen des Lebens ist vielmehr
auch oder gerade ein christliches Gebot. Vgl. 3. Fassung, Der Einzige.

Nemlich immer jauchzet die Welt
Hinweg von dieser Erde, daf} sie die
Entblo3et, wo das Menschliche sie nicht hiilt. Es bleibet aber eine Spur
Doch eines Wortes, die ein Mann erhaschet. Der Ort war aber
Die Wiiste.

In diesen Versen wird auf die Versuchung Christi in der Wiiste angespielt.
Die Spur seines Wortes, seines Beispiels gibt dem Menschen die Kraft, im
Irdischen auszuhalten.

Mit viel gréflerem Recht als die ,;empedokleische Sehnsucht ins All zu-
riick die kiirzeste Bahn eine christliche Schwiiche, ein nefas aus Liebe zu
nennen, mufy man sie nach Hélderlin als eine Ubergipfelung, eine Uber-
steigerung panentheistischen Fiihlens ansehen.

Auch hier sollen die Einwinde gegen die Meinung Allemanns an krassen
Einzelfillen dargestellt werden, zu denen die Grundauffassung Allemanns
ihn bei der Interpretation von Kernstellen der Dichtung verfiihrt.

Nur mit Befremden nimmt der Hélderlin-Liebhaber zur Kenntnis, dafs die
entscheidenden Verse in der ersten Hymne in freien Strophen ,,Wie wenn
am Feiertage ...

Des Vaters Stral, ihn selbst, mit eigener Hand
Zu fassen und dem Volk ins Lied
Gehiillt die himmlische Gabe zu reichen

,»durch ihre dichterische Inferioritit lingst zur Vorsicht hiitten mahnen miis-
sen, bedeuteten sie doch einen unverkennbaren Riickfall in eine allegorische
Ausdrucksweise, die dem spiiten Hélderlin fern liegt.

Bei Beifiner wird diese erste grof3e Hymne Hélderlins, der Durchbruch
zum Licht, statt unter den ,vaterlindischen Gesingen* unter einem Ver-
legenheitskapitel ,,Einzelne Formen* behandelt. Der durch das Gedicht
,,Hilfte des Lebens verbrauchte fragmentarische Schlufs mit dem Anfang:
,,Weh mir ...“ wird immer noch der Hymne angefiigt und dadurch ihre
Leuchtkraft abgeschwicht. (Stefan George und damit Hellingrath, Heideg-
ger lesen die Hymne ohne den abschwiichenden Schluf’.) Darf man aber die
angefiihrten Verse, an die sich das Weltgeheimnis, der géttliche Mittel-
punkt der Welt in der Chiffre vom ,,festbleibenden ewigen Herzen an-
schlie3t, ,,inferior” nennen? An einer Grundkonzeption, die solches heraus-
fordert, kann etwas nicht stimmen.

341



Eduard Lachmann

Und dann der Vergleich: Herakles, Dionysos, Christus, der Hbolderlin
selbst so beunruhigt und den er wahrscheinlich selber als ,,anst68ig* empfun-
den hat. Warum diese Beunruhigung, wenn sich nicht in ihm ein christli-
ches Grundgefiihl geregt hétte? Gewil hat Allemann recht, wenn er den
Sireit dariiber ,,kleinlich nennt, wer gréfier sei; das Géttliche ist stets tiber
den Vergleich erhaben, welcher Name auch gewihlt wird.

Und doch kommt Allemann dazu, den Versen aus der Hymne ,,Der Ein-
zige:’

Es hindert aber eine Schaam
Mich dir zu vergleichen
Die weltlichen Minner

die Auslegung zu geben, dafs Holderlin sich nicht vor Christus, sondern vor
Herakles und Dionysos schime, wenn er den Vergleich anstellt. Das lifit
sich weder nach dem Sprachsinn noch nach der Grammatik halten.

Die anderen Stellen, die Allemann zu dem Vergleich anfiihrt, widerspre-
chen eigentlich seiner Theorie. Das ,,Kleeblatt* wire unvorstellbar, wenn
Christus sich durch seine angeblich ,,empedokleische” Haltung derart von
den , koniglichen* Gestalten des Herakles und Dionysos unterschiede.

Christus aber bescheidet sich selbst

*
Wie Fiirsten ist Herkules, Gemeingeist Bacchus. Christus aber ist
Das Ende. Wohl ist der noch andere Natur, erfiillet aber
Was noch an Gegenwart
Den Himmlischen gefehlet an den anderen.
: Diesesmal

Aus diesen Versen ergibt sich Vergleich und Sonderung.

Die eigentiimliche Auffassung Allemanns iiber Christus in der Dichtung
Hblderlins hat ihn dazu gefiihrt, in der ersten Christus-Hymne: ,.Friedens-
feier® in dem ,,Fiirsten des Festes* nicht Christus, sondern Napoleon zu er-
kennen. So Neue Ziircher Zeitung, 25. Dez. 1954. Diese Deutung ist nicht
unwidersprochen geblieben. Einen schénen Beitrag zu der hier vertretenen
Auffassung gibt Emil Bock in ,,Die Christengemeinschaft®, 27. Jahrg., Heft 2.
,In Wirklichkeit ist Holderlins Friedenshymnus ein Zeugnis dessen, was
damals, vor, wihrend und nach der Jahrhundertwende iiber den Héuptern
der Menschen im Ubersinnlichen v01'g-egangen ist.“ Bock verweist auf
Mark. 8, 88; Matth. 25, 31: ,,Des Menschen Sohn wird kommen in der Gloria
des Tages mitsamt seinen heiligen Engeln.* Das ist ein schones Zeichen da-
fiir, daf} die eschatologische Vision Holderlins, wonach am Ende aller Tage
in einem Hellwerden der Geistsphire alle Gegensiitze versshnt erscheinen
werden, gar nicht unchristlich, héiretisch oder drgerniserregend ist.

Nicht die ,,empedokleische®, sondern die ,kénigliche* Haltung, nicht das
» Wegjauchzen® von der Erde, sondern das Durchhalten im Irdischen lernt

o
Hélderlin von Christus, und darum brauchen wir uns nicht zu verwundern,

342



‘Karl Rahner, Uber den Ablaf}

wenn er Christus den ,,Fiirsten®, den ersten der Friedensfeier nennt, die sich
nicht am Tage des Friedens von Lunéville (1801) ereignet, sondern am Ende
aller Tage, wenn sich ,unser Geschlecht schlafen legt*. Heselhaus, der Na-
poleon-These nahestehend, hat in ,,Frankfurter Allgemeine Zeitung® (4. Juni
1955) auf den schwiibischen Theosophen und Mystiker Oetinger, ,,dem Hol-
derlin in manchen Anschauungen merkwiirdig nahe sei*, hingewiesen und
auf dessen Formel: Christus princeps et centrum vitae.

Christus — Fiirst — Kénig. ,,Noch lebt Christus. Hitte das Hélderlin
auch von Herakles oder Dionysos sagen wollen und kénnen? Es blieb den
heutigen Auslegern der Hymne ,.Friedensfeier vorbehalten, in dem friihen
Heimgang Christi zum Vater, in dem Tod am Kreuz eine Art von empedo-
kleischer Schuld zu erkennen, die Hélderlin gehindert habe, ihn vollwertig
in die Reihe der heiligen Geister am Jiingsten Tage aufzunehmen. ,,Christus
ist das Ende®. Und endzeitlich, eschatologisch ist diese ,,Friedensfeier®. In
dieser endzeitlichen Erwartung ,bliiht rings abendlich der Geist in der
Stille‘, der Dichter will warten, bis ihm ,,die Locke silbergrau® wird. Wel-
ches erstaunliche Faktum: hohe Geister, mit Holderlins Dichtung bis auf die
geringstfiigigen Zeilenabweichungen vertraut, versammeln sich vor der Rein-
schrift einer Hymne Holderlins, die zu seinen miichtigsten Offenbarungen
gehort, und kénnen sich tber ihre Auslegung nicht einigen. Der ,,Iiirst des
Fests* soll Napoleon oder ein neuer gottlicher Genius sein. Christus paf3t
nicht in ihre ,,Gesamtstruktur* von Hélderlin. Sollte das nicht Zweifel an
dieser ,,Gesamtstruktur® erwecken und zu einer Besinnnung fiihren, die eine
deutsche Redensart in dem Rat gibt, die Kirche im Dorf zu lassen?

Uber den Ablaf’

Von KARL RAHNER S.]J.

Am Portiunkulatag werden die Pfarr- und Klosterkirchen wieder von
Scharen der katholischen Christen besucht werden, die einen vollkommenen
Ablaf gewinnen wollen. Man wird zwar, wenn man ehrlich und niichtern die
Verhiiltnisse betrachtet, nicht leugnen konnen, daf} der Eifer, solche Abldsse
zu gewinnen, bei den Christen unserer Gegenden nachgelassen hat, und zwar
auch dort, wo ein solcher Schwund nicht einfach Folge und Begleiterschei-
nung allgemeiner religioser Uninteressiertheit ist. Aber immerhin: die Ab-
lisse werden auch bei uns zulande noch gewonnen. Wenn nun ein Nicht-
katholik diese religivsen Vorginge betrachtete, wenn er fragte, was machen
denn die Leute, die so merkwiirdig mehrmals in die Kirche hinein- und

1 Aus der neuesten Literatur tiber den Ablafl seien erwithnt: B. Poschmann, Der Ablafs
im Licht der Bufgeschichte, Bonn 1948; M. Schmaus, Katholische Dogmatik IV, 1% (Min-
chen 1952) S.538-—549; L. Ou, Grundrif der Dogmatik (Freiburg 1952) 8.503—507;

S. de Angelis, De indulgentiis?, Rom 1950; K. Rahner, Schriften zur Theologic II (Ein-
siedeln 1955) S, 185—210.

343



