‘Karl Rahner, Uber den Ablaf}

wenn er Christus den ,,Fiirsten®, den ersten der Friedensfeier nennt, die sich
nicht am Tage des Friedens von Lunéville (1801) ereignet, sondern am Ende
aller Tage, wenn sich ,unser Geschlecht schlafen legt*. Heselhaus, der Na-
poleon-These nahestehend, hat in ,,Frankfurter Allgemeine Zeitung® (4. Juni
1955) auf den schwiibischen Theosophen und Mystiker Oetinger, ,,dem Hol-
derlin in manchen Anschauungen merkwiirdig nahe sei*, hingewiesen und
auf dessen Formel: Christus princeps et centrum vitae.

Christus — Fiirst — Kénig. ,,Noch lebt Christus. Hitte das Hélderlin
auch von Herakles oder Dionysos sagen wollen und kénnen? Es blieb den
heutigen Auslegern der Hymne ,.Friedensfeier vorbehalten, in dem friihen
Heimgang Christi zum Vater, in dem Tod am Kreuz eine Art von empedo-
kleischer Schuld zu erkennen, die Hélderlin gehindert habe, ihn vollwertig
in die Reihe der heiligen Geister am Jiingsten Tage aufzunehmen. ,,Christus
ist das Ende®. Und endzeitlich, eschatologisch ist diese ,,Friedensfeier®. In
dieser endzeitlichen Erwartung ,bliiht rings abendlich der Geist in der
Stille‘, der Dichter will warten, bis ihm ,,die Locke silbergrau® wird. Wel-
ches erstaunliche Faktum: hohe Geister, mit Holderlins Dichtung bis auf die
geringstfiigigen Zeilenabweichungen vertraut, versammeln sich vor der Rein-
schrift einer Hymne Holderlins, die zu seinen miichtigsten Offenbarungen
gehort, und kénnen sich tber ihre Auslegung nicht einigen. Der ,,Iiirst des
Fests* soll Napoleon oder ein neuer gottlicher Genius sein. Christus paf3t
nicht in ihre ,,Gesamtstruktur* von Hélderlin. Sollte das nicht Zweifel an
dieser ,,Gesamtstruktur® erwecken und zu einer Besinnnung fiihren, die eine
deutsche Redensart in dem Rat gibt, die Kirche im Dorf zu lassen?

Uber den Ablaf’

Von KARL RAHNER S.]J.

Am Portiunkulatag werden die Pfarr- und Klosterkirchen wieder von
Scharen der katholischen Christen besucht werden, die einen vollkommenen
Ablaf gewinnen wollen. Man wird zwar, wenn man ehrlich und niichtern die
Verhiiltnisse betrachtet, nicht leugnen konnen, daf} der Eifer, solche Abldsse
zu gewinnen, bei den Christen unserer Gegenden nachgelassen hat, und zwar
auch dort, wo ein solcher Schwund nicht einfach Folge und Begleiterschei-
nung allgemeiner religioser Uninteressiertheit ist. Aber immerhin: die Ab-
lisse werden auch bei uns zulande noch gewonnen. Wenn nun ein Nicht-
katholik diese religivsen Vorginge betrachtete, wenn er fragte, was machen
denn die Leute, die so merkwiirdig mehrmals in die Kirche hinein- und

1 Aus der neuesten Literatur tiber den Ablafl seien erwithnt: B. Poschmann, Der Ablafs
im Licht der Bufgeschichte, Bonn 1948; M. Schmaus, Katholische Dogmatik IV, 1% (Min-
chen 1952) S.538-—549; L. Ou, Grundrif der Dogmatik (Freiburg 1952) 8.503—507;

S. de Angelis, De indulgentiis?, Rom 1950; K. Rahner, Schriften zur Theologic II (Ein-
siedeln 1955) S, 185—210.

343



Karl Rahner

wieder herausgehen, was wiirde man dann antworten? Wie konnte man das
so sagen, daf} der andere etwas davon verstiinde? Freilich, man kann etwas,
was so viele Voraussetzungen hat, nur schwer einem Menschen erklédren, der
auch die Voraussetzungen dafiir nicht kennt. Aber immerhin, wie lautete
eine solche Antwort, wenn man sie doch versuchte, ohne dabei zu viel an
Fachterminologie und sonstiger Theologie vorauszusetzen? Solche Aufgaben
sind schwierig. Es ist schade, daf} sie so wenig versucht werden. Wir alle,
Priester und Laien, sollten in solcher F dhiglkeit besser geiibt sein. Wenn wir
sie iibten, stieen wir auf manche Fragen, an die wir selbst in unserer sorg-
filtig durch die Konvention und Gewohnheit geglitteten Dogmatik noch
nie gedacht haben, und wir finden vielleicht auch ab und zu eine Antwort,
die uns selbst den Zugang zu einem tieferen Verstindnis der Sache eriff-
nete, von der wir bisher meinten, wir verstinden sie in- und auswendig. Es
gibe natiirlich wichtigere und schénere Beispiele fiir die Ubung solcher
Fihigkeit, die Geheimsprache unseres theologischen und religiosen Redens
zugunsten einer nach aufen verstindlicheren zu iiberwinden. Aber der Mo-
nat August legt nun einmal gerade dieses Thema nahe. Ob dieser Versuch
gelingt, ist eine ganz andere Frage. Wer am SchluB findet, er sei geschei-
tert, der moge selbst den Versuch besser machen und ihn vorlegen, damit
auch wir eine Frucht der Erkenntnis gewinnen.

Fir manche gute, katechismusfeste Christen und Theologen muf} viel-
leicht noch dieses bemerkt werden: es gibt Siitze und Lehren, von denen nur
sie (weil sie es gewohnt sind) meinen, sie seien klar und verstindlich. Solche
Leute merken oft nicht, da’ das, was ihnen selbst leuchtend klar und durch-
sichtig zu sein scheint, bei den Menschen drauflen gar nicht ,,ankommt®,
daf} diese Leute dort nur Worte héren, wo der Sprecher meint, das Ver-
stindlichste der Welt zu reden. Wenn also solche katechismusfesté Christen
und Theologen den Eindruck gewinnen, man konne das, was hier gesagt
wird, viel klarer, genauer und verstindlicher sagen (eben so, wie das in
jedem Katechismus, im Lexikon fiir Theologie und Kirche oder im Grofen
Herder steht), dann sind sie gebeten, ihren ersten Eindruck mit Kritik ge-
gen sich selbst und ihre Gewohnheit nochmals zu iiberpriifen. Noch etwas
mufy dieser schon zu langen Einleitung hinzugefiigt werden: ein wirklich
»ankommendes* Verstiindnis fiir viele Glaubenswahrheiten kann der theo-
logischen Hypothesen, der Auffassungen und der (an sich umstrittenen) Mei-
nungen nicht ganz entbehren. Wer immer ausschlieflich das absolut Sichere
und Definierte der kirchlichen Glaubenslehre als Material fiir seine Aus-
sage verwenden wollte, der wiirde sehr genau und exakt, sehr zuverlissig
reden, sprechen in der untadeligen Klarheit und Genauigkeit des Denzin-
gers.? Ob er wirklich von denen, die drau8en sind (und von vielen guten

* Heinrich Denzinger (1819—1883), Professor der Dogmatik in Wiirzburg, gab eine
Quellensammlung der kirchlichen Lehrentscheidungen heraus, das Enchiridion §ymbo!0r‘um
et Definitionum, das der Einfachheit halber allgemein ,,Denzinger (abgekiirzt D) heiBt.
Anm. der Redakt.

344



Uber den Ablaf

Christen, die durch ihre Unkenntnis hinsichtlich vieler Teile des Katechis-
mus auch zu den Drau8enstehenden gehoren), wirklich verstanden wiirde,
ob er auch verstanden wiirde, wenn er nicht voraussetzt, daft dem Hérenden
systematisch der ganze Katechismus nochmals neu gelehrt werden wird,
das ist eine andere Frage. In dieser Absicht und unter diesen Voraussetzun-
gen sei der Versuch gemacht, etwas iiber den Ablaf} zu sagen, selbst auf die
Gefahr hin, sich dabei griindlich blofzustellen, d. h. es keinem der Leser
rechtzumachen, weder dem, der nichts vom Ablaf} versteht (weil er es auch
nach der Lektiire nicht begreift), noch dem, der iiber die Sache schon klare
Begriffe hat (weil er findet, dafy die Sache jetzt eher dunkler als heller ge-
worden ist). Ab und zu (das wird jeder Leser selbst leicht merken) wird
etwas gesagt, was nicht an die Adresse der eigentlich gemeinten ,,Zuhérer®,
sondern an die Adresse der Theologen gerichtet ist, die sich fragen, ob das
hier Gesagte mit der bewihrten traditionellen Lehre der Sache nach iiber-
einstimmt. Solche Randbemerkungen mogen also nicht als Einwiénde gegen
das Gegliicktsein des unternommenen Versuchs benutzt werden.

sZeitliche Siindenstrafen’

Der Mensch ist ein vielschichtiges Wesen. Was er aus der Mitte seiner
personalen Freiheit, aus dem innersten Kern seiner Person heraus entschei-
det und handelt, das bildet sich in Dimensionen seines Wesens ein, die nicht
einfach mit der urspriinglichen Mitte der Person identisch sind. Er nimmt
Haltungen, Gewohnheiten an, er prigt seinen Charakter, er ,,objektiviert*
die Tat seiner Freiheit in seiner ,,Umwelt”. Die erste Umwelt, die so das
objektivierte Ergebnis seiner urspriinglichen Entscheidung aufnimmt, gleich-
sam gerinnen laf3t und bewahrt, ist er in den &uflerlichen Schichten seines
eigenen Daseins selbst. Wenn daher die innerste Mitte des personalen Zen-
trums durch die Gnade Gottes umgewandelt wird (so sie vorher in siindiger
Entscheidung sich gegen Gott und seinen heiligen Willen gewandt hatte),
wenn der Mensch sich also an der innersten und tiefsten Stelle seines We-
sens ,.bekehrt®, hinkehrt zu Gott, dann ist damit noch nicht immer und ein-
fach alles schon wieder gut. Es kann sein, dafy schon alles gut ist, es kann
sein, daf’ diese Umkehr so michtig ist, daf} sie sofort den ganzen Menschen
umformt. Es kann aber auch sein, dal® diese innerliche Umwandlung des
Menschen gewissermafen wie ein glihender Kern in der Mitte der Person
zwar gegeben ist, aber all die Erstarrungen, Krusten und Riickstinde der
fritheren Individualgeschichte nicht einfach und mit einem Schlag auflost.
Auch die Geschichte des Heiles ist wirklich Geschichte, d. h. sie ist ein Pro-
zefd, der Zeit braucht, bei dem nicht alles auf einmal geschieht. Nur wer in
formaler Abstraktheit denkt, nur wer meint, die Zeitlichkeit sei keine Form
unserer eigentlichen Heilsgeschichte, als ob Gott alles im Nu und in einer
gnostischen Uberzeitlichkeit an uns wirke, nur der kann das bestreiten.
Wenn wir also im oder auf3erhalb des Sakramentes der Bufe bereuen, wenn
wir dabei wirklich, von Gottes Tat der ungeschuldeten Gnade erreicht, die

345



Karl Rahner

Umbkehr geschenkt erhalten und so in Glaube und Liebe die Richtung auf
Gott wieder gefunden haben, dann muf} damit nicht einfach alles erledigt
sein. Diese Gnade der Umkehr will ja das ganze Wesen des Menschen in
sich hinein aufnehmen, bis hinein in seine Leibhaftigkeit, bis in die unbe-
wufSten Regungen der Nerven, bis in die untergriindigen Antriebe, damit
alles geheilt und geheiligt werde. Das ist aber noch nicht einfach bei jeder
Bekehrung der Fall, auch nicht, wenn diese echt ist und man sagen kann:
da hat sich einer aufrichtig zu Gott bekehrt und in der Mitte seiner Freiheit,
befreit durch die Gnade Gottes, sich ,,umgestellt* und sein Dasein auf die
Gnade Gottes gegriindet. Auch dann kann es immer noch so sein, daf$ ,,ich
in vieler Hinsicht der Alte, der noch Unbekehrte oder nicht ganz Verwan-
delte bin. Da kann ,,ich® immer noch ich sein mit meinem Egoismus, den
ich gar nicht merke, mit dem ich immer noch in vieler Hinsicht einverstan-
den bin, ich mit meiner Hartherzigkeit, mit meinem Pharisiertum, mit
meiner Feigheit und mit all den andern in der fritheren (und jetzt bereuten)
Schuld verwirklichten Haltungen und Befindlichkeiten, so daf} ich es gar
nicht merke und gar nicht fertigbringe, mich von all dem zu distanzieren.
Oder besser gesagt: so, daf} eine solche Umwandlung der ganzen Unermef3-
lichkeit des Menschen noch eine lange schmerzliche Geschichte ist. Welche
Qual, welche unabsehbare seelische Entwicklung, welche todlichen Schmer-
zen eines seelischen Verwandlungsprozesses sind da noch zu bestehen, bis
das alles anders ist. Wie unerlifllich ist dies aber auch! Wie konnte man
_ohne das ,,vollendet* sein?

Diese durch Schuld bedingten Wirklichkeiten unseres eigenen geschicht-
lich sich formenden Daseins, die, der Schuld entsprungen, diese iiberleben
und deren gerechtes Gericht sind, nennen wir Christen ,,zeitliche Siinden-
strafen®. Sie sind zeitlich, weil sie in einem zeitlichen Entwicklungsprozef3
ausgelitten und so iiberwunden werden konnen. Sie sind Strafen, weil sie
Folge der Siinde und ein Gericht fiir sie in einem sind. Wenn der Mensch
néimlich aus der Mitte seiner personalen Freiheit heraus seine eigene (iib-
rige) Wirklichkeit miflbraucht, vergewaltigt, schidigt, dann erfihrt er in
dieser Verbildung seines eigenen Wesens den Widerspruch und Widerstand
dieser der Freiheitsentscheidung vorgegebenen Natur und ihrer Strukturen
und gottgeschaffenen und somit unaufhebbaren Anlagen. Der Widerspruch
zwischen dem in ihm, was frei ist, und dem, was er von Gott her sein soll
und auch unaufhebbar ist, ein Widerspruch, der das Wesen der aus der
schuldigen Tat erfolgenden Zustindlichleit des Menschen ausmacht, ist not-
wendig leidschaffend, ist der leidschaffende Protest der gottgestifteten
Wirklichkeit gegen die falsche Entscheidung des Menschen. Man kann ja
Leid gar nicht anders definieren. Die Siinde gebiert so (zum Teil) ihre eigene
Strafe. Soweit diese das Sichversagen der geschopflichen Wirklichkeit ge-
geniiber der Richtung der Freiheit ist, sich im Material des Menschen und
der Welt auszuzeugen (und nicht das Sichversagen Gottes selbst gegeniiber
dem Siinder), soweit nennen wir diese leidschaffende Reaktion gegen die

346



Uber den Ablafy

Schuld des‘Menschen von seiten seiner eigenen Natur und seiner sbnstigen
Umwelt zeitliche Siindenstrafen (im Gegensatz zu der Selbstverweigerung
Gottes, die ebenfalls zeitlich oder ewig sein kann, je nachdem der Mensch
sich endgiiltig im totalen und endgiiltigen Vollzug seiner Freiheit durch den
Tod hindurch von Gott abgekehrt hat oder noch nicht). Wo natiirlich eine
solche an sich ,,zeitliche® Siindenstrafe auf die endgiiltige Verkehrung des
Menschen trifft, wo sich also der urspriingliche Widerspruch zur Ordnung
der geschaffenen Wirklichkeit in- und aufferhalb des Menschen gewisser-
mafen immer erneuert und festgehalten wird, verwandelt sich dieser an
sich zeitliche, d. h. verwandelbare, Widerspruch zu einer ewigen Strafe. Man
darf nicht meinen, es sei damit geleugnet, daf} diese zeitlichen Siindenstra-
fen von Gott verhiingt seien. Die Welt (innerhalb und aufferhalb des Men-
schen), mit der der Mensch durch seine objektivierte Schuld in Widerspruch
kommt, ist eine konkrete Welt, die in ihrer Konkretheit nicht vom Men-
schen und seiner Freiheit geschaffen wurde, sondern von Gott. Wer hat
nicht schon erfahren, daf8 eine Schuld je nach der Situation, in die sie sich
hineinvollzieht, in ihrer Wirkung anders wird? Die vollzogene Schuld ist
immer die vom Menschen unvorausberechenbare Synthese seiner urspriing-
lichen Freiheitsentscheidung (die sich frei diesem Unberechenbaren aus-
setzt) und dem Material, an dem sic sich vollzieht und an dem sie erst zu
ihrem fertigen Wesen kommt. In der Konkretheit, in der diese Situation
der schuldigen Tat von Gott, nicht von uns bestimmt ist, kommt Gottes
freie Verfiigung iiber die Siindenstrafe eindeutig zur Geltung. Diese Siinden-
strafe als Reaktion der aufferpersonalen (sowohl inner- als auflermensch-
lichen) Wirklichkeit auf die Schuld ist eine ,,von aufien® verhiingte Strafe,
obwohl sie eben von der Schuld des Menschen selbst hervorgerufen wurde.

Wer das begriffen hat, versteht auch, was gemeint ist, wenn das Konzil
von Trient lehrt, da mit der Vergebung der Schuld in und auflerhalb des
Buf3sakramentes fiir den getauften Christen, der nach der Taufe wieder ge-
sindigt hat, die zeitlichen Siindenstrafen noch nicht ohne weiteres immer
und notwendig vergeben sind. Die Kirche lehrt nach ihrer Bufstradition von
der Viterzeit her (und die Erfahrung scheint es genug zu bestitigen), dafl
Gott nicht ohne weiteres bereit ist, demjenigen, der nach der siindentilgen-
den Taufe als Glied der heiligen Kirche gesiindigt hat, alle die konkrete
Gnade zu schenken und im Akt des sakramentalen Geschehens anzubieten,
die notwendig wire, um den Verwandlungs- und Integrationsprozef’, der
die ,,zeitlichen Siindenstrafen ausleidet und so tilgt, einfach ohne jeden
Schmerz der Verwandlung in einen seligen Augenblick der totalen Verkli-
rung des ganzen menschlichen Daseins zu vollenden. Das merken wir in
unserer Erfahrung nur zu sehr. Es ist von daher gesehen viel schwerer zu er-
kliren, wie nach der Lehre der Tradition die Taufe eines Erwachsenen eine
solche Nachlassung aller zeitlichen Siindenstrafen sein konne.Doch soll auf
diese Frage hier nicht eigentlich eingegangen werden. Dieser Satz gilt doch
nur dort, wo alle ,JdBlichen (und schweren) Siinden wirklich bereut sind

347



Karl Rahner

(und das ist nicht so leicht, wie der empirische Befund des konkreten Men-
schen gerade durch und an den Riickstéinden seiner friiheren Siinden zeigt).
Wer das also bedenkt und sich dariiber im klaren ist, dafs mit dem in Frage
stehenden Satz doch wohl nur gemeint ist, daf’ von seiten der Gnade Gottes
in der Taufe, zwar alles auf einmal angeboten ist, was zu einer solchen ginz-
lichen Uberwindung der Siinde notwendig ist, aber die Frage wohl offen
bleibt, ob der Mensch diese angebotene Moglichkeit wirklich ausniitzt, die
ihm in derselben Weise im Buflsakrament als solchem allein gar nicht an-
geboten ist, der wird nicht sagen, unsere bisherigen Erklirungen wiirden
durch den fraglichen Satz wieder aufgehoben.

Die Auflésung der leidenmachenden Riickstinde der fritheren Schuld,
die restlose Aufnahme der ganzen Person, auch ihrer vorpersonalen Schich-
ten, in die (neue) Grundentscheidung des Menschen auf Gott hin kann auf
verschiedene Weise geschehen. Sie hiingt nicht nur vom ,,guten Willen® des
Menschen ab. Seine neue Tat und das Mal} ihres Erfolges sind auch durch
die Situation bedingt, durch die Umstiinde, das Material, in denen und an
denen sie sich vollziechen muf}. Diese Situation und das Material aber sind
kontingent, sie kénnen wechseln, selbst neu und anders werden. Sie hiingen
letztlich ab von der Verfiigung Gottes, wie immer man sich diese im ein-
zelnen Fall durchgefiihrt denken mag. Je nachdem nun Gott (durch natiir-
liche Ursachen, die seiner Vorsehung unterstehen, oder durch in sich selbst
gnadenhafte Eingriffe) dieses die innere Voraussetzung der Taten und Ent-
scheidungen des Menschen bildende Material gestaltet, wird diese Auf-
losung und Umwandlung schneller oder langsamer, mit mehr oder weniger
Leid und Schmerz geschehen. Wer hat, was hier sehr abstrakt gesagt wurde
und gesagt werden mufte, nicht schon konkret erfahren! Wer hat z. B. nicht
schon gemerkt, daf} die Tiefe einer Reue, ihre umwandelnde Kraft nicht
nur von dem ,,guten Willen** abhéngt, der eine solche Reue , kommandiert®,
sondern auch von der Situation, vom plétzlichen Licht der Erkenntnis, tiber
das man nicht verfiigen kann, von einer Gestimmtheit, die eine ,,despoti-
sche® Herrschaft der freien Vernunft sich nicht selbst geben kann. Jeder
Christ weif3, daf’ ,,Reuetrinen® nicht einfach etwas sind, worauf man so
rechnen kann, wie man auf die hinreichende Gnade, sein Heil zu wirken,
bauen kann. Wer hat nicht schon unter seiner Ohnmacht gelitten, aus sich
wirklich einen anderen Menschen zu machen? Wer nicht nach einer ,,guten
Beicht* gemerkt, daf} er danach in vieler Hinsicht der alte geblieben ist,
daf} all die geheimen Wurzeln und Antriebe seiner eben bereuten und ge-
beichteten Schuld in ihm immer noch vorhanden sind, und zwar (das wire
zwar schwer, aber irgendwie weniger tragisch) nicht blo3 jene, die einfach
das Los des Menschen, seiner ihm auferlegten Anlagen usw. von Geburt aus
sind, sondern auch jene, die wirklich seiner eigenen Schuld ihr Dasein ver-
danken. Gott kann uns also unsere ,,zeitlichen Siindenstrafen® (man vergesse
nicht, was wir darunter verstehen) dadurch nachlassen, daf} er uns die bes-
sere Chance, die tiefer und schneller wirkende Mbglichkeit gibt, uns der

348



Uber den Ablaf’

Last unserer Vergangenheit, die Folge und Strafe unserer Schuld zugleich
ist, zu entledigen. In wie vielen Fillen ist die Fiigung und Fiithrung eines
Menschenlebens durch Gott fast greifbar unter diesem Gesichtspunkt zu
deuten! Wie baut Gott durch das Leben langsam falsche Haltungen ab, die
wir schuldhaft aufgebaut haben, wie lif3t er jene milde, weise, bescheiden
werden, die vorher durch ihre Schuld herrisch, dumm und selbstsiichtig wa-
ren! Wie macht sich das manchmal wie von selbst! Wie kann durch eine
grofle Stunde (etwa des Martyriums, einer letzten Entscheidung) unter Um-
stiinden das in einem Augenblick an Reife und Reinheit im Menschen wer-
den, was eine lange Zeit systematischen aszetischen Bemiihens fiir sich nicht
erreicht hitte (wobei natiirlich wahr bleibt, daf’ vielleicht die Chance einer
solchen Sternstunde verpaf’t worden wiire, wiire dieses aszetische Bemiihen,
die Treue im kleinen, grauen Alltag nicht vorausgegangen)! Wir sind auch
da nicht Herren unserer Wege. Wir konnen uns solche Lebenswege und
solche Sternstunden nicht einfach selbst erfinden. Sie miissen uns geschenkt
werden. Wir wissen, daf3 (weil Fleisch und Blut das Reich Gottes nicht
erben) Gott jeden Menschen, den er iiberhaupt seines ewigen Reiches in der
Herrlichkeit seiner eigenen Heiligkeit teilhaftig macht, auf jeden Fall (vor
oder nach seinem Tod) so lenken wird, daf er die volle Ausreifung gerade
seines Wesens findet. Aber eben dieses kann langsamer oder schneller, in
bitterer oder seligerer Weise geschehen. Wie es geschieht, das hat Gott in
der Hand. Man wird sich also die ,,Nachlassung® der zeitlichen Siinden-
strafen durch Gott, die es in dem eben angedeuteten Sinn aus dem Wesen
der gemeinten Sache heraus wirklich gibt und geben muf}, nicht so zu den-
ken haben, als ob eine blof3 von aufen zudiktierte, mit der sittlichen Ver-
fassung des Menschen (abgesehen von seiner fritheren Tatschuld) in keinem
inneren Zusammenhang stehende Strafe in der Art einer biirgerlichen Am-
nestie (die den Gebesserten und den Unverbesserlichen in gleicher Weise
,.begnadigt®) einfach geschenkt wiirde. Wire das der Fall, dann miifite man
sich die zeitliche Siindenstrafe als eine blof #ufderliche Vindikativstrafe
denken, die den Menschen, der sie erleidet, villig den alten bleiben laf3t.
Eine solche Nachlassung wiirden den Menschen der Moglichkeit berauben,
sich wahrhaft im Leid durch alle Dimensionen seines Daseins hindurch zu
vollenden.

Man kann gegen diese Deutung auch nicht einwenden, sie sei nicht auf
die Nachlassung zeitlicher Siindenstrafen im Jenseits anwendbar. Sie setzt
néimlich nicht voraus, der Mensch nehme nach dem Tod hinsichtlich der
Tiefe seiner iibernatiirlich existentiellen Grundentscheidung (des Grades
der heiligmachenden Gnade) noch zu; das freilich wire mit der Lehre, daf}
der Tod hinsichtlich der Moglichkeit iibernatiirlichen Wachstums in Gnade
und Verdienst die Grenzscheide ist, unvereinbar. Sie setzt nur voraus, daf3
sich diese bleibende, auch hinsichtlich ihrer Tiefe endgiiltige Entscheidung
fir Gott (unter Umstinden) nach dem Tode noch durchformend auf alle
personal #uferlicheren Dimensionen einer menschlichen Person auswirken

349



Karl Rahner

miisse. Das anzunehmen steht mit keiner kirchlichen Lehre in Widerspruch.
Wachstum und Ausreifung sind schon im rein Biologischen nicht einfach
dasselbe.

Firbitte fiir andere

Man kann nun offenbar Gott bitten, er mége uns moglichst giinstige Um-
stiinde in seiner Steuerung unseres Lebens geben, die diesen Prozefy der An-
verwandlung des ganzen, durch die Schuld geschiidigten Seins an die Grund-
entscheidung der Bekehrung méglichst rasch und méglichst selig gestalten.
Wer hat das nicht schon getan, wenn er ein Christ ist (auch wenn er, was er
so erbat, noch nie unter diesem Gesichtspunkt sah)? Wer hat nicht schon
gedacht: wenn ich doch einen Tod (den ,,eigenen Tod*) sterben kénnte, der
wirklich in einer radikalen Hingabe bis in seine letzte Faser mein ganzes
Wesen mit allem, was es durch mein Leben geworden ist, in Glaube und
Liebe Gott tibereignete, so dafl gar nichts zuriickbehalten, gar nichts ver-
sagt, sondern der Tod der totale Akt des totalen Glaubens wire ? Kein Theo-
loge wird leugnen, daf man durch diesen intensiven Grad der Liebe zu Gott
auch von allen ,,zeitlichen Siindenstrafen befreit wiirde, wenn einem diese
Gnade ganz geschenkt wiirde. Keiner also kann leugnen, daf3 es mindestens
auch denjenigen Fall von Tilgung zeitlicher Siindenstrafen gibt, den wir
nicht als einen, sondern als den Fall dieses Vorgangs betrachten. Man kann
also Gott um die groflere und seligere Chance der Ausreifung des ganzen
christlichen Menschen bitten. Eine solche Bitte braucht gar nicht dem egoi-
stischen Gefiihl und Drang zu entspringen, miglichst ,,billic und schmerz-
los“ davonzukommen, braucht nicht die Wahrheit zu verkennen, daf} es
auch christlich ein echtes ,,Stehen zu seiner Vergangenheit®, ein ,, Tragen
der Konsequenzen® gibt, von dem zu fliehen feige, unchristlich und im letz-
ten nutzlos wire. Zeit ist ja nicht nur das Geschenk Gottes, durch das das
Wichtigste, das Heil, geschehen muf}, sie ist auch das Hemmnis, durch das
nur langsam das geschieht, was geschehen soll. Sonst kénnten wir ja nicht
um die Ankunft des Herrn bitten: komme bald. Ausreifung kann in ver-
schiedener Weise geschehen: gewissermaflen wie abgerungen, miithsam und
gehemmt, oder in einem seligen Sturm, in einem freien Enthusiasmus, der
das als die Seligkeit der starken Liebe erlebt, was dem andern die Qual
einer miihevollen ,,Abtotung® ist. Man kann also Gott bitten, er moge die
Méglichkeit einer schnellen und seligen Ausreifung gewiihren. (Von da aus
schon ist es nicht richtig, was noch die Kirchenlehrer Albert der Grofie und
Bonaventura meinten, daf® nimlich die Vollkommeneren sich nicht um die
Nachlassung der zeitlichen Siindenstrafen durch Abldsse bemiihen, sondern
diese Strafen durch ihre eigene Bufle abtragen sollten.) Man kann zwar Gott
nicht bitten, halbfertic und unausgereift seine heilige Seligkeit teilen zu
diirfen, als ob der ,,fleischliche* Mensch das kénnte, wohl aber kann man
ihn sinnvoll bitten, bald und auf dem seligeren Weg das selige Los seiner
Vollendeten zu finden. Und was man sinnvoll fiir sich erbitten kann, das

350



Uber den Abla

kann man — fast konnte man sagen: noch eher und selbstloser — auch fiir
andere erbitten. (So kommt es, da so angesehene Theologen wie Thomas,
Caietan, Soto, Suarez usw. die Ansicht vertreten, es kénne einer seine Ge-
nugtuungen, deren er selbst nicht bedarf, genau so einem andern ,,zuwen-
den®, wie es die Kirche im AblaB tut, also gewissermaflen eigene Abléisse
verleihen.)

Das fiirbittende Gebet der Kirche

Dieses Gebet kann die Kirche unterstiitzen. Sie ist nie blof die dufferliche
Verwaltungsorganisation der Wahrheit und der Gnadenmittel gewesen. Sie
ist der eine Leib Christi, in dem alle Glieder fiireinander leben, leiden und
vollendet werden. Wenn Gott auf den einen blickt, sieht er ihn immer im
Ganzen: zusammen mit Christus, dem Haupt, und zusammen mit allen Brii-
dern dieses einen Christus. Keiner lebt sich selbst allein, keiner stirbt sich
allein. Jeder ist geliebt von Gott, indem Gott auf seinen Christus und sein
Kreuz blickt, geliebt als Teil der einen Wirklichkeit, die Gott in der zur
Vollendung bestimmten Menschheit schafft. Die Kirche kann also diese Bitte
um Nachlassung der zeitlichen Siindenstrafen durch ihr Gebet unterstiitzen.
Und wenn sie es tut, dann tut sie es als die, die sie ist, als die eine grofbe
Einheit der geheiligten Erlésten, als die Braut des Lammes, als die, von der
gesagt wird: Haupt und Leib, ein Christus. Und wenn Gott sie erhort, dann
blickt er auf das, was sie ist, wenn sie betet: die Kirche der Heiligen, die
Kirche des einen Christus, er gibt ihr die Erhérung ihres Gebetes auf Grund
dessen, was er ihr ungebeten gegeben hat, auf Grund der Gnade Christi,
die michtig und siegreich geworden ist in der Kirche. Der Herr selbst sagt
ja hinsichtlich der Erhérung der Bitten der Jiinger: ,Der Vater liebt euch,
weil ihr mich geliebt habt und geglaubt habt, da} ich vom Vater ausgegan-
gen bin“ (Joh 16.27). Das ist gemeint, wenn beim Ablaf® vom ,,Kirchen-
schatz® die Rede ist. Das bedeutet selbstverstandlich nicht, es wiirde stiick-
weise wie aus einem quantitativ und stiickweise verbrauchbaren o6ffent-
lichen Vermégen etwas bezahlt, was sonst der einzelne aus seinem eigenen
Vermégen hiitte bezahlen miissen. Weil das so nicht ist, kann von vorn-
herein gar nicht die Frage entstehen und braucht darum auch nicht durch
subtile Erklirungen gelost werden, ob sich der Kirchenschatz nicht er-
schopfen kénne, wenn so viel aus ihm geschopft und bezahlt wird. Es ist
darum auch Klar, daft Gott nicht von daher gezwungen ist, eine solche Bitte
um Nachla von zeitlichen Siindenstrafen zu gewihren, weil er das nicht
mehr fordern kénne, was er doch (niimlich aus dem Kirchenschatz) schon
erhalten habe. Er blickt auf sein Werk der Gnade; und dieses ist nach sei-
nem freien und unergriindlichen Ermessen in seiner von ihm gewollten Har-
monie der Grund, warum er den einen so, den andern anders zu seiner Voll-
endung fithrt. Aber weil es in und durch diese Souverinitit des gottlichen
Cnadenwaltens ein wahrhaft wirksames Gebet, ja nach den Worten Christi
ein unfehlbar wirksames Gebet gibt, weil dieses Gebet das der ganzen

351



Karl Rahner

Kirche sein kann, weil es sich vor allem auf die baldige und selige Voll-
endung des ganzen Menschen beziehen kann und soll, darum kann die Kirche
fiirbittend das Gebet des einzelnen um die Nachlassung seiner zeitlichen
Siindenstrafen unterstiitzen. Wo sie es in Gottes Gnade tut, wo sie (die im-
mer solche Dinge durch ihre Glieder wirken muf) gut tut, wo der einzelne
der Erhorung dieses Gebetes wiirdig ist (durch Gottes Gnade, der diesem
Gebet und dieser Wiirdigkeit Anfang und Gedeihen gibt nach seinem un-
ergriindlichen, von keinem Menschentun bedingten Wohlgefallen), da er-
hért Gott auch das Gebet der Kirche seines eigenen Sohnes. Er gibt dem
einzelnen, was sie ihm zum Heile erbittet. So hat die Kirche immer fiir den
Stinder, der auch als reuiger noch an der Last seiner Schuld trigt, gebetet.
Im Bufiverfahren der alten Kirche gehort ihre Fiirbitte wihrend und am
Ende der Bufizeit zu den unerlifilichen Bestandteilen der Kirchenbufe: sie
rekonziliiert nicht nur den Siinder, indem sie ihm durch die Wiederver-
s6hnung mit sich selbst ihren Heiligen Geist, der die Nachlassung der Siin-
den ist, wiederverleiht, sie betet auch mit dem reuigen Siinder um Ver-
gebung der (ganzen) Schuld (nach allen ihren Auswirkungen). Das bezieht
sich in heutiger Unterscheidung und Terminologie angesichts der Tatsache,
daB} es sich ja um einen reuigen Siinder handelt, sachlich vor allem auf die
Nachlassung der zeitlichen Siindenstrafen, um die vollige Uberwindung der
Schuld. Dieses Gebet ist auch heute noch immer da. Es ist zwar (bis auf
kleine Reste) aus der BuBliturgie des Busakramentes selbst verschwunden,
weil aus praktischen Griinden Anklage als Eroffnung des BuBverfahrens
und sakramentale Vergebung durch die Kirche in ein einziges Verfahren
‘zusammengelegt wurden und so die Buf3zeit, die innere vollige Uberwindung
der Siinde in all ihren Folgen, dem reuigen, das Sakrament empfangenden
Christen fast allein anheimgegeben ist. Aber darum ist doch die Kirche im-
mer noch die um die Tilgung der Siinden und Siindenstrafen ihrer Glieder
betende: im Gebet des Vaterunser, im Opfer der Messe, in der Bufle ihrer
Heiligen und aller, auf denen die Schuld der Zeit als Kreuz Christi lastet
und die dieses Kreuz in Glauben und Liebe tragen, in den Fiirbitten, die
ausdriicklich immer wieder in den mannigfaltigsten Formen fiir die Siinder
dargebracht werden.

Zusicherung der kirchlichen Fiirbitte

Von solchem Gebet kann man zwar keinen ausschlieRen, es sei denn, er
habe sich selbst von ihm durch seinen Abfall von der Kirche davon los-
gesagt, so daf} er nicht mehr in den liturgischen Fiirbitten in der Weise ge-
nannt werden kann, wie das das Vorrecht der Kinder der Kirche ist (vgl.
1Joh 5,16). Aber in besonderer Weise eingeschlossen kann man in dieses
Gebet der Kirche werden, es kann jedem in einer besonderen Ausdriicklich-
keit und Feierlichkeit zugesichert werden. Wer an den Sinn des Gebetes
glaubt und wer weify, was Kirche bedeutet, kann mit Erschiitterung von dem
Gedanken getroffen werden: die heilige Gemeinde der Erlosten, die Braut

352



Uber den Ablaf

Christi tritt fiirbittend fiir mich vor den Thron der Gnade; aus ihrem Her-
zen, das immerdar und unverlierbar von unaussprechlichen Seufzern des
Geistes Gottes erfiillt ist, steigt fiir mich ein Gebet empor. Sie sagt zu mir:
»Is erbarme sich deiner der allmichtige Gott, er verzeihe dir deine Siin-
den ...%, sie verspricht mir dieses Gebet, sie macht sich nicht nur so im all-
gemeinen und stillschweigend, sondern ausdriicklich und durch einen Akt
ihrer hochsten Leitungsgewalt anheischig, fiir mich zu beten.

Der Ablaf3

Solches Gebet erlift, ,,schenkt” micht einfach in einem autoritativen
Nachlassen die Siindenstrafen, als ob es sich um einfache Amnestie einer
rein duerlich zu verhiingenden Strafe handle, als ob diese Strafe nur der
Offenbarung der Hoheit des Gesetzes diene. Die Kirche schreibt sich ja,
wie sie ausdriicklich im Konzil von Trient erklirte, eine solche Gewalt im
Buf3sakrament nicht zu, obwohl sie doch gerade darin ihre Binde- und Lése-
gewalt von Mt 16 und 18 ausiibt (D 893a {f.). Sie kann also eine solche Ge-
walt erst recht nicht aufferhalb des Sakramentes anwenden wollen, zumal
die Theologen ja ihre Ablaf3vollmacht aus derselben Binde- und Lésegewalt
des Evangeliums ableiten. Aber ein Gebet fiirbittender Art der heiligen
Kirche, die allzeit erhiort wird (wie schon Tertullian in einem solchen Zu-
sammenhang sagte), kann sie dem Siinder in einem eigenen, ausdriicklichen
Akt zusichern, ein Gebet, das sich aul die Nachlassung der Siindenstrafen
bezieht. Und eben dies geschieht in dem, was wir den Ablaf} nennen. Weil
die Kirche in fritheren Zeiten mit einer solchen Gebetszusicherung die Nach-
lassung einer bestimmten kirchlichen Buffauflage verband, die sie an sich
sonst im Buf3sakrament dem Ponitenten auferlegt hitte, weil sie die Wir-
kung dieser BuBleistung des Biilers gewissermafden durch ihre eigene Fiir-
bitte ersetzte, verdeutlicht sie auch heute noch die Intensitit und Dring-
lichkeit dieser Gebetszusicherung nach den Ansitzen der alten kanonischen
Bufen, die sie frither in einem solchen Fall dem Ponitenten nachliefs. Weil
die Kirche betet, weil sie um das Heil betet (und nicht um irdische Dinge),
weif} sie von daher, daf} sie ,,immer erhort* wird. Weil die Wirkung dieses
Gebetes aber auf der Seite dessen, fiir den gebetet wird, immer auch von
dessen subjektiven Voraussetzungen abhiingig ist (die selber wieder von der
machtvollen, aber auch unergriindlichen Verfiigung der Gnade Gottes iiber
sie umschlossen sind), so weil® man im einzelnen nie, wann und wie dieses
Gebet sein Ziel erreicht. Man sieht schon von daher, daf’ der Ablaf} nicht
die Aufgabe hat und haben kann, die personliche Bufle des Menschen zu
schwichen und zu ersetzen. Der Ablaf} zielt in seinem Wesen nur dahin, dafy
wirklich durch Gottes Hilfe rasch und leicht das geschehe, was auch die
Bufle will: die ginzliche Reinigung und totale Durchreifung des Menschen
aus der Mitte seiner Begnadigung heraus. Er kann auch nur dort seine Wir-
kung haben, wo echte BuBgesinnung vorhanden ist. Denn ohne diese kann
auch von wahrer Reue nicht die Rede sein. Ist diese aber nicht vorhanden,

23 Stimmen 156, 11 353



Karl Rahner

ist auch eine Vergebung der Schuld selbst nicht moglich und so auch nicht
eine Vergebung oder Nachlassung der zeitlichen Siindenstrafen.

Wir setzen voraus, daf} die Ausreifung des Menschen, die nicht nur ein
psychologisches, sondern ein wirklich religiéses Geschehen ist, sich micht
einfach immer und notwendig mit dem Tod vollendet bei den Menschen,
die in Gottes Gnade die Endgiiltigkeit ihrer Ausrichtung auf Gott in ihrem
Leben und durch den Tod gefunden haben. Schon empirisch kann man nicht
den Eindruck haben, daf® Tod und vollendete Integration des ganzen Men-
schen in seine Grundentscheidung hinein immer zusammenfallen. Gewifs
ist nach christlicher Lehre der Tod das Ende der Zeit, in der ein ewiges
Schicksal wird. Was ,,danach® kommt, ist nicht eine Fortsetzung der Zeit
und ihres Fortgangs ins immer Neue, sondern die Endgiiltigkeit und ewige
Giiltigkeit des in der Zeit Gewordenen. Aber wenn man den Menschen nicht
einfach aufhéren laflt, um ihn bei einer »Auferstehung® des Fleisches
schlechthin neu werden zu lassen, womit seine Selbigkeit und die Ewigkeit
als Frucht der Zeit im Grunde doch geleugnet wiiren, dann ist gerade fiir
eine christliche Vorstellung der Geschichte des Menschen, die doch erst in
der Auferstehung des Fleisches, in der Verklirung der Gesamtwirklichkeit
und nicht blof in einer individuellen Seelengeschichte platonischer Art ihr
vollendetes Ende hat, ein Zeitraum der Ausreifung des in Freiheit zeitlich
Getanen noch zwischen Tod und der Vollendung des Alls gegeben. Wir kin-
nen uns das Geschehen in ihm nicht vorstellen. Das aber ist kein Grund, eine
solche Moglichkeit zu leugnen. Jede Ausmalung dieser Moglichkeit mag an
ihrem Ergebnis die Unméglichkeit eines solchen Viersagens bezeugen. Darum
kann man aber doch unter Verzicht auf einen solchen Versuch sagen: wenn
die Individualgeschichte nicht einfach mit dem Tod abgeschlossen ist, wenn
mit dem Tod als der Aufgabe einer bestimmten raum-zeitlichen Festlegung
dieser Geschichte der Mensch erst recht in ein offenes Verhiltnis zum Gan-
zen der Welt kommt (nicht aber ,leibfrei* wird im Sinn eines einfachen
und leeren Akosmischwerdens), dann erfihrt er den Widerspruch zwischen
dem gottgesetzten Wesen seines eigenen Daseins und der Welt einerseits
und dem, was er durch die noch gebliebenen Objektivationen seiner Schuld
noch ist, als leidvolle Straffolge seiner Schuld. Und die leidvolle Uberwin-
dung dieses Widerspruchs ist sein Fegfeuer. Sie aber kann, ihnlich wie in
diesem Leben, auch nach dem Tod langsamer oder schneller, leidhafter
oder seliger geschehen, je nach den Umstinden, die dem Menschen dafiir
als Voraussetzungen gegeben sind. Daf sie ein schnelleres und seligeres Aus-
reifen gestatten mégen, darum beten wir, wenn wir fiir die ,,Armen See-
len® beten, darauf geht jenes fiirbittende Gebet der Kirche, das uns im Ab-
la verheiflen wird, den wir ,,fiir die Armen Seelen »gewinnen .

- Die Zusage einer solchen amtlichen Fiirbitte der Kirche an den reuigen
Stinder unter ,,Nachlassung® einer (hypothetisch an sich verwirkten) kano-
nischen Buffauflage (wenn es sich um einen Abla} fiir Lebende handelt),
also ein AblaB, geschieht unter der Voraussetzung und Bedingung, daf3 der

354



Johannes Haas, Ergebnisse der Zellphysiologic philosophisch gesehen

Ablaflgewinnende ein gutes Werk bestimmter Art tue. Friiher in den Zei-
ten, in denen der eigentliche Ablaf} entstand, war ein solches gutes Werk
zunichst der Teil der kanonischen Buffauflage oder die in eine andere, meist
leichtere Leistung verwandelte kirchliche Buf’e. Heute ist es nur eine sehr
kleine, fast symbolisch wirkende Sache, die die kirchlich festgesetzte Be-
dingung der Ablafgewihrung ist. Das darf nicht dazu fiihren, da} man die
Abldsse nicht mehr ernst nimmt, als ob sie ,,billig* und in groflen Mengen
zu haben seien. Es gibt viele angebotene Abliisse. Ob es auch viele wirklich
gewonnene Ablisse gibt, ist eine andere Frage. Gewonnen ist der Ablaf} im
engdiiltigen Sinn nur dann, wenn das fiirbittende Gebet der Kirche sein Ziel
erreicht. Das aber kann es schliefflich nur in einem buf3fertigen Herzen,
in einem Menschen, der durch sein Tun und Leiden aus dem Glauben und
der Gnade danach strebt, daf} er immer mehr in allen Dimensionen seines
Daseins die neue Kreatur werde, die nach dem Bilde Christi geschaffen ist.
Daf} dies werde, dazu gewiihrt die heilige Kirche dem Christen im Ablaf3
ihre fiirbittende Hilfe.

Ergebnisse der Zellphysiologie philosophisch gesehen’

Von JOHANNES HAAS S.].

Die Zellphysiologie ist gegenwiirtig eines der aktivsten Ficher der Biolo-
gie. Ahnlich wie die moderne Atomphysik ist sie berufen, die Ergebnisse
zahlreicher Einzelforschungen in einheitlicher Weise zusammenzufassen und
zu begriinden, zugleich erdffnet sie bisher unerreichte Einblicke in das We-
sen des organischen Lebens. Diese Umstinde rechtfertigen es, das Augen-
merk weiterer Kreise auf sie zu lenken. Nach einer kurzen Betrachtung ihres
Werdens und Wesens werden hier einige ihrer wichtigsten Erfolge und Ein-
sichten zusammengestellt, diese werden dann daraufhin befragt, welche Fol-
gerungen sie iiber das Wesen des Lebensprozesses zu ziehen gestatten.

1 Physiologie der Zelle, von Johannes Haas, Verlag Gebr. Borntriiger, Berlin-Nikolassee
1955. (474 8., 48 Abb.) DM 48,—. — Die Physiologie eines Organismus kann man entweder
so behandeln, dal man seine Organe im Hinblick auf ihre Funktionen bespricht, oder aber
daf man die Leistungen des Organismus in Abhingigkeit von seinen Organen betrachtet.
Beide Wege werden in dem vorliegenden Band fiir die Physiologie der Zelle beschritten: Der
eine Teil behandelt die Organe der Zelle, wie Grundcytoplasma, Mitochondrien, Kern, zte.
in Bezug auf die von ihnen ausgeiibten Funktionen. Ein anderer Teil beschiftigt sich mit den
allen Zellen gemeinsamen Leistungen, wie Atmung, Aufnahme von Stoffen, Teilung, Wachs-
tum und Differenzierung. In beiden Teilen wird immer von der Vorausselzung ausgegangen,
daf die Funktionen der Zelle in ihrer submikroskopischen oder makromolekularen Strukiur
begriindet liegen. Aus diesem Grunde wird den beiden angefiihrten Teilen ein anderer vor-
ausgeschickt, der die Prinzipien der makromolckularen Morphologic betrachtet: Die Pro-
teine, die Nucleinsiiuren, die Lipoide und die Enzyme. Ein schier uniiberschbares Tatsachen-
material 1a8¢ sich auf diese Weise iibersichtlich zusammenfassen und fiir den Aufbau einer
in sich zusammenhingenden Zellphysiologie verwenden. Die Darstellung ist so gehalten,
daB sie sich zwar an Fachleute wendet, aber auch von gebildeten Laien durchaus verstanden
werden kann.

a9 ‘ 355



