Besprechungen

chen. Diese, auch aus Humanistenkreisen
geforderte Richtung scheiterte. Auf katholi-
scher Seite versagte das Streben einiger
Theologen und Kirchenmiénner, durch ein
Abschwiichen der Gegensiitze eine Wieder-
vereinigung zu erzielen. Vor allem nach dem
Konzil von Trient wird als Ideal die Ein-
heit der Religion im Staat allgemein vorge-
tragen. Aus Griinden geistlicher Art (nicht
weltlicher Vorteile, wie etwa der Schaden
der Wirtschaft, der in Holland als Grund
fiir die Toleranz galt) ist aber auch die Irr-
lehre zu dulden, so Molanus (1533—1585)
in Léwen und Becanus S.J. (1563—1624) in
Wiirzburg. Verteidiger der Freiheit waren
vor allem die Stifter und Anhinger der
zahlreichen Sekten, die als die Kleinen,
Spiitgekommenen, Verfolgten hier ihre
Rettung suchten. Die Schépfer der neuen
Kirchen huldigten nach anfinglicher Beto-
nung der Gewissensfreiheit (Luther) der
strengsten Intoleranz. Am meisten zeigte
sich dies in Genf und in England, von dem
Lecler sagt, da® seine Richter schlimmer als
die der Inquisition gewesen seien (II 319).
Den Atheisten und Irreligiosen wollen nur
der Hollinder Coornhert (1522—1590) und
der Englinder Roger Williams (1604—1681)
Freiheit gewithren. In der Praxis haben nur
katholische Linder (Frankreich, OUsterreich,
Polen, Béhmen) und Brandenburg (Johann
Sigismund 1611) die Duldung durchgefiihrt.
Die Griinde fiir die Toleranz, die man da-
mals anfiithrte, haben sich nicht alle als
stichhaltig erwiesen, aber die Kimpfe dien-
ten doch dazu, sowohl von seiten der Re-
licion das Recht des Gewissens, die Be-
schrinkung der Pilicht, die Abirrungen von
der Wahrheit, wie von seiten des Staates
die Grenzen seines Einflusses aut die Re-
ligion und ihre Ausiibung klarer zu erkennen.
Die abgekliirte Unparteilichkeit des Ver-
fassers hat ein allgemein giltiges Werk ge-
schaffen. Man mochte wiinschen, dafl er
ein Buch folgen liefe, das die Entwicklung
des Toleranzgedankens und seiner Durch-
fithrung bis zur Gegenwart darstellte. Die
drei Register der Bibelstellen, der Personen

und Sachen sind vorziiglich gearbeitet.
H. Becher S.J.

Hartmann, Albert: Toleranz und christ-
licher Glaube. (2828S.) Frankfurt/M.
1955, Josef Knecht. DM 10,80.

Mehr als irgendeine andere Frage bewegt

heute die der Toleranz das geistige Leben

unseres Volkes und der gesamten Welt. Die

Erfahrungen des totalitiren Staates, der

keine andere Meinung gelten lifdt, haben mit

dazu beigetragen, daf heute so viel iiber To-
leranz geredet wird. Leider geschieht es nur
allzu oit ohne klare Begriffe und rechtes

Wissen von philosophischen und christli-

chen Grundsitzen. Es ist darum begriiffens-

wert, da ein in philesophischen, theologi-
schen und juristischen Fragen so geschulter

154

\

Mann wie Albert Hartmann es unternom-
men hat, das Problem der Toleranz zu un-
tersuchen und klirende Worte aus katholi-
scher Sicht beizutragen.

Nach einem geschichtlichen Uberblick
iiber das Werden der modernen Toleranz-
idee, die meist nichts anderes ist als ein er~
kenntnistheoretischer Relativismus (so bei
den meisten Vertretern der Religionsge-
schichte und auch bei Karl Jaspers, der hiiu-
fig zu Worte kommt), klirt der V. den
AusschlieBlichkeitsanspruch des Christen-
tums, vor allem den der katholischen
Kirche. Es ist nicht ,,Intoleranz®, ein Wort,
das der Vf. mit Recht als von der relati-
vierenden Toleranzidee bestimmt ablehnt,
wenn das Christentum fiir sich Ausschlief3-
lichkeit beansprucht. Die Wahrheit ist ih-
rer Natur nach allgemeingiiltiz und aus-
schlieflich; daraus folgt jedoch nicht, daf
in den auBerchristlichen Religionen nicht
auch Wahres enthalten sei, oder gar, dab
alle Nichtchristen des Heiles verlustig gin-
gen. Diese Weite der katholischen Lehre
besagt freilich keine Gleichgiiltighkeit ge-
geniiber der Wahrheit, zumal wenn sie, wie
die Wahrheiten des Glaubens, von Gott
geoffenbart und fir den Menschen von
entscheidender Bedeutung ist. Anschliefend
entwickelt der VI die Wesensziige des
christlichen Toleranzbegriffes, die er vor
allem im Tun der Wahrheit in Liebe sieht.
Neben der sachlichen Toleranz, dem Ver-
zicht auf Einschreiten gegen die Verletzung
der Ordnung, die oft ein geriitteltes Mall
an Klugheit und Einsichten verlangt, gibt
es die personliche, die von jedem Menschen
Ehrfurcht, Nachsicht, Giite, Geduld und
nicht zuletzt viel Selbstlosigkeit fordert, um
einen andersdenkenden Menschen gelten zu
lassen. Doch ist die Toleranz nicht nur eine
Tat der Liebe, sondern auch eine Forderung
der Gerechtigkeit, die, ohne den Un-
terschied zwischen Wahrheit und Irrtum
zu verwischen, jedem Menschen das Recht
zugesteht, seinem Gewissen zu folgen. Die
Frage des Gewissens wird dann ausfiihrli-
cher im abschlieffenden Kapitel behandelt,
worin der V£. auf ein heute sehr viel be-
sprochenes Problem eingeht, auf das des
»katholischen Staates. Von zwei Seiten
her geht er diese Frage an, von der Gewis-
sensfreiheit, die jedem Menschen kraft gott-
licher Ordnung zusteht, und vom Gemein-
wohl. Ist der §taat, dessen Biirger in iiber-
wiegender Mehrzahl katholisch sind, ver-
pilichtet, jene offentliche Ordnung auf-
rechtzuerhalten, die anderen religidsen Be-
kenntnissen die 6ffentliche Ausiibung ihres
Kultus untersagt? Der V£. bemiiht sich, den
Verteidigern des ,katholischen Staates™ ge-
recht zu werden, meint aber doch, daff der
Staat keineswegs vom Naturrecht dazu ge-
halten sei, und beruft sich dabei auf die be-
rithmte Ansprache Papst Pius’ XIL vor den



Besprechungen

italicnischen Juristen (AAS 45, 1953, S. 744
bis 802). Uberdies diirfe das Gemeinwohl
heute nicht mehr rein nationalstaatlich ge-
sehen werden, sondern von der Vélker-
familie her. Das Gebot der Gegenseitigkeit
verlange, dal den Andersgliubigen in ka-
tholischen Staaten nicht versagt werde, was
die Kirche mit Recht fiir ihre Gliubigen
in nichtkatholischen Staaten fordere. Aufier-
dem diirfe man gerade in religiosen Fra-
gen keineswegs dufseren Zwang walten lassen.

Das Buch ist ein duflerst wertvoller Bei-
trag zu einer der verworrensten Fragen der
Gegenwart, und es wire zu wiinschen, dafy
es nicht nur von Katholiken, sondern auch
von Protestanten gelesen wiirde. Schade ist
nur, da} der Vi. die Unterscheidung, daf®
nicht eigentlich der Wahrheit bzw. dem Irr-
tum, sondern dem unter dem wahren oder
irrenden Gewissen stehenden Menschen
Recht zustehe, nicht konsequenter durch-
gefithrt hat. Am bedauernswertesten jedoch
scheint uns, da® ein gutes Sach- und Na-
mensverzeichnis fehlt, die den Gebrauchs-
wert des Buches noch erheblich erhéht hiit-
ten. 0. Simmel S.J.

Evangelische Theologie

Brunner, Emil: Das Ewige als Zukunft
und Ge‘genwnrt. (240 S.) Ziirich 1953,
Zwingli-Verlag.

Angeregt durch das Thema der letzten Oku-

menischen Konferenz von Evanston, Christus,

die Hoffnung fiir die Welt, machte sich der
bekannte Ziricher Theologe, Emil Brunner,
daran, das; wie er sagt, bisher kaum recht
behandelte Thema der christlichen Hofi-
nung zu bearbeiten. Zweifellos ein zeitge-
miiles Themal

Dem Fortschrittsglauben, dem ,illegiti-
men Kind des Christentums® (27), stellt der

Vi. die christliche Hoffnung gegeniiber, de-

ren tragenden Grund er in Gottes Offenba-

rung in Jesus Christus erkennt. Im Glau-
ben als Antwort auf Gottes Wort ist das
plu-kiinftige* gegenwiirtig, noch nicht voll-
endet, aber doch in aller Wirklichkeit. Trii-
gerin dieses Neuen Lebens ist die Ekklesia,
die Brudergemeinschaft in Jesus Christus.

Von diesem Zentralgedanken aus durch-

leuchtet Brunner dann die einzelnen endzeit-

lichen Fragen, den Tod, den Sinn der Ge-
schichte, das Endgericht, das Wiederkom-
men Christi, die Auferstehung und die

Fragen um die Vollendung der Welt.
Sieht man von einigen Schiefheiten reli-

gionsgeschichtlicher Art, von Brunners Mif3-

verstindnis der Kirche, von einer etwas un-
klaren Stellungnahme zu den Aussagen der

Schrift iiber die Enderwartung und einer un-

klaren Haltung zur Auferstehung von den

Toten ab, so bietet der Vf. viele gute und

beherzigenswerte Gedanken (iber gie Letz-

ten Dinge. Am besten scheint uns das, was

er itber den Tod und iiber die Stellung Chri-
sti schreibt. Das Buch ist in einer gefilligen
und leicht lesharen Sprache geschrieben,
weify die Fragen des modernen Menschen zu
formulieren, ohne dabei platt zu werden, und
gibt manchmal recht gliickliche Antworten
vom Zentrum des christlichen Glaubens aus,
von Jesus Christus. 0. Simmel 8.J.

1Uolf, Ernst: Peregrinatio. (358 S.)
Miinchen 1954, Christian Kaiser. Br.
DM 17,—. :

nStudien zur reformatorischen Theologie

und zum Kirchenproblem®™ nennt der V.

die Sammlung seiner 13 Aufsiitze, die von

1934—1950 in verschiedenen Zeit- und Fest-

schriften, meist in der ,,Evangelischen Theo-

logie® erschienen sind.

Damit ist bereits das Grundthema siimtlicher

Beitriige genannt: das Allein des Glaubens,

in dem der Mensch nicht mehr von sich

selber lebt. So verschieden auch die Themen
der einzelnen Artikel sein mégen, der

Vi. versteht es ausgezeichnet, sie jeweils

vom Mittelpunkt des reformatorischen Den-

kens her zu durchleuchten. Einige der wich-~
tigsten Beitrdge seien genannt: Martin Lu-
ther. Das Evangelium und die Religion —

Die Christusverkiindigung bei Luther —

Vom Problem des Gewissens in reformatori~

scher Sicht — Sola Gratia? — Die Einheit der

Kirche im Zeugnis der Reformation — Zur

Frage des Naturrechts bei Thomas von

Aquin und bei Luther — Sanctorum Com-~

munio — Der Mensch und die Kirche im

katholischen Denken — Ukumenische Sym-

bolik: Zur Aufgabe der Konfessionskunde
heute.

Zweifellos gehort Wolf zu den scharf-
sinnigsten evangelischen Theologen von
heute. Neben einer nicht gewdhnlichen spe-
kulativen Begabung verfiigt er iber ein aus-
gepriigtes historisches Wissen und auch iiber
eine fiir einen evangelischen Theologen
iiberraschend groffe Kenntnis der katholi-
schen Theologie. Er bleibt aber evange-
lischer Theologe, und zwar, wenn man so
sagen darf, mit innerer Leidenschaft. Er
sicht darum viele Fragen von vorneherein
schon ganz anders als der katholische Theo-
loge. Ks ist aber wohl kein Vorurteil von
katholischer Seite, wenn man meint, er habe
dabei nicht immer die Logik und die Ver-
nunft auf seiner Seite. Fiir ihn wird dieser
Einwand nicht sehr wiegen, da er grundsitz-
lich aller menschlichen Vernunft mifitraut,
um allein auf Gottes Wort zu bauen. Eines
wird aus diesem Buch auf jeden Fall klar:
zwischen folgerichtigem reformatorischem
und katholischem Denken gibt es viele und
grofe Unterschiede. Aber die Einheit der
Kirche, zu der sich auch W. leidenschaft-
lich bekennt, beruht nicht auf menschlichem
Denken,sondern auf der Offenbarung Gottes
und dem, was die Offenbarung uns sagt.

4 0. %immel S. J.

155



