Besprechungen

rung nach Leben und Qualitit, nach Gehor-
sam gegen den inneren Auftrag usw. Die
Miglichkeiten der nichtchristlichen Kiinst-
ler und die Debatte um eine nichtfigurale
Kunst werden dabei nicht umgangen.

3. Wiinsche des gliubigen Volkes.

Hier zeigt R. zuniichst die Gegensitzlich-
keit der Gldubigen in ihren Wiinschen, eine
Gcgcnséitzlichlceit, die aus einer tiefen re-
ligiosen Unstimmigkeit herstammt. Diese
Uneinigkeit steigert sich zum Drama der
sakralen Kunst.

Das Buch, das mit einer Reihe von Beila-
gen amtlicher kirchlicher Auflerungen, Re-
gistern, einem analytischen Verzeichnis und
einem Bildteil versehen ist, wird in seiner
deutschen Ubersetzung von H. H. Abt H.
Lang eingeleitet, der u.a. auf den Begriff
der Tradition niiher eingeht.

Sicher wird das Werk cine grofte Diskus-
sion herbeifithren, denn es ist im Grunde
nichts anderes als ein offener Kampf, der die
Anliegen des Glaubens und der Kirche zu
retten sucht. Nach dem Vi wird es noch
Jahrhunderte von Katastrophen bediirfen,
umdie toten Systeme zum Einsturz zu bringen.

Obwohl das Buch einen wertvollen Bei-
trag zu den gestellten Fragen bedeutet, mo-
gen hier einige kritische Bemerkungen fol-
gen: Zunichst scheint der Renaissancebe-
griff, den R. mit Malraux und anderen teilt,
nicht ganz gerechtfertigt, Hier wird die
Renaissance durch die Brille des 19. Jahr-
hunderts, bzw. des eben niedergekéampiten
Akademismus geschen als eine Epoche des
Unsakralen, bloff Natiirlichen. Bei Hauser
(Sozialgeschichte der Kunst und Literatur)
findet man fiir diese Frage aufschlufireiche
und zusammenfassende Antworten.

Warum R. den ,,Verlust der Mitte* von
H. Sedlmayr ablehnt, wird auch nicht ganz
klar. Viele seiner eigenen Ideen, z. B. die
von der entgnadeten Zeit, wird man #hn-
lich bei Sedlmayr finden. Wenn R. meint,
dal’ S. den Wert der modernen Kunst ab-
lehnt, so diirfte er H.S. nicht richtig ver-
standen haben. Genauere Unterscheidungen
der kontroversen Fragen wiirden sich emp-
fehlen.

Auch die Diskussion um die Maglichkei~
keiten von nichtchristlichen Kiinstlern ge-
braucht einige schwierige Begriffe, wie
Phantasiersatz des Glaubens oder Ersatz-
glauben. Obwohl der Vi. sie gut erldutert,
wiirden wir die Frage wie folgt sehen: Jedes
christliche Mysterium, das offenbar wird,
braucht Bilder der Schépfungsordnung, die
allen Menschen zuginglich sind. Nun be-
steht die Schwiiche mancher Christen oder
glaubigen Kiinstler darin, daf sie kaum
einen Zugang zu diesen Werten der sicht-
baren, von Gott geschaffenen Bildwelt ha-
ben, Der grofere Kiinstler — mag er auch
kein gliubiger Christ sein — kann diese

Bildwerte der Schépfung stiicker erleben

und eindrucksvoller gestalten und damit
auch das iibernatiirliche Geheimnis packen-
der darstellen. Die Ergebnisse Eleades, der
die Strukturen des Sakralen auf religions-
geschichtlicher Grundlage aufzeigt, werden
sich hier klirend einfiigen lassen. Allerdings
bleibt ein Grundproblem offen: Ein Grof5-
teil der fithrenden Kiinstler der Moderne
vertritt eine Weltanschauung, die sich mit
dem Christentum nicht vereinen lif3t. Diese
nichtchristliche Weltanschauung wirkt sich
auch in den Werken aus. Das liflt die ab-
wartende Haltung der Kirche gegen die
Werke dieser Kiinstler verstindlich erschei-
nen. Dariiber hinaus ist die Unterscheidung
des kiinstlerisch und sakral Wertvollen in
der modernen Kunst auch fiir den Kenner
iiberaus schwierig. Deshalb wiire es besser
gewesen, an manchen Stellen vorsichtiger
zu formulieren.

Jedoch hat P. Regamey den Mut gehabt,
die Fragen der kirchlichen Kunst der Ge-
genwart offen zu stellen. Man wird das Buch
an einigen Stellen korrigieren miissen, seine
geistige Grofe aber wird man nicht vermin-

dern konnen. H. Schade S.J.

Haftmann, IPerner: Malereiim 20. Jahr-
hundert. (550 S., 40 Abb.) Miinchen
1954, Prestel-Verlag., Ln. DM 28,50.

»Die revolutiondiren und radikalen Pro-

zesse, die in der Malerei seit etwa 1890 in

Gang gekommen sind, ... (5.9) bilden das

Thema dieses umfassenden Werkes.

In finf Biichern ordnet der V. seinen
gewaltigen Stoff, der vom Impressionismus
bis zur Malerei der Nachkriegszeit alle we-
sentlichen Stréomungen der Kunst des 20.
Jahrhunderts umfaf3t. Das Werk endet mit
der Umrifzeichnung einer heraufkommen-
den Wohnkultur, in der sich einerseits das
,,Grofe Reale” den aufiereuropiischen, ur-
timlichen Vélkern anvertrauen wird, an-
derseits ,,in unsere intelligenten europi-
ischen Malverfahren die magischen und to-
temistischen ~ Wirklichkeitsheschwérungen
der urtiimlichen Kulturen schon einwachsen
und wie die Toten ins Leben zu rufen be-
ginnen® (480).

Angefiigt sind eine biographische Uber-
sicht, Namen- und Sachregister.

Der Vi., der sein Werk in vielen kurzen
Abschnitten und glinzenden Zusammen-
fassungen bietet, bedient sich einer geschlif-
fenen und eleganten Sprache, die das Le-
sen angenchm macht. Ja man kann sogar
sagen, da} das Asthetische und die Freude
am Bild sich bis ins Dichterische hinein
steigert. Zugleich fillt auf, dafl nicht nur
kunstwissenschaftliche Methoden, sondern
eine Reihe von andern Wissenschaften und
ihre Begriffswelt bemiiht werden, Das My-
thologische, das Philosophische und das
Religiose werden hier besonders erwihnt,
weil der Verfasser das Vokabular dieser gei-
stigen Welten in einer Art und Weise ver-

157



Besprechungen

wendet, die nicht nur ihn und sein Werk,
sondern unsere Zeit charakterisiert. Schwie-
rig wird es z. B., den Begriff des ,Mythi-
schen zu verstehen, den Haftmann alizu
oft braucht. ,Helvetische Geschichtsmy-
then findet er bei Hodler, ,,Chtonische My-
thisierung® bei Nolde, als eine Art neuer
Mythologie treten die mechanischen Dinge
bei Duchamp auf. Der ,,manichino® Chiri-
cos wird als mythisches Idol, als Kultfigur
der Mythologie des Leeren geschen. Eine
neue Mythik bringt Dali. Dionysisches,
Apollinisches, Panisches wird beobachtet, bis

aftmann Miros Bilderschrift schlieflich
jenen orphischen Punkt® berithren liBt,
»von dem aus sich unser Besitz von Welt
und unsere Art des Eingerastetseins in diese
Welt grundsitzlich definiert” (407).

Unter den religidsen Begriffen fallt zu-
nichst das Wort ,,Jenseits* auf. Es kommt
in den verschiedensten Zusammenhingen
vor, besonders aber als ,ein Jenseitiges®.
Weiterhin stellt H. fest, da’ viele moderne
Meister ,Legenden” malen. Durchaus ver-
stiindlich scheint die Anwendung dieses
‘Wortes auf die Kunst Chagalls. Wenn aber
das Wort ,,Legende’ bei Marc, Jawlensky,
Nolde, Miro, Modigliani, Pascin u.a. auftritt,
wird man unruhig. Endlich wird auch das
Guernica-Bild Picassos ,,Legende® genannt.
Damit scheint das Wort ,Legende® scines
Sinnes beraubt zu sein.

Genau so iiberanstrengt wird auch die
wIkone, , Tkone* sicht H. in den Bildern
Rouaults. Auch hier kann man folgen. Dann
malt aber auch Matisse ,Ikonen* auf
»isthetischen Altiren* (S.115). Wir erfah-
ren, dal in der ,,Stijl-Bewegung® das Bild
,eine Art Ikone des mathematischen und
technischen Geistes® ist (8. 273). Schlief3-
lich wird auch Picassos ,,Sitzende Frau* aus
der Sammlung J. Thrall-Soby einer ,,Ikone*
vergleichbar. Diese Frau ist aber zugleich
auch mythisch, magisches Gétterbild und
Imago (S. 412/413).

Diese Inflation des Tiefsinnigen setzt sich
im Philosophischen fort. Was hei3t denn
eigentlich die ,Erfahrung des Absoluten®
(223), ,.die Mystik der alten Metaphysik®
(S. 283), das ,,Grofle Reale®, das ,,Grofte
Abstrakte®, das ,Magische, das ,,Harmoni-
kale”, die ,Metarealitit, die ,magische
Aura des Grofien Realen® usw.? (S. 94).
Worte wie ,jenseitig, ,,mythisch®, le-
Ecndéir“ u.d. kann man sicher an einigen
Stellen des Buches miteinander vertauschen,
ohne dal es besonders aufficle. Woher
kommt dieser merkwiirdige Gebrauch der
Sprache? Der Vi. geht zunichst von histori-
schen Formulierungen aus, die die Kiinstler
z. T. selbst geprigt haben. Das rechtfertigt
den Gebrauch dieser Begriffe. Dann aber
benutzt er sie mit heiterer Sorglosigkeit wie
feststehende philesophische Grioflen. Dabei
ist der Vorrang, den religiése Worthildun-

158

gen erhalten, auffillig, Vom Satan bis zum
Engel tiber die Mystik, die Mystevien, Medi-
tation, Offenbarung und Legende ergibt
sich ein reiches Vokabular des Religiésen in
einer iiberwiegend profanen Malerei, ohne
da eine ausreichende philosophische oder
religiose Unterscheidung stattfindet. Damit
erhalten die Worte, wie die Beispiele zeigen,
an vielen Stellen einen rein dekorativen
Charakter, Diese Beobachtung deckt auch
das eigentliche Problem der modernen
Kunst auf: ihre Fragen lassen sich vom
Asthetischen und Formalen, vom Kiinstle-
rischen her allein nicht lésen. Auch wenn
man die kiinstlerische Gréfde der modernen
Werke anerkennt, wird man die dahinter-
stehenden geistigen Welten unterscheiden
und sich fiir oder wider sie entscheiden miis-
sen. Namentlich ‘wenn man iiber die Be-
schreibung der Form hinaus ins Philoso-
phische und Religiése vorstoft.

Haftmann behandelt religiose und kon-
fessionelle Fragen mit grofler Vornehmheit.
Er bietet eine Menge wertvoller Erkennt-
nisse und Beobachtungen, aber seine philo-
sophische Klarheit lifst zu wiinschen iibrig.

H. Schade S.J.

Liitzeler, Heinrich: Der Turm des Frei-
burger Miinsters. (63 S. mit 16 Zeich-
nungen im Text, einem Titelbild und
32 Abb. im Anhang) Freiburg 1955, Her-
der. DM 5.80.

Dieses Biichlein erhiilt seinen Reiz durch

die besondere Methode des Verfassers: In

einem ersten Abschnitt beschreibt Liitzeler
die drei Geschosse des Turmes, den er als

Lebewesen auffaft. Dann gibt er eine kurze

Sinngeschichte des Turmes iiberhaupt, d. h.

er vergleicht den Freiburger Turm mit dem

dgyptischen Turm als Lichtmal und Tor,
dem babylonischen Treppenturm, dem indi-
schen Turm als Weltenburg, der das All
versinnbildet, u. 4. So erhilt er fiir das
gotische Kunstwerk geschichtliche und for-
male Beziehungen, die ihm die Méglich-
keiten geben in einem dritten Abschnitt mit
wenigen Worten den Sinn des Freiburger

Miinsterturmes zu erfassen und dabei bis

ins Theologische vorzustofen.

Unter den vielen, wertvollen kunstge-
schichtlichen Werken des Verfassers ist
dieses Biichlein von besonderer Kostbarkeit.

H. Schade S.J.

Antike

Rabbow, Paul: Seelenfithrung. Methodik
der Exerzitien in der Antike. (3558.) Ko-
sel, Miinchen 1954. DM 24,—.

In wissenschaftlicher Interpretation entwirft

der V1. ein anschauliches Bild von der Ver-

innerlichung des antiken Menschen, um die
sich die griechisch-romische Philosophie der
ersten Kaiserzeit mit einem hochentwickel-



