Heinrich Dumoulin, Asien oder Europa?

Texte wollen richtig verstanden sein. Man muf} sie im Lichte dessen betrach-
ten, was iiber die Erregung gesagt wurde, die der Fall Konstantinopels her-
vorrief. Es ist gewif}, da® die Katastrophe Gelehrte nach Italien geliihrt
hat. Es ist aber nicht weniger gewifs, daf} zu jener Zeit der Hellenismus
lingst Heimatrecht auf der Halbinsel erworben hatte. Die Geschichte sagt
ans ferner, daf® Handschriften von Stambul nach dem Westen kamen: die
beiden Reisen des Janus Lascaris in den jiingst eroberten byzantinischen
Osten trugen etwa 200 Manuskripte ein. Das ist bedeutend weniger als die-
jenigen, die Aurispa lange vor 1453 kiuflich erworben hatte. Ebensowenig
hatte Bessarion die Einnahme der Hauptstadt abgewartet, um seine Samm-
lung von 700 Handschriften zusammenzubringen.

In Wirklichkeit ist es so, daf} die zweite Humanistengeneration, die eben
ziemlich dicht nach dem Fall von Byzanz heriiberkam, einen so grofien Ruf
genofy, daf} sie das Licht ihrer Vorgiinger, der ersten Pioniere und bedeu-
tenden Humanisten, in den Schatten stellte. Dennoch sollte das goldene Zeit-
alter des Magnifico, die heilige Lampe, die Marsilio Ficino vor dem Bild
Platos unterhielt, die Akademie der Aldus in Venedig, die Zeit, da ein Gold-
schmied wie Cennini es nicht unter seiner Wiirde hielt, personlich Buch-
staben zu gieBen, all dies sollte nicht die bescheidenen Anfinge der ersten
Florentiner Zirkel in Vergessenheit geraten lassen.

Wena Florenz, die strahlende Bliite [taliens, mit Lorenzo, mit Poliziano
und Ficino, so duftig leicht, so grazids, so einschmeichelnd und lebensfroh
geworden ist, daf} es an das Athen zu Beginn seines Abstiegs von der Héhe
oder genauer, wenigstens in mancher Hinsicht, an das Alexandrien der An-
thologie und Plotins erinnert, so bleibt wahr, dal® diese unnachahmliche
Reife ihr Frithstadium gehabt hat. Damals verband sich der Enthusiasmus
mit ernster Wiirde, die Bewunderung wirkte noch etwas linkisch, das Grie-
chisch schmeckte, ehe es die Sprache der Medici wurde, noch nach Byzanz,
und der Geist empfand in seiner Unternehmungslust und Selbstsicherheit
noch nicht, da} nach dem eigenen Gestindnis des Magnifico ,,zu viel Wissen
die Sorglosigkeit zerstort. Es scheint also nicht, daB® die Tage der Trauer
im Jahre 1453 fiir den Humanismus die Bedeutung gehabt hitten, die man
ihnen gewohnlich gibt. Sie haben héchstens einen Symbol- und Zeichen-
wert. Der Frithling 1439 dagegen bezeichnet mit all den reichen Verspre-
chungen, die ein Florentinischer Mai in sich trigt, die erste Etappe des
abendlindischen Hellenismus.

Asien oder Europa?
Von HEINRICH DUMOULIN S.]J.

Die Begegnung zwischen Ost und West ist in unserem Jahrhundert der
einen Welt in ein neues, vielleicht endgiiltiges Stadium eingetreten. Die wis-
senschaftliche Erforschung Asiens, seit Beginn der Neuzeit von einigen hu-
manistisch fithlenden Missionaren zégernd eingeleitet, erschlol withrend des
19. und der ersten Hillte des 20. Jahrhunderts im wesentlichen alle Haupt-

180



Asien oder Eul;opa?

gebiete des Gstlichen Geisteslebens. Dadurch erfuhr der Kosmos des mensch-
lichen Wissens eine Bereicherung, die an Umfang und Werthaftigkeit fiig-
lich mit den Neuerschlielbungen der Renaissance-Epoche verglichen wird.
Die ostlichen Vélker vermochten sich zur gleichen Zeit die Errungenschaften
der westlichen Zivilisation in Technik und Wissenschaft anzueignen. Der er-
reichte Standort ermoglicht eine tiefere Begegnung zwischen Ost und West.
Denn Begegnung geschieht, wenn Menschen von verschiedenen Seiten her-
kommend je eine Beziehung zum anderen {inden, die auf Gemeinsamkeit in
der Verschiedenheit beruht. Dann entsteht ein Austausch, bei dem beide
Seiten im gegenseitigen Verstehen und Achten empfangen und geben. Wih-
rend in fritheren Phasen der Ost-West-Beziehung die Einfuhr der euro-
péischen Kultur nach Asien vorherrschte, wirkt heute stark die Uberzeugung,
dai} auch der Osten zu geben hat, ja dafl die 6stliche Geistigkeit gerade das
besitzt, was dem Westen mangelt und wonach dieser unbewuft, aber in
wachsendem Mafe auch bewufit verlangt. C. G. Jung hat auf den ,bemer-
kenswerten Parallelismus zwischen der unbewufiten Psyche des Westens
und der ,manifesten® Psyche des Ostens” hingewiesen, wonach ,,der Geist
des Fernen Ostens sich zum westlichen Bewuf3tsein wie das Unbewulte ver-
halte, oder, mit anderen Worten, wie die linke IHand zur rechten.““! Der Bei-
trag der Tiefenpsychologie zum Ost-West-Problem wird spiter zu er-
wigen sein. Das Wort Jungs riickt die Wechselbeziehung zwischen Ost und
West im Hinblick auf die Ganzheit des Menschlichen ins Blickfeld. Die sehr
verschiedenen Erscheinungen und Werte des Ostens und Westens sind von
einem gemeinsamen menschlichen Standpunkt her zu beurteilen. Offen-
baren sie doch den gleichen Menschengeist, der unter verschiedenen Ent-
wicklungsbedingungen in verschiedenen Zonen je anders geformt auf die
Welt eingewirkt hat.

Die Zahl der europiischen Asienbiicher ist in den letzten Jahrzehnten
stark angewachsen. Von Westen her in die ostliche Geisteswelt vorsto-
fiend, empfanden die meisten Autoren begliickt den Zauber der Neuheit.
Manche schildern, das Exotische im Geistigen aufspiirend, ihre Entdeckun-
gen mit dem naiven Optimismus von Reiseromanen aus fernen Landen. Ein
lingerer Aufenthalt in den Lindern und besonders die nur aus dem Zusam-
menlebetr mit dem fremden Volk erwachsene Vertrautheit des asiatischen
Alltags méchte niichterner und wahrer schauen lassen. Missionare mit jahr-
zehntelangem Aufenthalt in den betreffenden Lindern duBerten Abneigung
gegeniiber der ganzen Literaturgattung der Ostbicher. Wohl begreillich,
aber nicht ganz zu Recht. Europiische Schriftsteller und Gelehrte, die sich
ernstlich um das Verstindnis .der anderen Art miihten, sahen gerade, im
Gegensatz zum eignen Denken und Fiihlen mit klarem, scharfem Blick die
Verschiedenheiten und konnten oft Wichtiges zur ost-westlichen Begegnung
beitrageu. Zuerst zog Indien, das Zauberland des Geistes, die westlichen
Menschen in seinen Bann, allmihlich fand auch die niichterne, klarere chi-

1 Vorwort zu Lily Abbeg, Ostasien denkt anders, Zirich 1949, S. 4,

181



Heinrich Dumoulin

nesische Weisheit {iber den engen Kreis der Fachgelehrten hinaus Widerhall.
Japan wurde lange Zeit als unschépferisch und von kleinerem Format bei-
seite gelassen. Aber in jiingster Zeit wichen die abwertigen Urteile tiber
Japan mehr und mehr einer neuen Sicht. Man fand, daff Japan nicht nur viel
vom besten indischen und chinesischen Geistesgut aufgenommen und be-
wahrt hat, sondern auch in schépferischer Aneignung zu einer neuen, beson-
deren Kultur, sehr gliicklich ,,die Kultur der Stille* genannt,? formen konnte.

Deshalb lohnt es sich vielleicht, das Thema Ost und West einmal unter
besonderer Beriicksichticung Japans zu betrachten. Biichererscheinungen
aus den letzten Jahren sollen dabei Anregung bieten. Erstrebt wird eine
echte Begegnung, namlich ein Austausch, eine Mitteilung in Geben und
Nehmen von beiden Seiten. Weder eine Apologetik fiir die abendlandische
Uberlegenheit noch ein Lobhymnus auf das Licht oder die schweigende Stille
des Ostens. Jede Form menschlicher Kultur ist in sich begrenzt und unge-
niigend, auf die Bereicherung durch den Kontakt mit allen anderen ange-
wiesen, ausgerichtet auf eine bloffe Menschenkraft immer iibersteigendes
transzendentes Ziel.

Naturverbundenheit und Naturalismus

Die wissenschaftliche Japankunde hat das iiberaus feine, kiinstlerisch ge-
formte, aber aus den Tiefen der Seele quellende Gefiihl des Japaners fiir
die Natur an reichem Material aufgewiesen und nach allen Richtungen hin
untersucht. Man fand in den andeutenden japanischen Kurzgedichten, dem
Lied (waka) in 5 schmalen Zeilen und dem Epigramm (haikai) in 17 Silben
den Ausdruck einer ungewshnlichen Naturverbundenheit, die alle Regungen
der Natur im Wechsel der Jahreszeiten liebend belauscht und ihre feinsten
Wirkungen auf das Menschenherz kennt. Diese Lieder sind oft von er-
quickender Frische, malen mit wenigen Worten sehr eindringlich und wahr
eine Landschaft oder nur einen Baum oder eine Bliite oder einen Vogel. Aber
meistens sind die Verse von Schwermut durchtrinkt. Die Bliiten fallen ab,
der weiflc Schnee schmilzt, die Frithlingspracht verwelkt.

Bei unserem Haus

die Pflaumen in Bliite stehen.

Du Frithlingsregen,

fall’ nicht so heftig nieder!

Schad’, wenn die Bliiten verwehen!

(Minamoto Sanetomo)>3

Von der Naturliebe des Japaners erzihlen die hingehauchten Tuschbilder,
die den Fujiberg, die einsame Kiefer oder einen Wolkenstrich ins All tau-
chen, der kunstvoll gesteckte Blumenzweig und der winzige Garten, in dem
Wasser, Hiigel und Wiese und der blithende Strauch die ganze Natur sind.

2 Karlfried von Dirckheim-Montmarin, Japan und die Kultur der Stille, Miinchen 1950.
8 Bei ll. Dumoulin, Zwei Texte zum kado des Kamo Mabuchi, Munumenta Nipponica 1941,
S. 580.

182



Asien oder Europa?

Alle diesc Dinge sind von der Japankunde, der &stlichen Literatur- und
Kunstwissenschaft gebiithrend gewiirdigt worden. Im Europier weckten sie
olt ein Heimweh und Verlangen wie nach etwas Verlorenem, das die mecha-
nistische Zivilisation des technischen Zeitalters endgiiltig vernichtet hat. Was
das Naturgefithl des Japaners besonders kostlich erscheinen lifit, ist die
seelische Verfeinerung, die es hervorbrachte und néhrt. Die Naturnihe des
Japaners ist nicht die des Primitiven. Sie ist eingebettet in eine Kultur, die
die Natur nicht herrschsiichtig zu vergewaltigen trachtet, sondern ohne sich
von ihrem miitterlichen Schof3 zu lésen die dem Menschen gemifle Ent-
faltung in ihr sucht. Der Japaner braucht zur Befriedigung seiner Naturliebe
keine Prachtschauspiele. Weil er mit der Natur auf vertrautem Fufde steht,
vermag er sich an dem bescheidenen Fleckchen Erde, auf dem er lebt, zu
freuen und aus dem tiglichen Umgang mit der ihn umgebenden Natur in-
nerliche Stiarkung zu erfahren. Zu bedenken ist, daf} alle Japaner — wirklich
alle — in einer innigen Beziehung zur Natur leben. Wenn im Friihling die
Kirschen blithen, zichen Millionen aus Tokio hinaus zu den beriihmten Orten
der Kirschbiume. Aber auch den kahlen, triiben Krankensaal des Lungen-
hospitals der Grofstadt schmiickt ein blihender Zweig. Ich liefs einmal
japanische Universitéiitsstudenten wiihrend der Sommerferien {iber das Thema
schreiben: Wie ich zur Gotteserkenntnis kam. Es waren noch andere Themen
zur Wahl gestellt, so daf} die Studenten in keiner Weise zur Mitteilung per-
sonlicher Erlebnisse gezwungen wurden. Das religionspsychologisch wert-
volle Material, das sich reichlich ergab, bekundete eindrucksvoll den unge-
wohnlich starken Natursinn dieser jungen Menschen. Von strahlenden Son-
nenaufgingen, Ferien an der Meereskiiste, Bergwanderungen war oft zu
lesen, am packendsten schilderten sie den nichtlichen Sternenhimmel. Das
religivse Gefiihl der weitaus grofSeren Zahl dieser Studenten war zuerst in
der Berithrung mit der Natur erwacht. Freilich geniigte das Naturerlebnis
nur in seltenen Fillen zur klaren Erfassung des Gottesbegriffs.

Die Bedeutung der Naturverbundenheit fiir die Kultur und den Alltag
des japanischen Volkes kann kaum iiberschiitzt werden. Der Japaner Kita-
yama, der in einem deutschen Japanbuch Deutschen beim tieferen Ver-
stindnis der Kultur seines Volks behilflich zu sein trachtet, sieht den
Wesenszug der japanischen Geistigkeit und Weltanschauung im Gefiihl der
Verschmelzung mit der Natur.t Die ,,volle Teilnahme an der Wirklichkeit
der Natur“ hat den japanischen Menschen geprigt. ,,Die verschmelzende
Einheit* von Mensch und Kosmos, die Wesen und Schicksal des Ostens be-
stimmt, ,,kann man nur durch Vertiefung in die Natur entdecken.”*® ,,Die
Einheit des chinesischen und des japanischen Geistes liegt im Kosmischen.
Das kosmische Erlebnis im menschlichen Leben und in der Landschaft ist

¢ Junju Kitayama, West-Ostliche Begegnung, 4. Aufl., Berlin 1954. Das Buch, das zuerst
1940 im Hitler-Deutschland erschien und vom Verlag ohne griindliche Verbesserung wieder
herausgebracht wurde, ist aus der totalitiren Haltung jener Tage geschriehen und mufs
wegen der chauvinistischen Ideologie abgelehnt werden. Vgl. meine Besprechung in Mo-
numenta Nipponica 1955, S. 102—105. j 5 Kitayama, a.a.0. S, 188.

183



Heinrich Dumoulin

seit Jahrtausenden wohl mit Variationen, aber ohne Erschiitterungen leben-
dig. Ebenso wie die Natur ist auch die ostasiatische Kultur uralt und tiglich
jung ... Bei allen weltlichen, politischen und wirtschaftlichen Umwélzungen
und Wandlungen blieben die Menschen treu und unerschittert in ihrer Ein-
heit mit der Natur. Denn sie war und ist die einzige Freundin und Mutter,
die noch nie enttiiuscht hat und nie enttiuschen wird . ..“¢ Der Mensch, der
im Kosmos eingeschlossen das Leben des Alls mitlebt, ist in seinem Wandel
der Natur verhaftet, er ist ein Teil der Natur, an deren Bewegung er teil-
nimmt. ,,Das Schicksal der Welt ist auch sein Schicksal. Er steht nicht ab-
gesondert von der Natur, in der das Gesetz des Wandels waltet. Innerstes
Wesen des Menschen ist: sich wandeln.®? Im Wandel reift der Mensch wie
die Natur seinem Tode entgegen. ,,Zwischen ihm und der Natur besteht nur
der Unterschied, daf® die Natur das kosmische Gesetz des Wandels besser
begreift als der Mensch. Kein Baum versucht sich gegen die Verginglich-
keit zu wehren . ..“8 Durch das Bewuf3tsein wird der Mensch der Natur ent-
fremdet. Im Naturablauf ist der Tod nichts anderes als ein Moment im be-
stindigen Wandel, notwendig, wie der Herbst, in dem die Natur stirbt, um
im Friihling zu neuem Leben zu erwachen. Das Menschenleben wird so zur
Wanderung ohne Anfang und Ende, die der geniale japanische Haikai-
Dichter Bashd, selbst ein rastloser Wanderer auf dieser Erde, in seinem
Reisebuch ,,0ku no hosomichi® symbolisch dargestellt hat. Im Buddhismus
entspricht die Lehre vom Kreislauf der Wiedergeburten dieser Weltan-
schauung, die die Mahdyana-Metaphysik im schwebenden ,mittleren Weg®
der Wirklichkeit zwischen Sein und Nichts, Ewigem und Vergiinglichem
spekulativ deutet.

Diese Schau des Menschen und der Welt ist naturalistisch. Der Mensch
behauptet nicht seine iiberragende, meisterliche Stellung im Kosmos, ist
nicht mehr ,,die konigliche Natur® (Gregor von Nyssa), die sich die Erde
untertan macht und zum Himmel aufschaut. Er ist ganz der Natur ausge-
liefert, die er bejaht, auch wenn sie ihn tétet. Der Tod wird nicht als Ge-
gensatz zum Leben, sondern als zum Leben hinzugehériger Teil empfunden.
Diirckheim sieht in diesem Naturgefiihl den eigentlichen Grund fiir das
leichte, schone Sterben des Japaners. ,,Der dem 6stlichen Menschen vor-
wiegend gegenwirtige Begriff des Lebens ist der des ,Groffen Lebens’, das
alles ,Kleine Leben‘ mit seinem Tod iibergreift.“9 Der Mensch, dem dieser
Wesenshezug aufgegangen ist, wird sich ebensowenig gegen den Tod sperren
wie das durch den Herbstwind vom Baum abgerissene Blatt. In das Leben
hineingenommen verliert der Tod den endgiiltigen Entscheidungscharakter.
Er ist nicht mehr ein einmaliges, unwiederbringliches Geschehen, sondern
wie das ganze Menschenleben Moment im kosmischen Naturablauf.

Naturverbundenheit ist keineswegs identisch mit naturalistischer Welt-
sicht, wenn diese auch, wo das Christentum fehlt, notwendig die Ober-

6 Kitayama, a.a.0. S, 183, 184. " Kitayama, a.a.0. S.19.
8 Kitayama, a.a.0. S. 20. 9 Dirckheim-Montmarin, a.a.0. S, 18,

184



Asien oder Europa?

hand gewinnt. In jedem Fall bedeutet der vertraute Umgang mit der
Natur einen Lebenswert, den der vielfach entwurzelte, der Natur ent-
fremdete Westen zu Recht anerkennt und sucht. Der éstliche Mensch ge-
winnt in der Natur Ruhe, Sicherheit und Verwurzelung in der Erde und
ihren Ordnungen. Die Riickbesinnung auf die Natur in der Stunde hachster
Not findet sich bei vielen Japanern. Yoshida Shéin, der edle Wegbereiter
der Meijierneuerung, schreibt in seinem letzten Brief aus dem Kerker vor
seiner Hinrichtung: ,,Wie die Menschen auch urteilen mogen, ich iiberlasse
mich der Natur. Ich wiinsche den Tod nicht, ich verweigere den Tod =
nicht.“10 Bis im vergangenen grofen Krieg diirften mehr Japaner ihre
Todesbereitschaft aus der Hingabe an die Natur geschopft haben als aus
dem nationalen Rausch.

Die Japaner haben ihr Naturgefiihl besonders in Goethe wiederzufinden
geglaubt. Daraus ist zum grofien Teil das hohe Ansehen und der lebendige
Einfluf} des deutschen Dichters auf das japanische Volk zu erkliren. Trotz
aller Unvollkommenheiten der zahlreichen Ubersetzungen fiihlten sich die
Japaner durch seine einzigartige Naturtreue sehr unmittelbar angesprochen.
Goethes ehrfiirchtiges, religioses Naturgefiihl ist offen nach der panthei-
stischen und der theistischen Seite hin. Beide Deutungen kénnen sich auf
Texte aus seinen Werken berufen, die pantheistische wohl auf die gréfere
Zahl. Sein Naturgefiihl ist nicht eindeutig bestimmt. Das gleiche diirfte vom
urspriinglichen japanischen Naturempfinden gelten. Die japanische Literatur
und Kunst sind vorwiegend naturalistisch inspiriert. Die Moglichkeit des
anderen Wegs verbiirgen die oben angefiihrten Zeugnisse japanischer Stu-
denten, die sich leicht vermehren lieen. Den gottgliubigen Menschen un-
terrichtet die Natur in der Andacht zum Schépfer.

Wenn die Begegnung zwischen Ost und West von beiden Seiten her ehrlich
geschehen und mit dem Wert auch die Grenze und der Unwert ins Auge ge-
fait werden sollen, darf die Kehrseite der Naturverbundenheit nicht iiber-
sehen werden, nimlich die Gefahr eines abgriindigen Pessimismus, die in
jedem Naturalismus lauert. In der naturalistischen Welt und Lebenshaltung
wird der ewige Wandel aller Dinge als das Urphinomen der Wirklichkeit
betrachtet. Die heraklitische Erfahrung, die auch die ostasiatischen Klassiker
inspiriert, lehrt den Menschen, sich in diisterer Resignation der Natur an-
heimzugeben, deren héchste Weisheit der stumme Tod ist. Man hat den
Pessimismus in der japanischen Literatur durch buddhistischen Einfluf3
erklirt. In der Friihzeit seien die Japaner heitere, lebensfrohe Menschen'
gewesen. Gewifd hat der Buddhismus viel dazu beigetragen, die ernste Ver-
ginglichkeitsstimmung dem japanischen Volkscharakter einzuprigen. Aber
mit der japanischen Heiterkeit verhilt es sich kaum anders als mit der grie-
chischen Lebensfreude, sie ist die anmutige, leicht bewegte Wellenlliche -
iber dunklen Abgriinden. Das japanische Naturgefiihl hat eine starke Bei-

Y0 Bei H. Dumoulin, Yoshida Shéin. Ein Beitrag zum Verstindnis der geistigen Quellen
der Meijierneuerung, Monumenta Nipponica 1938, S. 375.

185



Heinrich Dumoulin

mischung von Melancholie, es liebt den weichen, schmerzlich siifen Moll-
ton, der aus den Liedern von den fallenden Blittern und der kurzen Liebes-
lust klagt. Die Romane der héfischen Blittezeit, die einen bis zur Dekadenz
verfeinerten Lebensgenuf® schildern, sind ebenfalls von schwermiitiger
Trauer durchzogen. Die Melodie der Heiandichtung, das ,,mono no aware",
von einem japanischen Autor treffend charakterisiert als ,das Weltleid,
das das Leben des Hedonismus firbt* (Watsuji), ist ein Ausdruck der na-
turalistischen Haltung. Heute greifen die Japaner nicht nur aus sensations-
tiichtiger Neugier zur existentialistischen Literatur, sondern auch weil sie
in den diisteren Analysen der menschlichen Angst und Verzweillung einen
ihrem mnaturalistisch-pessimistischen Lebensgefiihl verwandten Ton ver-
nehmen.

Wie Literatur und Kunst ist auch der Alltag des dstlichen.Lebens von
tritber Schwermut durchzogen. Die unendliche Trauer der unerldsten Natur
umhiillt mit dunklem Schleier die Seele Ostasiens. Wenn am Mittag die
Sommerhitze iiber den dampfenden Reisfeldern der japanischen Insel
briitet, tragen die arbeitenden Menschen zentnerschwer die Last ihres Da-
seins. Wenn die Nacht mit ihren Schatten das Einerlei der tausend kleinen
Holzhiuser und Baracken der Millionenstidte zudeckt und von irgendwoher
der eintonige Rhythmus der Koto vernommen wird, dann seufzt hier das

- herzzerreiftende Leid der unerlosten Schopfung auf. Die heitere Liebens-
wiirdigkeit der japanischen Menschen verbirgt schlecht die unnennbare Trau-
rigkeit ihrer trostlosen Herzen. Was bedeutet ihr Dasein? ,,Wie die Wolke
in des Himmels Mitte schwebt und schwindet mein Leben auch spurlos da-
hin.* (Isemonogatari)!! Aus dem naturalistischen Gefithl heraus wéhlen die
Japaner mit Vorliebe fiir den Selbstmord durch Naturschénheit ausgezeich-
nete Stitten wie Atami am Meerbusen oder die Berginsel Oshima. Sie glau-
ben, die Riickgabe ihres Lebens an die Natur dort am besten vollziehen zu
kénnen, wo der Genius des Alls am deutlichsten wirkt.

,,Wird sich mein Wunsch erfiillen?

Sterben mochte ich im Friihling,

Wenn ich unter Bliiten stehe,

In einer Vollmondnacht.® (Kokinshu)12

Die Natur vermag die tiefe Wunde des Menschenherzens nicht zu heilen.
Naturverbundenheit allein geniigt nicht zu einem erfiillten Menschenleben.
Eine japanische Studentin driickte in ihrem ersten Brief nach der Taule,
den sie wihrend der Sommerferien aus ihrem Landaufenthalt schrieb, er-
greifend die hohe Freude aus, als Getaufte die Natur gleichsam neu zu
schauen und im vertrauten Umgang mit der immer heif geliebten Mutter eine
bislang ungekannte Quelle innerer Begliickung und Kraft zu finden.

Die stlichen Religionen, in Japan vorab Shintoismus und Buddhismus,
sind dem Naturalismus verhaftet. Dies ist der eigentliche Grund, weshalb

11 Bei Kitayama, a.a.0. S.120. 12 Bei Kitayama, a.a.0, S.186.

186



Asien oder Europa?

sie, wie richtig bemerkt wurde, fiir die 8stliche Weltanschauung von zweit-
rangiger Bedeutung sind. Die Geistigkeit des Ostens ist vor allem durch die
Verschmelzung mit der Natur gekennzeichnet. Die Religionen konnten
keinen wirklichen Ausweg aus der Naturbefangenheit und dem erdschweren
Weltleid eroffnen. Solches ist der menschlichen Kraft iiberhaupt versagt.
Die Erlésung und Verklirung der Natur geschieht durch das Geheimnis
Christi. Der auferstandene Gottmensch, ,,die Morgensonne, die keinen Un-
tergang kennt®, hat den Naturlauf durchbrochen und den Menschen aus den
Banden der durch die Siinde schmerzhaft gewordenen Naturnotwendmkeltfm
befreit. Wenn der Osten dem iibertechnisierten Westen einen Weg zu neuer
Naturnithe zeigen kann, so besitzt das Abendland im Christentum den
Schliissel zur Naturiiberwindung und wahren Naturfreude.

Stille und Meditation

Der naturnahe Mensch liebt das Schweigen. Die Stille ist nach Wandel und
Vergiinglichkeit das zweite grofie Motiv der japanischen Naturlyrik.

,,Die Stille allein —
In die Felsen hinein dringt
Zikadensummen.* (Bashd)
" Einsam liegt ein Pfad
im Dammerlicht
mitten im Herbsteswald.
Niemand geht und bricht
den Frieden des Abends.* (Basho)

Wenn der Abend sich neiget

dringt der Herbstwind ein

vom Feld tief in mein Herz.

Im Dickicht des Heimatorts

singen Wachteln nah und fern.* (Toshinari)!3

Beim Lesen solcher Verse mdgen wir an das innige, in seiner schlichten
Frommigkeit erschiitternd eindruckstiefe ,,Abendlied der Seele* denken.
In Ost und West finden wahre Dichter in der Natur Ruhe und Frieden. Der
Weise reicht in der Stille an das Wesen und die Bestimmung des Menschen
und aller Dinge. Laotse lehrt:

,»Zurtickgewandt sein zur Wurzel: das ist Stille.
Stille: das ist Riickkehr zur Bestimmung.“14

Stille ist mehr als eine Gefithlsstimmung, die iiber der Natur ausgebreitet
liegt und vom Menschen empfunden wird. Wer die Stille in swh hinein-
nimmt, kommt zu seinem Selbst und wird wesentlich. Wenn der ,,Geist die
Griinde seines Seins aufsucht und stille wird, ganz stille ruht in sich, dann

13 Bei Kitayama, a.a. 0. 85,129,128, 144.

4 FLaotse, Tao Te King. Das Buch des Alten vom Sinn und Leben. Aus dem Chinesi~
schen verdeutscht und erliutert von Richard Wilhelm, Jena 1923, Nr. 16.

187



Heinrich Dumoulin

wird er fest und unerschiitterlich ... (Bhagavadgita).l® Im Osten hilt man
die Stille fiir die Wurzel der Geisteskraft und den Mutterboden aller echten
Werte der Lebensgestaltung. Wem die Hoherbildung des Menschentums
am lHerzen liegt, muf} als deren notwendige Vorbedingung die Stille pfle-
gen und ihr den gebiihrenden Platz in der Lebensfiihrung sichern. Diese
Uberzeugung schuf in Japan ,,die Kultur der Stille®, deren Zauber heute
westlindische Herzen stark beriihrt.

Es gibt ein ,,menschliches Unwissen um Stille”. Diirckheim nimmt dieses
zum Ausgangspunkt seiner Erwigungen iiber ,,Japan und die Kultur der
Stille*. Wie er glaubt, sind ,,die. groffen Religionen... alle auch Wege zur
Stille. Aber die Menschen sind verschieden in ihrer Empfinglichkeit fiir
die Stille und in ihrer Bereitschaft, ihr Opfer zu bringen. Sie sind ver-
schieden aus Griinden des Alters, der Reife und auch des Charakters. Der
vom Leben Gepriifte ist ihr niher als der, der noch nicht durch die Schule
des Leidens gegangen ist. Der nach Auflen Gekehrte ist ferner als der,
dem der Weg nach Innen geschenkt ist. Der Bauer weifs mehr um die Stille
als der, den stidtisches Leben verschlingt — aber der, dem das Leben die
natiirliche Stille versagt, ist oft auch der Sehnsucht nach Stille und so
ihrer tieferen Erfahrung viel niher als der, der — noch eins mit der Natur
— sie ganz selbstverstindlich genief3t. Aus mancherlei Griinden sind Men-
schen, Zeiten und Vélker der Stille erschlossener als andere. Der Osten
weill mehr um die Stille als der Westen. Er weill mehr um sie aus einer
natiirlichen Neigung sowohl wie aus einer langen Tradition.“1¢ Jeder Mensch
besitzt das innere Organ fiir die Stille. Um es zur vollen Entfaltung zu
bringen und in dem inneren und dufleren vom Selbst durchwirkten Raum
die Kultur der Stille aufzubauen, bedarf es der Zucht und Ubung. Diirck-
heim entdeckt in Japan die ,,Ubungen der Stille” auf drei Stufen, némlich
in den ,besonderen Sitten und Liebhabereien des Volkes”, die zum Alitag
des Japaners gehoren, in den von den Meistern gelehrten tiberkommenen
Kiinsten (den sogenannten ,,Wegen‘, wie ,,Weg* des Bogenschiefiens, Fech-
tens, Schwertkampfs, des Schreibens, Blumensteckens oder des Tees),
schlieBBlich auf der hochsten Stufe in den religiosen Versenkungsiibungen
der buddhistischen Ménche.1? In jedem Fall handelt es sich um Ubungen,
die Selbstzucht und langdauernde Bemiihung erfordern. Diirckheim betont
in seinem Buch mehrmals den volkstiimlichen Charakter und die allgemeine
Verbreitung der ,,Ubungen der Stille®. Nach ihm beherrschen sie alle Le-
bensgestaltung in Japan, ,sofern — so fiigt er einschrinkend bei — ,sie
noch wirklich japanisch ist“.18 Japanische Reinkultur ohne westlich ame-
rikanische Beimischung ist in Japan selten geworden. Aber auch im alten
Japan diirften ,,Ubungen der Stille“ im eigentlichen Sinn kaum je vom
Mann aus dem Volke vorgenommen worden sein. Die Kultur der Stille war

16 Bhagavadgita, der Gesang des Erhabenen, iibers. von Th. Springmann, Lauenburg.
1921y 11, 53; 18 Diirckheim-Montinarin, a.a.0. SS.9, 10.

17 Diirckheim-Montmarin, a.a.0. 8S.13,14. -
18 Diirckheim-Montmarin, a.a.0. S.14.

188



Asien oder Europa?

immer eine aristokratische Kultur, und sie mufite ihrem Wesen nach eine
solche sein. Wir werden auf diesen wichtigen Punkt noch einmal zuriick-
kommen.

Das Moment der Ubung verdient besondere Beachtung. Wie viel schwei-
gendes Opfer in den Ubungen enthalten ist, wie viel Miihe es kostet, die
vollige Ruhe des Leibes und Geistes zu erringen, weifs nur, wer selbst
lange Zeit getibt hat. Wahr ist, dat die Japaner die Anfangsschwierigkeiten
der Ubung leichter iiberwinden. In ihrer natiirlichen Struktur nach innen
gewandt, besitzen sie ein intuitives Wissen um die tiefe Harmonie von Seele
und Leib. Auch sind sie bereit, um des Geistes willen korperlichen Schmerz
aul sich zu nehmen. So werden die ersten Stufen des Wegs nach Innen,
die die Beruhigung der leiblich-sinnlichen Regungen zum Gegenstand der
Ubung nehmen, verhiltnismifig leicht bewiltigt. Aber der Aufstieg zur
Meisterschaft ist steil und miihsam fir alle. Auch hier gilt Goethes Wort
von der Schwierigkeit der vollkommenen Aneignung der Kiinste: ,,Aller
Anfang ist schwer. Das mag in einem gewissen Sinne wahr sein. Allge-
meiner aber kann man sagen: aller Anfang ist leicht, und die letzten Stufen
werden am schwersten und seltensten erstiegen (Wilhelm Meisters Wan-
derjahre).

Auf den unteren Stufen der Ubung wird die villige Beruhigung und Be-
herrschung des Korpers bewirkt. Ein altes ostliches Weisheitswort spricht
von der ,,Rube in der Bewegung® und der ,,Bewegung in der Ruhe” und
meint das in die Bewufitheit gehobene rhythmische Gleichgewicht der
menschlichen Seinslage, deren Lebendigkeit keine Bewegung ohne Ruhe,
keine Ruhe ohne Bewegtheit zulidf3t. Ungleich schwieriger ist geistige Ubung
auf den hoheren Stufen, die die Entleerung und Fixierung des Bewufitseins
bezweckt. Hier liegen die eigentlichen Gefahren des Weges, weshalb nie-
mand ohne erfahrene Fithrung 6stliche Meditation iiben sollte. Im buddhi-
stischen Schrifttum, besonders in den Chroniken und praktischen Ubungs-
anweisungen der kontemplativ-mystischen Zensekte, ist oft von den Irr-
wegen und Krankheiten der Meditation die Rede, auch sind die daraus fol-
genden seelischen Katastrophen geniigend deutlich bezeichnet. Was die
Zenmeister mit ihren Warnungen vor der ,,Fuchs-Erleuchtung® und #hn-
lichem meinen, ist noch kaum erforscht und nirgendwo dem westlichen
Leser zugiinglich gemacht worden. :

Die Kultur der Stille wurzelt wie die Meditation in der eigentiimlichen
intuitiven Geisteshaltung des ostlichen Menschen. Diese Haltung ist in
einem umfassenden Sinn ganzheitlich. Der japanische Denkstil ist als ,,Ganz-
heitsdenken* bezeichnet worden, weil es ,,von einer naturgemif} noch un-
klaren Anschauung des Ganzen ausgeht, um dieses immer deutlicher zu
sehen und in ihm den Teilchen ihre Stelle zuzuweisen.“1? Aber das Ganz-
heitsdenken fiigt sich in den geistigen Gesamtorganismus ein, der alle See-

1 Robert Schinzinger, Japanische Philosophie. Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft
fiir Natur- und Vélkerkunde Ostasiens. Tokyo 1942, S, 12,

189



Heinrich Dumoulin

lenkrifte in Bewegung setzt, um seinen Gegenstand gleichsam von allen
Seiten einzukreisen und gleichzeitig zu erfassen. Man kann im &stlichen
Denken kaum irgendwo blof3en einseitigen Intellektualismus oder Volun-
tarismus finden. Das Ziel der Erkenntnis ist immer vollkommenes gefiihls-
gesittigtes Ganzheitserfassen, das sich unmittelbar in der Lebenstitigeit aus-
wirkt. Solche Ganzheitshaltung bedarf der Stille, damit sich der Mensch
mit gesammelter Kraft im Miteinander von Leib und Seele und aller gei-
stigen Fihigkeiten den Gegenstinden zuwenden kann. Ein Gegenstand ist
erst vollkommen erfaflt, wenn er ganzheitlich begriffen und ins Innere des
Menschen aufgenommen wurde. Der Mensch vermag alsdann dem Gegen-
stand oder Ereignis mit seiner Wesensmitte zu begegnen. Seiner unerschiit-
terlichen Eigenstindigkeit sicher, befindet er sich in steter Bereitschaft zur
Aufnahme neuer Werte.

Der westliche Mensch spiirt bei der Begegnung mit dem Osten das Wert-
volle der Ganzheitshaltung, die aus Stille und Meditation hervorwiichst. Von
Organisation, Technik, Betrieb gehetzt, verlangt er zuriick nach den wesen-
haften Wurzeln seines geistigen Daseins. Ob er die Kraft zur Stille wird auf-
bieten, noch einmal eine wesenhafte Lebensformung gestalten konnen? Die
abendlindische Tradition begreift in sich auch die Werte der Stille. Der Osten
hat dem Westen kein vollig neues Gut anzubieten, das nicht im alten Europa
schon wihrend einer langen Geschichte vorkommt. Die christliche Mystik
hat an den Neuplatonismus ankniipfend eine philosophische Richtung der
negativen Theologie und aus ureigner Schépferkraft eine unvergleich-
lich tiefe personale kontemplative Frommigkeit hervorgebracht. Die Ubun-
gen der Stille waren auch jenen schweigenden Monchen bekannt, die nach
dem Wort des groflen Benediktinerabts Guéranger fir sich ,,die mithevolle
Ruhe des Klosters zum Anteil erwihlten. Die Innenkultur der Seele hat
sich nirgendwo vollkommener als im Christentum entfaltet, aber diese Werte
konnten in der technisierten westlichen Zivilisation nicht die Fiithrung be-
haupten. Das Heimweh nach verlorenen Giitern lif3t heute viele Abendlinder
zum Osten ausschauen. Ob sie dort Erfiillung ihrer Wiinsche finden werden?

Auch Asien ist von der weltweiten Kulturkrise ergriffen. Der Einbruch der
Technik hat zusammen mit den politischen Umwiilzungen nach den unge-
heuren Kriegskatastrophen einen nie dagewesenen Wandel aller Lebensbe-
ziehungen verursacht. Die in ihrer zarten Verfeinerung stets auf wenige be-
schriinkte aristokratische Kultur der Stille vermochte der allgemeinen Me-
chanisierung keinen wirksamen Widerstand entgegenzustellen. Die breiten
Massen der dstlichen Vilker, aber auch Akademiker und Studenten, sind der
unkontrollierbaren Beeinflussung durch die Mittel der Technik wehrlos aus-
geliefert. Der schénen Dinge, die die japanische Kultur hervorbrachte, wer-
den immer weniger. Dafiir machen sich allenthalben die iiblen Folgen der
Massenreklame, Strebertum und Dekadenz breit. Die japanische Kultur
einst so hochwertig und angesehen, schwindet beiingstigend dahin. Offenbar
geniigt die iiberkommene meditative Geistigkeit nicht dazu, die Krise zu

190



Asien oder Europa?

wenden. Deshalb hat sich ein tiefer Pessimismus vieler, und zumal der gei-
stigen, religiosen Menschen bemichtigt. Die spezifisch ostlichen Werte,
Stille und Meditation, sind in der gegenwirtigen Kulturkrise besonders ge-
filirdet. Waren sie stets eine Angelegenheit der Wenigen, so zerfallen heute
die weltanschaulichen Sicherungen, die jene Innenbezirke schiitzten. Der
Buddhismus bemiiht sich — mehr als zuvor, aber vergebens —, den Pro-
blemen des modernen Lebens gerecht zu werden. Die Rettung der Stille fir
den Menschen in Ost und West ist ein Teil des kulturellen Weltproblems,
das nur als Ganzes richtig gesehen und gelést werden kann.

Wenn auch die meditative Geisteshaltung das kostbare Erbe des Ostens
darstellt und Asien nichts Wertvolleres dem Abendland zu bieten hat, so for-
dert die Begegnung zur Stunde doch auch und gerade beziiglich der Innen-
kultur erleuchteter Stille den echten Austausch in Gegenseitigkeit des Emp-
fangens und Gebens. Die Aufnahme der éstlichen Vélker in die Kirche kann
fiir das Christentum einen unvergleichlichen Aufschwung des kontempla-
tiven Lebens bedeuten. Die hohe Zahl kontemplativer Berufe und die un-
gewdhnliche Eignung der ostlichen Menschen fiir die Unweltlichkeit und
Geistesruhe des Klosterlebens prigt heute schon der katholischen Kirche
Japans einen wichtizen Wesenszug auf. Der Buddhismus hat nichts Gleich-
wertiges neben die katholischen Orden zu stellen, in denen die alte kon-
templative Tradition des Christentums neue Bliiten treibt. Hier entsteht dem
Christentum eine bedeutende, verantwortungsschwere Aufgabe der Adap-
tation. Es handelt sich nicht mehr bloff um die Anpassung der Missionare
an Sitten, Briauche und Eigentiimlichkeiten der fremden Vélker. Die Kirche
mufy das ganzheitliche Geistesstreben des dstlichen Menschen verstehen und
durch eine entsprechende Verkiindigung der Glaubenslehre und wesenhafte
Gestaltung des Frommigkeitslebens zu erfiillen trachten. Dem jungen japa-
nischen oder chinesischen Theologen sollte die christliche Dogmatik nicht
einfachhin in den scholastischen Thesen der Kompendien vorgelegt, sondern
als Einheil des Mysteriums Christi zum inneren Erlebnis gebracht werden.
Aufler den grofien klassischen Meistern Augustinus und Thomas sprechen
etwa Bérulle und seine Schule oder die deutschen Theologen des 19. Jahr-
hunderts Méohler, Sailer, Scheeben und nicht zuletzt Newman die jungen Ost-
asiaten lebendig an. Auf die Bedeutung der katholischen Liturgie fir das
Wachsen und Erstarken der jungen christlichen Kirchen in Ostasien ist in
jingster Zeit wiederholt aufmerksam gemacht worden.2? Der vollkommene
Rhythmus von Stille und Bewegung, Handlung und Wort in der liturgischen
Feier miifbte ein kiinstlerisch so hoch begabtes und fein fiihlendes Volk wie
das japanische stark beriihren, wenn es gelinge, den glaubigen in der Taufe
der Kirche einverleibten Japaner nicht nur durch theoretische Belehrung,
sondern durch eine ihm zugingliche Gestaltung des .Gottesdienstes zum

20 vgl. Johannes Hofinger S.J. in Liturgisches Jahrbuch, Miinster 1953, S. 196 ff. fiir
Japan Peter Heidrich S.J. in Zeitschrift fir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft,
Minster 1955, 8. 54—56. .

191



Heinrich Dumoulin

vollen Verstindnis und Miterleben der heiligen Messe zu fiihren. Vermittelt
doch die Liturgie in unvergleichlicher Weise die ganzheitliche Anschauung
des Mysteriums unseres Glaubens und 6ffnet zugleich das Tor zum Ein-
gehen in das Leben Christi in seinem mystischen Leibe. Die eigentlichen me-
ditativen Ubungen der katholischen Frommigkeit, wie z. B. die Exerzitien
des heiligen Ignatius finden im Osten bereiten Boden und kénnen, richtig
geiibt, ihre volle Wirksamkeit erweisen. Besonderes Augenmerk wird darauf
zu richten sein, daf} die psychologischen Hinweise in den Bemerkungen des
Exerzitienbuchs, die der Stille und dem allseitigen seelischen Erleben dienen,
erfiillt und gedanklich die grof’en geistigen Linien vom Exerzitanten leicht
erfaf’t werden konnen.2! Bezeichnend fiir die kontemplative 6stliche Gei-
stesrichtung ist die Vorliebe der katholischen Japaner fiir die Werke der
Mystiker, vorab des heiligen Johannes vom Kreuz, und die Biicher von Dom
Marmion, die sich durch ihre Verbindung von ganzheitlicher theologischer
Schau mit gesunder Spiritualitit auszeichnen.

Das Verlangen nach einer neuen Innenkultur der Stille und Meditation ist
durch die Begegnung von Ost und West bei nicht wenigen erwacht. Manche
Schritte geschehen in dieser Richtung. Vom Erfolg dieser Bemiithungen wird
viel fiir die Zukunft der Menschheitskultur abhéngen.

Individuation und Person

In das Blickfeld der Tiefenpsychologie geriickt nimmt die Begegnung von
Ost und West eine Wende, die in den religiésen Bereich einmiindet und vor
letate Entscheidungen stellt. Die dstliche Meditation wird nicht mehr bloff
als kostlicher lebensbereichernder Wert betrachtet, sondern als ,Heil*-
Mittel im psychologischen wie religiosen Sinne. Denn der seelisch kranke
westlich Mensch kann Genesung nur in der Erlésung finden. Deshalb wird
die ostliche Weisheit in den Dienst der ,,groffen Therapie* gestellt, die, wih-
rend die ,,kleine Therapie® Neurosen durch Auflésung von ins Unterbewufdte
verdringten Komplexen zu heilen sucht, durch Einbeziehung der im kollek-
tiven Unbewufiten vorgebildeten grofien Weisheit der Menschheit die Selbst-
werdung des Menschen bezweckt. Man ist sich des Ubergreifens in den reli-
gidsen Bereich bewufit und betont, daf} es sich bei ,,der Ganzwerdung des
Menschen . .. nicht um irgend einen individuellen Religionsersatz, sondern
um eine echte religiose Moglichkeit... handelt*.22 Die Psychotherapie
iibt eine ,,eigentliche Seelenfithrung mit dem Ziel der Individuation... Sie
hat somit im weitesten Sinn des Wortes einen religiosen Auftrag, und da-

21 Johannes B. Lotz S.J. gab jiingst in Ankniipfung an die ignatianischen Exerzitien
eine wertvolle Anweisung zur ganzheitlichen Meditation: Meditation. Der Weg nach Innen,
Frankfurt 1954. Zu geliilltem christlichen Beten fithrt Romano Guardini, besonders: Wille
und Wahrheit. Geistliché Ubungen, Wiirzburg 1937, Vorschule des Betens, Wiirzburg 1943.
Vergleichspunkte zur éstlichen Meditation finden sich bei Bernhard Martin, Vom Weg zum
meditativen Leben in: Geist und Leben 1948, S. 390—397, 1949, S, 297—305. Auch die prak-
tischen Hinfiihrungen zur Meditation von Georg Polk in: Dein [lerz in gesunden und kranken
Tagen, Franklurt 1952, lassen an dstliche Ubungen denken.

. 22 Gustay Schmaltz, Ustliche Weisheit und westliche Psychotherapie, Stuttgart 1953,
. 30, ' !

192



Asien oder Europa?

mit sind auch dem Psychotherapeuten Aufgaben zugefallen, die vormals
allein der Priester erfiillte...“?3 Zur Rechtfertigung der religidsen Sendung
der Psychotherapie wird auf das Versagen des Christentums in Europa hinge-
wiesen. Die psychoanalytische Behandlung sei der einzig mogliche Heilsweg
fiir die wachsende Zahl derer, ,,die nach ihrer Wesensart die ihnen von dort
(= der Kirche) dargebotenen Heilsmittel nicht assimilieren konnen.¢24

Die Psychotherapie nimmt bei derErfiillung ihrer neuen grofien Auf-
gabe der Menschenliihrung und Menschenerlésung die 6stliche Weisheit zur
Hilfe. Der Grund dafiir liegt vielleicht weniger in der unbestrittenen Wert-
haftigkeit des dstlichen Geistesgutes als in einer merkwiirdigen Verwandt-
schalt der Motive und Blickrichtung, Das durch die Tiefenpsychologie in den
Mittelpunkt des europiischen philosophischen und menschlichen Interesses
getretene Unbewufite war in Asien seit alters bekannt und wirksam. Die in-
dischen Philosophen beobachteten nicht nur mit viel Aufmerksamkeit die
Traume und unbewuften Zustéinde des Menschen, sondern bauten das Unbe-
wufite auch in ihre metaphysischen Systeme ein. Besonders bei den Bud-
dhisten finden sich auffallende Gegenstiicke zur modernen tiefenpsycholo-
gischen Lehre vom UnbewuBten. So war es kein Zufall, da} der Einfithrung
des Unbewuften in das abendlindische Denken im 19. Jahrhundert eine erste
Begegnung mit der 6stlichen Geisteswelt vorausgegangen war. Die Vorliebe
der philosophischen Schule der Romantik fiir das éstliche Wesen ist bekannt.
Romantiker waren es, Schelling und besonders C. G. Carus, die in einem
volleren Begreifen der psychischen Tiefenschichten des Menschen zuerst die
Bedeutung des Unbewufiten aussprachen. Carus vermochte es in ein christ-
lich geschautes personalesMenschenbild einzubauen.25 Eduard von Hartmanns
»Philosophie des Unbewuf3ten® (1869) ist iiber Schopenhauer buddhistisch
beeinflufst. Bei ihm ist das Unbewuf3te nicht psychologisch, sondern meta-
physisch verstanden. Die unpersénliche Betrachtungsweise ist ihm mit Jung
und dem Buddhismus gemeinsam.

Die westliche Psychotherapie, die heute die religicse Weisheit Asiens zur
Selbstwerdung des Menschen im Individuationsproze heranzieht, fuf’t auf
der totalen psychologistischen Weltanschauung Jungs, die am gleichen Man-
gel wie das 6stliche Denken krankt, nimlich am Fehlen des Personbegriffes.
Wohl hat der Osten groBe Personlichkeiten hervorgebracht. Die Begegnung
mit den Weisen Asiens, Kung-tse oder Lao-tse, den indischen Guru und
japanischen Zenmeistern, am meisten mit der Gestalt des Buddha, kann
eine wesentliche Vertiefung und Bereicherung der wesenhaften Menschen-
bildung vermitteln. Aber ebenso wenig wie die Griechen vermégen die 6st-
lichen Weisen den Heilsweg zu eréffnen. Thr Wissen vom Menschen versagt
am entscheidenden Punkte. Keine Lehre Ostasiens vermochte den Men-

2 Schmaltz, a.a.0. S, 28. 2t Schmaltz, a.a.0. .11, vgl. S. 26. .

® C.G. Carus: Psyche. Zur Entwicklungsgeschichte der Seele (1846). Carus schreibt:
sDer Schliissel zur Erkenntnis vom Wesen des bewufBten Seelenlehens liegt in der Region
des Unbewufiten. Vgl. den Aufsatz von Joachim Bodamer: Die Krankheit der Psychoana-
lyse in Wort und Wahrheit, Marz 1955, S. 183—196.

13 Stimmen 157, 3 193



Heinrich Dumoulin

schen als Person zu begreifen. Am meisten weils von der menschlichen Per-
son die der Mystik fremde konfuzianische Ethik, withrend die bei den Psy-
chotherapeuten so beliebten Systeme des Yoga und Taoismus, vor allem der
Buddhismus vom echten Verstindnis der menschlichen Person weit ent-
fernt sind. Sie kommen in der Tat dem apersonalen Psychologismus Jungs
und seiner Schule merkwiirdig nahe.

Die Leugnung des personalen Ichs gehort zu den Grundpfeilern der bud-
dhistischen Lehre. Sie ist eine der vier groffen Wahrheiten, die der Buddha
wahrscheinlich sogleich nach seiner Erleuchtung verkiindet hat. Die alten
Buddhisten bedienten sich ihrer, um griindlich mit der Illusion eines sub-
stantiellen Ichs aufzurdumen. Die Deutung des Nirvana-Zustandes blich
unentschieden. Aber wie zahlreiche Texte beweisen, wurde die Auffassung
vertreten, daf} die endgiiltige Befreiung das Ausléschen des personalen Be-
wufdtseins mit sich bringt. Im Laufe der Geschichte des Buddhismus hat die
Nicht-Ich-Lehre mannigfache Formenangenommen. In dermahayanistischen
Philosophie des ,,mittleren Wegs® (madhyamika), deren Hauptanliegen die
Enthiillung der ,,Leere aller Dinge ist, findet sich wohl ein Platz fiir die
absolute Wirklichkeit des Buddha, nicht aber fiir die selbstindige mensch-
liche Person. Die andere bedeutende mahayanistische Schule des Yogaciri
entwickelte eine idealistische Bewuf3tseinslehre, in der wichtige psycholo-
gische Zusammenhénge erkannt sind, aber der Personbegriff fehlt. Der den
ganzen Buddhismus durchziehende Negativismus laf3t kein Verstindnis fiir
den Menschen als Person aufkommen.

Der Mangel des Personbegriffs wirkt sich besonders verhangnisvoll in der
Auffassung von der Liebe aus. P. de Lubac zeigt in seiner theologisch ein-
dringenden Studie iiber ,,Buddhistische Liebe®, wie von den drei von den
Buddhisten angewandten Begriffen Wohlwollen (maitri), Mitleid (karuni)
und Geben (dana) keiner die personale Menschenliebe trifft.26 Der Grund
fiir den Mangel liegt darin, daf’ den Buddhisten die Kategorie der Person
fehlt. Freundlichkeit, Mitleid und Schenken, alles, was in der Linie der per-
sonlichen menschlichen Titigkeit liegt, ist fiir den Buddhisten im Grunde
,leer. Wie kann die Gegenseitigkeit menschlichen Liebens bestehen, wenn
der andere leer und mein eignes Selbst ebenfalls leer ist? Alle verlangende
Liebe ist unerleuchtete Gier, wenn im Menschen kein personaler Wert ange-
legt ist. Mitleid und Schenken, die aus personaler Liebesgesinnung hervor-
gehen kénnen und sollen, werden von den Buddhisten unpersonlich aufge-
fa¥t. Santideva erklirt: ,,Ich muf} gegen das Ungliick anderer kimpfen wie
gegen mein eigenes, weil es Ungliick ist... Kein Subjekt gibt es, das das
Ungliick erfihrt. Wer hitte sein eigenes? Alle Arten von Ungliick ohne Un-
terschied sind unpersonlich, sie miissen als Ungliick bekdmpft werden.
Warum Einschrinkungen ¢°27 Das Hochste im Buddhismus ist die unper-
sonliche Weisheit. Die verschiedenen Aufierungen der Liebe gehoren zu den

26 Henri de Lubac 8. I., Aspects of Buddhism, London 1953, S. 15—52.
27 Bei de Lubac, a.a.0. SS. 38—39. ;

49



Will Herberg, Die biblische Grundlage der amerikanischen Demokratie

vorliufigen Dingen, denen der Mensch auf dem Erleuchtungsweg begegnet.
Das Eigentliche ist die erleuchtete Schau, die alle Nichtigkeiten entlarvt und
dic Alleinheit begreift.

Die Einseitigkeit des intellektuellen Intuitionismus macht auch die be-
grenzte Werthaftigkeit der buddhistischen Meditation deutlich. Die budd-
histischen Meditationsiibungen, so kostbar sie sind, lassen nicht den ganzen
Menschen mit all seinen Kriften zur vollen Entfaltung kommen. Das augu-
stinische Herz, Sitz und Inbegriff der liebenden Erkenntnis und wissenden
Liebe, ist die eigentliche Leitkraft der menschlichen Selbstwerdung. Die
ostliche Weisheit allein kann das Leben in der Ganzheit, die vollkommene
menschliche Individuation, nicht vollbringen. Nach dem gottlichen Plan
der Menschheitsgeschichte soll die personale Liebe vom Abendland her
nach Osten wandern und die ganze Welt erfiillen. Denn ,,die Liebe, die die
Sonne und die anderen Sterne bewegt® (Dante), ist in Christus personlich auf
Erden erschienen und hat uns das dreipersonale Wesen Gottes offenbart.

Die biblische Grundlage

der amerikanischen Demokratie
Von WILL HERBERG

Einleitung

Die Auseinandersetzung zwischen dem sowjetischen Kommunismus und
der freien Welt ist im tiefsten Grunde eine religidse. Es handelt sich keines-
wegs ausschlieflich um Gegensiitze nationaler Belange, wirtschaftlicher Sy-
steme und politischer Ziele, auch wenn diese eine bedeutende Rolle dabei
spielen. Im tiefsten kommt hier die grundsitzliche Verschiedenheit zweier
Weltanschauungen zum Ausdruck. In ihrer Auffassung von der Natur des
Menschen und seiner Stellung in der Welt, seiner Wiirde und Verantwortung,
der Beziehung zu seinen Mitmenschen, seinem Verhiltnis zur Gesellschaft
und zu der Macht, die iiber dem Menschen und der menschlichen Gesell-
schaft waltet, in all dem stehen sich der Kommunismus und der Glaube, auf
dem die amerikanische Demokratie griindet, scharf gegeniiber. Es gibt auch
keine Moglichkeit eines Ausgleichs, weil es sich um einen Gegensatz der
Grundprinzipien handelt. Es ist buchstiiblich ein Kampf um die Seele des
modernen Menschen.

Weil es sich um eine Auseinandersetzung im Grundsitzlichen handelt,
darum muf} man sich auf die Grundsétze besinnen. Hier helfen keine Schlag-
worte und Redensarten. Nichts ist notwendiger als eine verantwortliche Prii-
fung der geistigen Grundlagen der demokratischen Gesellschaft und ein be-
wufstes Ja zu all dem, was von bleibendem Wert in ihr ist.

Die demokratische Gesellschaftsordnung Amerikas hat wie jede andere

13 195



