Grenziiberschreitungen der Macht
Von AUGUST BRUNNER S.].

Die ehernen Wesensgesetze

Es ist heute in weiten Kreisen tiblich geworden, nicht nur zu meinen, daf}
jede Macht danach strebt, ihren Einflu und ihr Wirkungsfeld auf Kosten
der anderen Michte so weit auszudehnen, wie sie iiberhaupt vermag, sondern
diesen Drang auch gerechtfertigt zu finden. Man anerkennt keine inneren
Grenzen mehr, die aus dem Wesen der verschiedenen Michte folgen. Man
\ glaubt nicht daran, daf} eine Macht sich selbst begrenzen und auch da von
* einer Erweiterung ihres Gebietes abstehen kann, wo sie durch keine Gegen-
macht an dieser Ausdehnung gehindert wird, wenn sie damit die ihr wesens-
gemifd gesetzten Grenzen iiberschritte. Darin wirkt sich der Zerfall des
Glaubens an metaphysische Ordnungen aus, die im Wesen der Dinge begriin-
det sind und die der Mensch nicht zu dndern vermag. So geriit der Mensch
mit diesen Ordnungen in Streit, und dabei zieht auf die Dauer er den kiirze-
ren. Denn die Seinsordnung umzuwerfen, das geht iiber seine Krifte. Nur
! das Menschliche und seine Ordnungen, die Kultur und das Wohlergehen der
Gemeinschaften wie der einzelnen kann er durch solche Grenziiberschrei-
tungen in schwere Gefahren bringen.

Die Gefahr ist heute besonders grof3, weil sich das tatsichliche Kénnen
und die erlaubte Macht des Menschen im Stofflichen in den letzten Jahr-
hunderten in einer frither nicht zu ahnenden Weise ausgeweitet haben. Die
Versuchung liegt dann nahe zu meinen, es gebe nirgends andere Grenzen als
jeweils den Druck einer Gegenmacht, wie dies im Stofflichen der Fall ist.
Auflerdem wird in diesem Bereich jede Grenziiberschreitung sofort riick-
sichtslos zuriickgewiesen. Jeder Techniker weif3, dafy er sein Material ent-
sprechend dessen Natur behandeln muf3 und es nicht tber seine Tragtihig-
keit hinaus belasten darf. Jeder Fehler wiirde sich sofort riachen. Dieses
rasche Einsetzen der Gegenwirkung hat seinen Grund darin, daf} das Stoft-
liche nicht warten kann, weil es unfrei wirkt und iber sich selbst keine Macht
hat. Darum erfolgt der Gegenschlag gegen jeden Irrtum hier bei der ersten
Gelegenheit. Anders ist es beim Geistigen. Dieses besitzt eine grofie Elasti-
zitit. Es kann vieles schweigend hinnehmen und lange warten. Es sieht dann
so aus, als ob der Miflbrauch iiberhaupt keine schlimmen Folgen nach sich
ziehe. Die starke Beschéftigung mit dem stofflichen Geschehen verfiihrt un-
sere Zeit allzu leicht zu der Meinung, daf8 das, was sich nicht sofort richt,

11 Stimmen 158, 9 i61



August Brunner

tiberhaupt ohne Wirkung bleibe, und man alles ungestraft tun diirfe, auch
wenn es gegen klare Wesenszusammenhiéinge verstofit. Die Spiiteren miissen
dann oft fir die Fehler der Fritheren biifden.

Schon dieses eine Beispiel zeigt, daf es nicht nur einerlei Macht gibt, son-
dern daf} sie je nach dem Seinsbereich, dem sie entstammt, in Wesen und
Wirkungsweise jeweils anders ist. Nach ihnen muf} der Mensch sich richten.
Dieses Wesen gilt es darum in einigen wichtigen Ziigen zu erhellen und dar-
aus die Folgerungen zu ziehen.

Die Kirche

Die Macht der Kirche wendet sich unmittelbar an die Person. Was sie ihrer
Stiftung gemif} besorgt, das ist das Heil des Menschen. Das Heil aber be-
trifft wesentlich die Person; nur sie kann im Heil sein oder dem Unheil ver-
 fallen. Die Person ist aber in allem Menschlichen mitbeteiligt, soweit es
wirklich ein menschliches Geschehen ist, ein Geschehen, das aus Selbstbe-
stimmung hervorgeht und sich nicht lediglich am Menschen ohne sein Wis-
sen vollzieht. Alle freien Haltungen und Taten haben als solche einen un-
mittelbaren Bezug auf das Heil; sie férdern oder schiidigen es. Darum un-
terstehen alle freien Taten der Macht der Kirche als der Vertreterin Christi.
Nichts Menschliches ist dieser Macht entzogen. Aber es untersteht ihr nur
wegen des Heils und nicht um anderer Zusammenhiinge willen. :

Als die Person und ihr Heil betreffend ist die Macht der Kirche rein geisti-
gen Ursprungs. Sie verfiigt nicht iiber Zwangsmittel physischer Art. Sie wen-
det sich an die Freiheit und an das Gewissen. Sie kann nur belehren und auf
die Folgen eines Tuns aufmerksam machen; sie kann ermahnen, bitten und
aufrufen. Wer der Botschaft der Kirche keinen Glauben schenkt, dem kann
sie nichts anhaben. Er ist in seinen weltlichen Belangen nicht von ihr bedroht.
Fiir den Gldubigen allerdings ist ihre Stimme die Stimme Christi, der in un-
sere Zeit, in jede Zeit lebendig hineinspricht. Das gibt ihr ein Gewicht und
einen Einfluf, der sich an Ernst und Tiefe und Ausdehnung, wenn auch nicht
an welthafter Stirke, mit keinem andern vergleichen li#3t. Nichts geht dem
Menschen so nahe wie das Heil. Darum dringt kein Einfluf3 so bis zum Ur-
sprung aller freien Haltungen und Taten des Menschen vor wie der der
Kirche. Und von diesem Ursprung her bestimmt er das Tun des Menschen.
Aber er bestimmt es als die oberste, nicht als die alleinige Ursache. Das liegt
im Wesen der Sache. Wer sich dariiber als iiber eine Anmaflung argerte, wer
dies Klerikalismus nennen wollte, der bewiese nur, daff er blind ist fiir
eigentlich geistige Zusammenhinge.

Jedoch ist dieser bestimmende Einfluf} als geistiger nicht zwingend. Einmal
in dem schon erwiihnten Sinn, daf} der Kirche keine physischen Gewaltmittel
zur Verfiigung stehen. Sie kann niemand zum Glauben und zum Gehorsam
zwingen. Denn auch ihre Strafen sind religiéser Natur, und ihre Wirkung
auf das Handeln eines Menschen ist von dessen freiem Glauben abhingig.

162



Grenziiberschreitungen der Macht

Aber noch in einem andern, sehr wichtigen Sinn ist der Einfluft der Kirche
nicht im eigentlichen Sinn zwingend. Zum Geistigen gehort wesentlich die
Dimension der Moglichkeit, wihrend sie im stofflichen Geschehen ganz
fehlt.! Ein physisches Geschehen ist jeweils durch das Gesamt der wirkenden
Ursachen bis ins letzte bestimmt; es hat bei gleichbleibender Gesamtlage
nicht mehrere Méglichkeiten vor sich. Fiir das Geistige jedoch ist bezeich-
nend, daf® es Moglichkeiten 1iaf3t, dal es immer auf mehreren Wegen ver-
wirklicht werden kann. So lassen auch die Anweisungen und Vorschriften der
Kirche immer mehrere Wege offen. Ihr Einflufl auf weltliche Angelegen-
heiten ist nicht bis ins letzte Konkrete bestimmend; vielmehr gibt sie den
religiosen Geist an, in dem der Gliubige sie besorgen soll.

Von auflen gesehen, nimmt sich der religios-sittliche Einfluff darum als
etwas Negatives, als etwas Einschrinkendes aus: Du sollst das und das nicht
tun; aber dariiber hinaus bleibst du frei, in welcher Weise du etwa im Poli-
tischen oder im Geschiiftlichen vorangehst. So gebietet die Kirche, niemand
diirfe sich einem Beruf zuwenden, der in sich schlecht ist oder groe Gefah-
ren fiir das sittliche Leben mit sich bringt. Aber diese Verpflichtung allein
geniigt nicht dafiir, zu entscheiden, welchem Beruf man sich nun widmen
soll. Es bleiben viele Wege offen und fiir die Wahl zwischen ihnen kommen
noch andere Erwiigungen als religiose entscheidend in Frage. Ebenso wird
die Kirche sagen, daf} Staatsformen, die der Wiirde und wahren Selbstbe-
stimmung des Menschen nicht Rechnung tragen, zu verwerfen sind und dafy
kein Christ freiwillig zur Errichtung einer solchen Regierung beitragen darf.
Aber damit ist die Freiheit gelassen, unter den verschiedenen Staatsformen,
die die genannte Bedingung erfiillen, die zu wihlen, die aus politischen Griin-
den in Anbetracht der geschichtlich gewordenen Lage als die beste erscheint.
Es wird demnach gleichsam rechts und links eine Grenze aufgezeigt. Was
jenseits davon liegt, ist mit den religids-sittlichen Forderungen des Chri-
stentums nicht vereinbar. Aber dazwischen bleibt ein freier Raum, wo die
iibrigen Belange des Lebens fiir die konkrete Entscheidung mitbestimmend
werden.

So ist zusammenfassend zu sagen, daf} der religiés-sittliche Einfluf der
Kirche seinem Wesen nach allumfassend und tiefgehend ist. Dieser Einfluf}
ist aber ebenso wesentlich ein solcher, der einen Raum der Freiheit eingrenzt,
in dem mehr als eine Moglichkeit bleibt. Schlieflich griindet er auf der IHin-
gabe der Person und damit auf Freiheit und darf sich nicht physischer Ge-
waltmittel bedienen, um sich durchzusetzen. So trigt dieser Einfluf} der
Wiirde der menschlichen Person durchaus Rechnung, und zwar wie kein
anderer.

Daraus ergibt sich ein scheinbarer Widerspruch, der fiir das Wesen der
Kirche bezeichnend ist: Sie ist zugleich die grofte und die geringste Macht.
Die grofite, weil sie am Ursprung der Haltungen und Taten einsetzt und sie
unmittelbar bestimmt. Dieser Ansatzpunkt macht sie zur umfassendsten

1 4. Brunner, Der Stufenbau der Welt, Miinchen 1950. Kap. 14: Macht und Méglichkeit.

11 163



August Brunner

Macht. Nichts, was frei vom Menschen getan wird, entzieht sich ihr. Aber
weltlich gesehen, ist sie zugleich die reine Ohnmacht. Sie kann den Gehor-
sam nicht erzwingen; es stehen ihr dafiir keine Machtmittel zur Verfiigung.
Dieser im Wesen der Kirche begriindete scheinbare Widerspruch macht sie
den Ungliubigen oft unheimlich. Sie unterliegt nicht den Gesetzen, die die
weltlichen Michte beherrschen. Ihr Vorgehen und die Art ihrer Einflufinahme
werden leicht unverstindlich und geraten in das Zwielicht von Hinterlist
oder Torheit. Aber Macht in Ohnmacht ist im menschlichen Raum das Gesetz
alles Geistigen, wie umgekehrt Ohnmacht der Macht fir alle weltlichen
Michte bezeichnend ist. Nur weil die Kirche ihre Macht in weltlicher Ohn-
macht ausiibt, ist ihr tiefer und umfassender Anspruch ertriglich, wie er
auch durch Wesensgesetze gerechtfertigt ist. Fiir jede andere Macht wire
ein solcher Anspruch wesenswidrig und unertriglich, weil sie den Menschen
zwingen und versklaven kann.

Der Staat

Anders liegen die Verhiltnisse, wenn man die wesentliche Aufgabe des
Staates untersucht. Dieser wendet sich nicht mehr unmittelbar an die Person
als solche. Er hat keine wesentliche Beziehung zu deren Heil. Er hat es viel-
mehr mit jener geistig-leiblichen Zwischenschicht im Menschen zu tun, die
die Trigerin des Kulturlebens ist. Nur mittelbar, durch sie hindurch und um
ihretwillen, betrifft seine Macht die Person. Hiitte der Mensch keinen Leib,
so brauchte er keine Kulturdinge. Wegen ihrer Stofflichkeit verdringen
sich diese im Raum, und ihr Gebrauch durch den einen schliefft den gleich-
zeitigen Gebrauch durch einen andern aus. Es ist die Aufgabe des Staates,
diesen Gebrauch so zu regeln, daf} die Rechte des einzelnen gewahrt bleiben
und nicht durch ungerechtfertigten Zwang geschmilert werden.

In der gegenseitigen Verdringung der stofflichen Dinge im Raum liegt
nimlich der Ursprung der Gewalt. Ihr ist auch der Mensch als Leibwesen
selbst gegen seinen Willen zugiinglich; er ist dem Zwange ausgesetzt. Es
muf} darum méglich sein, ungerechtfertigte Anwendung von Gewalt zuriick-
zuweisen; und dazu ist oft Gewalt notig. Aufgabe des Staates ist es, den un-
umgiinglich notwendigen Gebrauch der Gewalt in seine Hand zu nehmen, um
jede Willkiir und jede Storung der fiir das Kulturleben unentbehrlichen Ord-
nung zu verhindern. Gegen jeden méoglichen Zwang soll er der Freiheit und
Personhaftigkeit des einzelnen den gebithrenden Raum schaffen und erhal-
ten.
Damit ist die Anwendung von physischen Zwangsmitteln durch den Staat
zugleich gerechtfertigt und begrenzt. Aber durch ihre Notwendigkeit ver-
fallt der Staat selbst schon stirker dem Reich des Zwanges und der Unfrei-
heit. Er 1laf3t weniger Moglichkeiten im Konkreten als die Kirche. Aber es
wiire gegen sein Wesen, wollte er nun diesen Zwang allumfassend machen.

| Kultur griindet bei aller leiblich-stofflichen Bedingtheit doch zuerst auf

164



Grenziiberschreitungen der Macht

dem geistigen Leben des Menschen. Geistiges Leben bedeutet aber Freiheit;
ohne sie kann es nicht gedeihen. Darum ist der Anspruch des Staates auf to-
tale Lenkung des Lebens seiner Untertanen in sich schon unsittlich, weil
seinem Wesen widersprechend. Wenn der antike und jeder heidnische Staat
eine gewisse, wenn auch nicht vollkommene Totalitdt beanspruchte und sie
ihm meist auch widerspruchslos zugestanden wurde und wenn er vor allem
sich das Recht zuschrieb, die religiosen Kulte zu regeln und manche sogar
staatlich verpflichtend zu machen, so ist diese Tatsache daraus zu erkliren,
daf die Personhaftigkeit und die einmalige, das Zeitliche iibersteigende und
iiberdauernde Wiirde und Selbstiindigkeit eines jeden Menschen noch nicht
klar ins Bewuf3tsein getreten war. Darum suchte man auch das Heil nicht in
der personlichen Gemeinschaft mit dem persénlichen Gott, sondern in inner-
weltlichen Giitern, die bis zu einem gewissen Grade der Macht des Staates
unterstehen. Indem das Christentum dem Menschen diesen tiefsten und
eigentlichen Bereich, der bis dahin gleichsam geschlummert hatte und ge-
bunden geblieben war, klar ins BewufStsein hob, hat es eine Wirklichkeit im
Menschen aufgezeigt, die wesentlich oberhalb der staatlichen Macht liegt
und die anzutasten diese sich nicht vermessen darf. Gewif} entstand damit die
im Heidentum kaum gekannte Spannung zwischen Kirche und Staat. Wenn
diese auch als lastig empfunden wird und zuweilen zu schweren Kdmpfen.
gefiihrt hat, so hat ihr das Abendland doch die geistige und politische Frei-
heit des einzelnen und damit den ungeheuren Aufschwung seiner Kultur zu
verdanken.

Die Wirtschaft

An der untersten Stelle steht die Wirtschaft. Sie wendet sich unmittelbar
nicht mehr an die menschliche Geistigkeit, sondern ihr liegt die Notwendig-
keit zugrunde, das leibliche Leben zu erhalten und zu pflegen. Allerdings ist
sie als menschliches Geschehen dennoch nicht ein rein stofflicher Sachver-
halt, sondern mittelbar an den Geist gebunden. Denn der Mensch bringt die
Art der Lebenshaltung und -forderung nicht wie die Tiere als angeborene
Instinkte mit auf die Welt. Er muf} sie selbst erfinden und erproben, und das
tut er als geistig-leibliches Wesen. Deswegen untersteht auch die Wirtschaft
noch den Geboten der Religion und der Sittlichkeit. Im Menschen ist das
leibliche Leben dem Geiste und der Person zugeordnet und um ihretwillen
da; es ist nicht reiner Selbstzweck wie bei den Tieren.

Der wirtschaftliche Einfluf} setzt am weitesten unterhalb der eigentlichen
freien Personmitte des Menschen ein. Die wesentlich geistigen Bereiche des
Menschseins sind ihm entzogen, und er ist fiir ihre Belange nicht zustindig.
Ferner ist dieser Einflu® auch am wenigsten mit der Freiheit verkniipft. Er
ist seinem Wesen nach und unmittelbar zwingend. Wer nichts zu essen hat,
verhungert, mag er als Mensch wertvoll sein oder nicht. Dem wirtschaft-
lichen Druck gegeniiber behauptet sich die Freiheit am schwersten. Darum

165



August Brunner

ist in einer Zeit, die dem Wirtschaftlichen das grofite Gewicht beimif}t, die
Freiheit in Gefahr. Hier bleiben auch die wenigsten Méglichkeiten. Wiire
bei der Wirtschaft nicht mittelbar der Geist mitbeteiligt, so unterlége sie in
der Tat ehernen Naturgesetzen, wie der Marxismus es behauptet. Aber dann
wire der Mensch ein Tier.

Die Derfiihrung durch die Macht

Die Geschichte zeigt, daf} jede Macht fast unweigerlich zur Totalitiit strebt,
wenn sie nicht von innen aus der eigenen Selbstbeherrschung oder von auflen
durch eine Gegenmacht in ihren berechtigten Grenzen gehalten wird. Das
liegt daran, daf® fiir den erbsiindigen und selbstsiichtigen Menschen die
Macht eine grof3e Verfithrung bedeutet.2 Sie kann ihm die endgiiltige Griin-
dung im Sein und damit das Heil aus eigener Kraft vortiuschen. Daf} er Ein-
flufs auf andere hat, da3 er ihr Schicksal bestimmt, das gibt in der Tat dem
Menschen etwas Gottithnliches, das ihn leicht dazu verfiihrt, sich auch Gott
gegeniiber fiir selbstherrlich zu halten. Da aber die Macht das Verlangen
nach Griindung im Sein trotz ihres Versprechens nie erfiillt und nicht erfiil-
len kann, wird der Machthunger unersittlich; man hat nie genug, weil es nie
zur wahren Griindung des Daseins, die nur in Gott geschehen kann, reicht.
Der Mensch wird machtsiichtig, wenn er nicht von religi6s-sittlichen Be-
weggriinden zuriickgehalten wird und wenn er den Sinn und die Erfiillung
des Daseins nicht in der Gemeinschaft mit Gott sucht. Keine Macht ist von
dieser Versuchung frei, weil alle ihre Triger Menschen sind. Gewif} liegt es
der religiosen Macht ihrer Natur nach niher als jeder andern, sich auf ihr
Wesen und ihre Grenzen zu besinnen. Und es liBt sich wohl sagen, daf} in
Anbetracht der Fiille geistiger Macht, die das pépstliche Amt seinem Triiger
verleiht, im Vergleich zu den staatlichen Machthabern erstaunlich wenige
sich zu groben Verletzungen ihres Auftrages haben hinreifien lassen. Immer-
hin sind auch die Triger geistlicher Amter als Menschen der Versuchung
zum Milbrauch ausgesetzt und miissen durch eine tief christliche Einstellung
diese Gefahr zu bannen suchen.

Klerikalismus

Die Art der Ausweitung der Macht iiber ihre Wesensgrenzen hinaus hat
aber nicht in allen Féllen den gleichen Charakter. Uber den Mif’brauch der
geistlichen Macht ist viel Bitteres geschrieben worden. Man nennt ihn Kle-
rikalismus. Aus den obigen Ausfiihrungen ergibt sich, wann man allein mit
Recht von einem solchen sprechen kann. Es ist nicht Klerikalismus, wenn die
Kirche ihr religios-sittliches Wort zu allen menschlichen Verhiltnissen und
Untern¢hmungen spricht. Tite sie es nicht, so verletzte sie ihre Pflicht.
Nur wenn man das Religiose auf eine reine Innerlichkeit beschrinkt, die es

2 A. Brunner, Eine neue Schopfung. Paderborn 1952, Kap. 4: Freihcit und Gehorsam.

166



Grenziiberschreitungen der Macht

in Wirklichkeit nicht gibt, wiire eine solche Stellungnahme der Kirche zu
der religios-sittlichen Berechtigung oder Verwerflichkeit von staatlichen,
kulturellen und wirtschaftlichen Mafinahmen als Klerikalismus zu bezeich-
nen. Die Kirche hat den Auftrag, in der Welt das Reich Gottes zu verbrei-
ten und seine Grundsiitze geltend zu machen. Sie muf3 darum ihren Mit-
gliedern sagen, was diesem Reich entsprechend und was mit ihm unvertriig-
lich ist. Die natiirliche menschliche Vernunft ist zu dieser Erkenntnis nicht
imstande. Denn sie ist von der Erbsiinde verdunkelt. Au3erdem beruht das
Christentum nicht auf natiirlicher Einsicht, sondern auf Offenbarung. Auf
natiirliche Einsicht kann jeder Mensch, wenn auch in verschiedenem Grad,
Anspruch erheben, auf Offenbarung jedoch wesensgemif nicht.

Eigentlicher Klerikalismus liegt nach den obigen Ausfiihrungen nicht in
diesem umfassenden Anspruch der Kirche. Von Klerikalismus kann man nur
dann reden, wenn der Einfluf} der Kirche sich nicht nach den oben angegebe-
nen Wesensbedingungen auswirkt. Das heift einmal, wenn dieser Einflufy
keine Maglichkeiten mehr ldf3t, sondern alles bis ins letzte bestimmen will
auch da, wo die religios-sittlichen Interessen in der Welt auf mehrfache Weise
gewahrt werden konnen. Es ist allgemeine theologische Lehre, daf} die christ-
liche Glaubenslehre fiir philosophische und wissenschaftliche Fragen eine
norma negativa ist; das heifst, daf} die Kirche das Recht und die Pflicht hat
zu sagen, daf} gewisse Ansichten mit dem christlichen Dogma unvereinbar
sind und darum nicht gehalten werden diirfen. Aber dariiber hinaus hat nie-
mand das Recht, unter mehreren méglichen Meinungen, von denen keine
gegen das Dogma verstofit, positiv eine bestimmte fiir alle verpflichtend
vorzuschreiben. Dies wiire ein Mifibrauch der geistlichen Gewalt und miif3te
die Gliubigen in schwere Gewissenskonflikte stiirzen. Die Sache muf} hier
mit philosophischen, wissenschaftlichen oder praktischen Griinden frei aus-
getragen werden..

Ebenso bedeutete es eine Grenziiberschreitung, wollte der Klerus die Auto-
ritét seines Amtes dazu beniitzen, um bestimmte kulturelle oder soziale Be-
strebungen gegen andere durchzusetzen, obschon auch diese andern religios-
sittlich zulissig sind. Selbstverstiindlich hat auch der Priester wie alle andern
das Recht zu einer eigenen Meinung in politischen und kulturellen Fragen.
Aber er darf sie im obigen Fall auch nur als seine Privatauffassung vertre-
ten.

Selbst in religitsen Aufgaben wiire es verkehrt, die Laien nur als unmiin-
dige Werkzeuge und blof3 ausfiihrende Organe zu behandeln. Sie sind so
gut wie der Klerus Mitglieder der Kirche; nur die Aufgabe innerhalb der
Kirche ist fiir beide verschieden. Das der Kirche anvertraute Hirtenamt ver-
urteilt die Laien keineswegs zu einer blof passiven Rolle in der Kirche.

Es wird auch nicht immer méglich sein, in einer Welt, in der Glaubige
und Ungliubige und verschiedene Konfessionen in Frieden zusammenleben
miissen, die dem religiosen Standpunkt gemifieste Losung durchzusetzen.
Oft wird man sich mit einer ertriglichen begniigen miissen. Spezifisch ka-

167



August Brunner

tholische Forderungen darf man Nichtkatholiken nicht aufzwingen. Aller-
dings hat nicht weniger der Katholik das Recht, die Freiheit zu fordern, die
es ihm moglich macht, seinem Gewissen zu folgen, und zwar nicht nur im
Privatleben, ohne darum politisch oder wirtschaftlich benachteiligt zu wer-
den. Was den andern recht ist, ist auch dem Katholiken billig. Das gilt vor
allem fiir die Erziehung, die er seinen Kindern geben will.

Es wire gegen das Wesen der geistlichen Gewalt, wollte sie zu physischen
Zwangsmitteln greifen. Die Kirche muf sich auf die Macht der gottlichen
Gnade und die Zeugniskraft verlassen, die im Leben echter Christen liegt.
Sie hat ja das Wort des Herrn: ,,Seid voller Mut; ich habe die Welt besiegt!“
(Jo 16,33), und: ,,Siehe, ich bin bei euch bis an das Ende der Weltzeit!“
(Mt 28, 20).

Allerdings ist dabei zu beachten, daf} in fritheren Jahrhunderten die kirch-
lichen Amtstriiger neben ihrer eigentlichen Aufgabe oft auch noch andere
Pflichten und damit auch Rechte iibernommen hatten, die ihnen kraft
ihres kirchlichen Amtes nicht zukamen. Sie sprangen fiir die noch in den
ersten Anfingen stehende staatliche Organisation und fiir die noch nicht be-
stehende Bildungsschicht unter den Laien ein. Nach einem Wesensgesetz
entspringen alle Kulturbereiche dem religiosen Raum und sind in ihren An-
fingen mit der Religion eng verbunden.? Durch seine kulturelle und staat-
liche Titigkeit leistete der Klerus der Mit- und Nachwelt einen dankenswer-
ten Dienst. Aber dieser Dienst wurde iiberfliissig, sobald sich die staatlichen
und kulturellen Bedingungen gedndert hatten. Erst jetzt wurde das hart-
néickige Bestehen auf den fritheren, dem Amt zufilligen Befugnissen zu
Klerikalismus. Aber es ist menschlich zu verstehen, daf} die genaue Unter-
scheidung zwischen dem Wesentlichen und dem blof8 geschichtlich Gewor-
denen nicht leicht durchzufiihren war und menschliche Unzulinglichkeit
allzulang auf Rechten bestand, die durch den Gang der Geschichte ausge-
héhlt waren.

Mit dem eigentlichen Klerikalismus schadet die Kirche sich selbst. Denn
er unterbindet die Selbstiindigkeit und religiose Verantwortungsfreudigkeit
des christlichen Laien. Es gibt aber kein wirksameres Mittel, die Welt christ-
lich zu beeinflussen, als das Beispiel eines tief iiberzeugten und opferberei-
ten christlichen Lebens. Innerhalb des meist ziemlich weiten Raumes, den
die religios-sittliche Verpflichtung durch die Offenbarung liaf3t, soll sich
der Laie aus seinem christlichen Gewissen und zugleich aus seiner Sach-
kenntnis auf weltlichem Gebiet fiir das entscheiden, was beiden am besten
entspricht. Die unmittelbare Vertretung der christlichen Belange auf den
verschiedenen weltlichen Gebieten und in den nichtkirchlichen Berufen ist
seine Aufgabe. Er muf} die Verantwortung dafiir vor Gott tragen. Wenn er
sich dieser Verantwortung bewuf’t wird, dann wird er es mit Ernst und mit
Freudigkeit zugleich tun. Er wird die Kirche nicht als eine fremde Behorde
empfinden, sondern sich als durch die Taufe zu ihr zugehorig wissen, als

8 4. Bru‘;;ler, Die Religion. Freiburg 1956, Herder. Kap. 5: Religion und Kultur.

168



Grenzitherschreitungen der Macht

jemand, auf den es auch in der Kirche und fiir die Kirche ankommt. Was
unmittelbar die Person und ihre Freiheit anspricht, kann nicht etwas Frem-
des sein. Von allen Institutionen ist darum die Kirche ihrem Wesen nach am
wenigsten eine dem einzelnen fremde Macht. Deswegen diirfen Klerus und
Laien innerhalb der Kirche keinen Gegensatz bilden, zwei Parteien, die sich
dngstlich den Einfluf und die Selbstindigkeit streitig machen. Sie sind viel-
mehr Mitarbeiter am gleichen Reiche Gottes, jeder mit einem eigenen Auf-
trag, dessen Ausfithrung die Mitarbeit des andern Standes wesentlich erfor-
dert.

Staatsabsolutismus

Vom Miflbrauch der staatlichen Macht ist weit weniger die Rede als vom
Klerikalismus. Das beruht nicht darauf, daf er seltener vorkommt. Im Ge-
genteil! Aber in den letzten Jahrhunderten ist das religiose Empfinden so
sehr zuriickgegangen und so stumpf geworden, daf® man vielfach die Kirche
fiir iiberfliissig hilt, es sei denn sie begniige sich damit, hohe Augenblicke
im Leben des Staates wie des einzelnen festlich zu verbrimen. Jede Weisung
von ihrer Seite wird schon als Miflbrauch empfunden. Weil die Kirche in
dem Leben weithin nicht mehr den ihr gebiihrenden Platz einnimmt, ist der
Staat an ihre Stelle getreten; denn ihr Ort kann nicht leer bleiben, so wenig
wie der Mensch aufhoren kann, das Heil zu suchen. So stoft man sich nicht
mehr daran, wenn der Staat sich Rechte anmaflt, die ihm nur zukimen,
wenn er unmittelbar mit dem Heil zu tun hitte. Wer empfindet heute in
Deutschland das staatliche Schulmonopol, das aus der Einziehung des kirch-
lichen, Erzichungszwecken gewidmeten Vermégens in der Sikularisation
zwangsliufig folgte, als eine unberechtigte Einschrinkung des Erziehungs-
rechts der Eltern? Findet man diesen Anspruch des Staates nicht vielmehr
ganz in der Ordnung, und ebenso, daf’ er es so einzurichten wufdte, dafd er
allein noch die finanziellen Mittel besitzt, Schulen zu unterhalten?

Der Staat kann nach zwei Richtungen hin seine Grenzen iiberschreiten.
Einmal nach oben hin. Er tut dies, wenn er die sittlich-religiose Freiheit der |
Person antastet, Nur zu oft hat er versucht, die Religion zu seiner gefiigigen
Dienerin zu machen und dazu die Freiheit der religiosen Verkiindi-
gung einzuschrinken. Es ist auch nicht seine Aufgabe, das ganze Kulturle-
ben zu regeln und zu bestimmen. Innerhalb des Staates muf3 Freiheit fir
verschiedene kulturelle Stromungen bestehen. Der Staat hat nur darauf zu
achten, daf} diese die wahre Freiheit nicht bedrohen, Wo sie dies tun, da ist es
nicht nur sein Recht, sondern seine Pflicht, gegen sie auch mit Zwangsmitteln
einzuschreiten. Das Kulturleben beruht auf immer neuen geistigen Urspriin-
gen. Diese sind aber Sache der einzelnen Personen. Organisationen konnen
hichstens die Voraussetzungen fiir sie schaffen und die wirtschaftlichen
Mittel zu ihrer Auswertung bereitstellen. Auch der Staat ist eine solche Or-
ganisation und zwar die oberste mit schiedsrichterlichen Befugnissen. Kr
kann aber weder den einzelnen noch die verschiedenen Gruppen im kultu-

169



August Brunner

rellen Leben ersetzen. Seine Aufgabe ist der Ausgleich und der Schutz der
verschiedenen Rechte der Staatsbiirger, ferner die Ausfiihrung jener Auf-
gaben mehr technischer Art, die nur mit den reichen Mitteln des Staates
zu verwirklichen sind.

Bolschewismus

Nach unten macht sich der Staat einer Grenziiberschreitung schuldig,
wenn er das ganze Wirtschaftsleben in die Hand nehmen will. Dieser Mif3-
brauch fithrt zu besonders schweren Folgen. Denn hier kommt zu der staat-
lich-politischen Macht noch der wirtschaftliche Zwang hinzu. Dieser ist
aber seinem Wesen nach der massivste und fiir den Durchschnitt unentrinn-
barste. Erst in unserem Zeitalter der Technik ist diese Gefahr am Horizont
aufgestiegen. Man hilt heute praktisch, und vielfach auch theoretisch, die
Vorrangstellung der Wirtschaft vor allen andern Michten fiir selbstverstind-
lich. Damit zieht die der Wirtschaft vom Stofflichen her wesentlich zuge-
horende Unfreiheit in alle Lebensbereiche ein. Wirtschaft ist aus sich wie
das Stofflich-Technische ohne Gnade und Duldsamkeit. Eine neue, bessere
Maschine verdringt schonungslos die ilteren Modelle. Hier gilt, und mit
Recht, keine Berufung auf friiher geleistete Dienste. Das technisch Vollkom-
menere und Ertragreichere setzt sich riicksichtslos durch. Diese Gesetze
wirken sich auch im wirtschaftlichen Kampf aus und drohen da immer zu
einer ungehemmten Selbstherrlichkeit zu entarten. Aber eine solche ist selbst
in der Wirtschaft nicht berechtigt und darum unheilvoll fiir das Ganze der
menschlichen Kultur. Denn das menschliche Wirtschaftsleben ist, wie oben
gesagt wurde, kein rein eigengesetzliches Geschehen, weil der Mensch durch
seinen Geist und damit als Person daran beteiligt ist.

Bedeutet die brutale Riicksichtslosigkeit, die dem stofflichen Geschehen
' eignet, schon in der Wirtschaft einen Mif3brauch, so noch mehr, wenn ein
materialistisch begriindeter Primat des Wirtschaftlichen diese Gesetze auf
das ganze menschliche Leben ausdehnen will. Da bleibt dem einzelnen so
wenig Freiheit wie den Atomen im physikalischen Geschehen. Alles, ange-
fangen von der Religion bis zur letzten Einzelheit der Berufsarbeit und in
der Verwendung der Freizeit, wird vom Grof3kapitalisten Staat geregelt.
Das Denken wird den obersten Spitzen vorbehalten und das Verhalten ge-
normt. Was dies bedeutet, hat man in Deutschland erlebt, erleben heute
noch jene Volker, die unter dem Joch des Bolschewismus schmachten. In
dem kommunistischen China geht die Gleichmacherei bis auf den fiir alle,
Mann und Frau, gleichen blauen Arbeitsanzug, der die innere Einebnung der
Geister durch die Dampfwalze der Parteidoktrin nach aufien sichtbar zum
Ausdruck bringt. Man kénnte den Bolschewismus einen radikalen atheisti-
schen Klerikalismus nennen. Denn er ist eine Religion, die Wirtschaft und
Technik als das Absolute hinstellt und fiir ihre Gebote unbedingten Gehor-
sam fordert. Die Parteifunktionire, die allein iiber den notwendigen Gang

170



Grenziiberschreitungen der Macht

der Geschichte Bescheid wissen und — von wem? — beauftragt sind, ihm
auch gegen den Willen aller und um jeden Preis zur Durchfiihrung zu ver-
helfen, bilden den atheistischen Klerus. Mit wirtschaftlichen und politischen
Zwangsmitteln wird jeder Widerstand unerbittlich ausgerottet. Persinliche
Freiheit und Menschenwiirde gibt es nicht; sie miissen der Partei ohne Zau-
dern zum Opfer gebracht werden. Moglich ist dieses ungeheuerliche Zwangs-
system erst durch die allgemeine Sikularisierung des Lebens geworden, in
deren Folge der Staat an die Stelle der Kirche getreten ist und die Religion
sich auf eine reine Innerlichkeit zuriickgezogen hat. Der Bolschewismus
hat diese westeuropiische Entwicklung bis zum bitteren Ende gefiihrt. Der
Casaropapismus der Zaren hatte das Feld dafiir vorbereitet.

Berechtigte und angemaf3te Totalitit

Zwischen der katholischen Kirche und dem bolschewistischen Staat erge-
ben sich gewisse Ahnlichkeiten. Sie rithren daher, dafd beide auf Totalitit
Anspruch erheben und daf} sich dieser Anspruch bis auf das Innere, bis auf
die Gedanken erstreckt. Diese Tatsache hat manche erschreckt; andere wol-
len darin einen Beweis dafiir sehen, daf} die katholische Kirche genau so wie
der Nationalsozialismus dem Bolschewismus innerlich verwandt ist. Beide
seien darum in gleicher Weise abzulehnen.

Hier werden iiber nebensichlichen Ahnlichkeiten die wesentlichen Unter-
schiede iibersehen oder beiseite geschoben. Der katholischen Kirche kommt
die oben beschriebene Totalitit aus ihrem Wesen und ihrer Aufgabe zu; der
Totalititsanspruch des Bolschewismus ist hingegen in keiner Weise gerecht-
fertigt, sondern verstofit gegen die Wesensgesetze der staatlichen und wirt-
schaftlichen Macht. Daf3 der Einflu® der Kirche sich auch auf das Denken
erstreckt, liegt ebenfalls an ihrem Auftrag. Thre Sorge geht um das ewige
Heil der Menschen. Das Heil ist aber Sache der Person und damit der I'rei-
heit und der Erkenntnis. Ein geistiger Auftrag muf} sich an den Geist und
damit an das Denken wenden. Die Verkiindigung der Wahrheit der Offen-
barung kann nur so geschehen, daf aus ihr an dieses Denken ebensolche An-
spriiche gestellt werden, wie in der natiirlichen Ordnung die Tatsachen kein
freies Schweifen der Erkenntnis zulassen. Wo Gott gesprochen hat, ist der
Mensch nicht frei, sich nach Belieben eine eigene Ansicht auszudenken.

Die wirtschaftliche Macht hat hingegen aus sich keine Beziehung zur
Wahrheit. Der Anspruch, auch die geistigen Bereiche beherrschen zu wollen,
ist hier eine ruchlose Anmaflung, die nicht ohne Grund mit einer zynischen
Verachtung der Wahrheit zusammengeht. Endlich sind der Kirche die physi-
schen Zwangsmittel versagt; sie ist rein auf religidse Mittel angewiesen. Der
Bolschewismus setzt hingegen seinen bis ins einzelne gehenden Anspruch
auf Normierung mit eisernen Zwangsmitteln jeder Art durch; und er mufs
es tun, weil ein Anruf an die verniinftige Einsicht der Unterjochten sinnlos
ware.

171



August Brunner

So verhalten sich beide nicht wie Briider, sondern wie Tag und Nacht. Der
Bolschewismus wird durch seinen grenzenlosen Machtanspruch dazu ver-
fithrt, Forderungen an Denken und Wollen des einzelnen zu stellen, wie es
nur eine Religion tun diirfte, wo er doch eine solche in keiner Weise ist. Die
Kirche hingegen ist von Wesen eine religiése Einrichtung; darum kommt
ihr die entsprechende Totalitit von Wesen zu. Jeder, der die Sendung der
Kirche glaubig anerkennt, wird auch einsehen, daf} mit dieser Sendung ihr
Anspruch auf Totalitiit, aber zugleich auch seine Begrenzungen gegeben sind.
Weil der bolschewistische Anspruch sich nicht auf eine solche Begriindung
berufen kann, ist er auch nicht von innen aus seinem Wesen heraus zu be-
grenzen. Ist er doch wesentlich eine Grenziiberschreitung.

Es liegt in der Natur der Dinge, daf} ein angemafter totalitéirer Anspruch
um so furchtbarer, unertriiglicher und zerstérender wird, je tiefer dem me-
taphysischen Rang nach die Macht steht, die sich solcher Grenziiberschrei-
tungen schuldig macht. Um so unberechtigter ist nimlich dieser Anspruch.
Darum schon muf} er mit Gewalt aufgezwungen und aufrecht erhalten wer-
den. Was wider das Wesen ist, das kann man nicht durch Vorstellungen,
Uberlegungen und Beweise, die sich an Verstand und Freiheit wenden, den
einzelnen annehmbar machen. Das muf} wider bessere Einsicht mit eisernem
Griff aufgezwungen werden. Wer materialistisch denkt, der kann auf3erdem
nicht an die Wahrheit und ihre Macht iiber die Herzen glauben. Fiir ihn gibt
es nur das Massive, Brutale des Stofflichen. Darum wird er ganz natiirlich
auf die grausamsten Zwangsmittel verfallen. Aber, das ist der Widerspruch:
wihrend das Stoffliche als solches aus sich keine Anspriiche auf Geltung er-
hebt und sich damit begniigt, einfach da zu sein und sich auszuwirken, stellt
der Materialist im Namen des Stofflichen Anspriiche, die von Wesen nur
der Religion und der Sittlichkeit zustehen, an die er doch nicht glaubt. Er
bleibt eben trotz seines Materialismus ein geistiges Wesen, und er kann sich
nicht einmal gestatten, keine Religion zu haben. Vielmehr quilt er sich und
andere mit einer unmenschlichen, ja teuflischen Ersatzreligion.

Menschliche Macht als Perantwortung vor Gott

Gegen alle Mifbriauche der Macht gibt es nur ein Mittel: dafy der Mensch
sich auf ihr Wesen und ihre Grenzen besinnt. Dafy ein Mensch andere Men-
schen beherrschen, ihnen den eigenen Willen aufzwingen will, das ist eine
Vermessenheit, und eine térichte Vermessenheit, wo immer er es in seinem
eigenen Namen, aus der Sucht nach Macht heraus tut. Es ist vermessen.
Denn jeder Mensch steht in seinem personhaften Sein jedem andern Men-
schen unabhingig und gleichberechtigt gegeniiber. Er ist selbstindig, und
damit ist er zu eigener Entscheidung und zu eigener Verantwortung berufen.
Vermessen ist der Mensch, der sich so grof3 glaubt, daf} er dem Mitmenschen
diese Verantwortung abzunehmen und auf die eigenen Schultern zu laden
imstande ist. Kennt er iiberhaupt die Menschen, in deren Namen er zu han-

172



Elisabeth Spiegel, Sowjetzonale Lehrbiicher

deln sich erdreistet? Kein Mensch weifs um das Innerste des andern so, dafy
er es wagen diirfte, ihn im eigentlich Menschlichen zu vertreten. Darum
ist es auch téricht. Das Innerste und Eigentlichste des Menschen erreicht
keine geschopfliche Macht auffer auf dem Umweg iiber dessen Freiheit. Wer
also den Menschen total zu beherrschen unternimmt, der muf} diese Freiheit
zugleich ausrotten und bejahen. Ausrotten, damit die Herrschaft umfassend
und unbedroht sei. Bejahen, damit sie bis ins Innerste, bis an den Ursprung
aller Taten, vordringe und ihr so wiederum die Totalitit und die Unbedroht-
heit sicher seien. Alle blo® geschopfliche Macht ist letzten Endes Wider-
spruch und Ohnmacht.

Nur Gott, dem Schépfer und Herrn steht dieses Innerste von Wesen offen.
Nur er geht dort aus und ein, wie er will. Aber er, der die Freiheit gegeben
hat, tut es so, dal® er diese auf das peinlichste wahrt. Nur seine Macht ist
von Wesen total, weil alle Macht wie auch alles Sein von ihm herstammt.
Nur in seinem Namen darf ein Mensch darum Macht iiber andere Menschen
ausiiben. Nur wer sich dieser grundsitzlichen Wahrheit bewuf3t ist, bleibt
von der Vermessenheit und Torheit des Machtstrebens frei. Im Namen Got-
tes wird aber die Macht ausgeiibt, wenn ihre Anwendung den Wesensgeset-
zen entspricht, die Gott mit dem Sein in die geschopfliche Welt gelegt hat,
wenn sie dem Wesen des Menschen als selbstindiger Person, die zugleich in
verschiedene Gemeinschaften eingebunden ist, entspricht. Nur wo der Mensch
bei der Macht nicht das sucht, was einzig Gott ihm geben kann, Sicherheit
und Heil, wird sie von ihrer Dimonie erlést und wirkt hilfreich statt zer-
storend. Heute, wo die dufferen Machtmittel des Menschen unheimlich ange-
wachsen sind, ist eine Besinnung auf diese Wesensgesetze dringender denn
je. Das BewuBtsein, daB alle Ausiibung der Macht nur dann berechtigt ist,
wenn sie im Auftrag Gottes geschieht, muf} gestirkt werden. Nur wer sich
vor Gott verantwortlich weifs, wird nicht der Beriickung durch die Macht
verfallen. : i

Sowjetzonale Lehrbiicher'

Das Lehrbuch der Sowjetzone als Bekenntnis des herrschenden Regimes
Von ELISABETH SPIEGEL

Die sowjetische Welt ist eine Welt der totalitiren Propaganda und scha-
blonisierenden Politik. Darum ist die Erteilung objektiven Unterrichtes in den
allgemeinbildenden Schulen, in den Zehnklassen- oder Mittelschulen und
ebenso in den Oberschulen der SBZ iiberhaupt nicht mehr méglich. Objek-
tivitit ist sogar gefiihrlich und wird als ,,Objektivismus angeprangert und
verichtlich gemacht. Sollte dennoch ein Lehrer den Versuch unternehmen,

1 Vgl. Teil I in Bd. 158 (April 1956) S. 23.

173



