August Brunner, Indische und christliche Gottesliebe

das Hergeben und Lassen will gelernt sein. Bisher galt die actio, jetzt be-
ginnt die passio.

,,Nun komme ich in das Alter, wo man auf sich achthaben muf}* hat mir
einmal ein alternder Mensch gesagt. Manches léBt sich im voraus bedenken.
Und warum soll echte Selbsterziehung nicht im Alter ihre Bewihrung und
Kronung erfahren? Wenn Franz Werfel schreiben konnte: ,,Die Sterbens-
krankheiten sind in vielen Fillen, zumal bei Individuen, die ein reifes Alter
erreichen, recht eigentlich das Integral aller sinnlichen Versiindigungen, die
wir gegen unsere eigene Natur veriiben®,® dann gilt doch auch die Feststel-
lung des Hieronymus, daf} ein hohes Alter dann die siif’en Friichte der Weis-
heit und Leichtigkeit zeitigt, wenn der Mensch sich von Jugend an geistig
bemitht hat, wenn er die Zucht liebte und Tag und Nacht in der heiligen
Schrift geforscht hat.

Die wirtschaftliche Versorgung fiir den Lebensabend ist gewif’ ein drin-
gendes Anliegen, und es ist nur zu begriifien, wenn die Rentenversicherung
grof3ziigig und sozial gestaltet wird. Aber wichtiger ist die menschliche und-
seelische Seite des Problems, die Doppelaufgabe, die uns hier beschiftigt
hat: die Achtung vor dem Alter und die eigene Einstimmung und Vorberei-
tung auf diesen entscheidenden Lebensabschnitt, den Herbst des Lebens.
Im Herbst nimmt nicht nur die Sonnenwirme ab, und die Blitter verfirben
sich; iiber ihm liegt Schimmer und Duft der Ernte. Was Friihling und Som-
mer begonnen haben, erfiillt sich in ihm. Das Alter legt Summe und Frucht
unseres Lebens in die Hand des himmlischen Hausvaters.

Indische und christliche Gottesliebe

AUGUST BRUNNER S]

Indien ist das Land, wo sich alle moglichen Religionsformen von den tief-
sten und primitivsten bis zu den héchsten sozusagen Tiir an Tiir nebeneinan-
der finden. Fiir fast jede Vorstellung, die sich der Mensch von dem Gott-
lichen gemacht hat, finden sich hier Beispiele. Die schonste und erhabenste
unter ihnen ist die Religion der reinen Gottesliebe, der bhakti, die wie ein
Strom seit dem frithen Mittelalter durch das indische religiose Leben zieht.
Vorstadien dazu findet man schon frith. Bekannt ist, daf} die bhakti in der
Bhagavadgita von Krishna als der hohere Weg empfohlen wird, besser als
der Weg der Werke und der Erkenntnis. Besonders dieser letztere Weg

& Franz Werfel, Stern der Ungeborenen, S. 623.
6 Ep. ad Nepotianum LII GSEL Bd. 54, S. 416.

11



August Brunner

wurde in Indien viel geiibt. Durch Meditation sollte sich der Mensch in sein
eigenes Wesen versenken. Dann wiirde er inne, daf} er selbst ein Teil des
Géttlichen ist und daf} die Vereinzelung, das eigene und fremde individuelle
Dasein, und mit ihm die Fremdheit und Einsamkeit nur Schein, Maya ist.
Mit dieser Erkenntnis wiire das Heil erreicht: Der Glaubige wiifite, daf er
nie endgiiltig verlorengehen kann; ja durch diese Erkenntnis wird er zur
Riickkehr in die Alleinheit befahigt.

Ein solcher Weg entspricht einem Géttlichen, das man hier als unpersén-
lichen Weltgrund autfaBt. Wer zur Erkenntnis seiner wahren Natur gelangt
ist, indem er durch Versenkung und Entsagung die Schleier der Maya zer-
reifdt, der weifs, dafl aller Kult iiberfliissig geworden ist. Bittgebete haben
keinen Sinn; denn wie sollte das unpersonlich Géttliche sie horen! Der
Mensch erlést sich selbst, oder besser noch, in ihm und durch ihn erlost sich
das Géttliche aus der Zerstreuung in die Vielheit zu seiner wesentlichen Ein-
heit. Die einzelnen Gottergestalten sind ebenfalls nur Bildungen der Maya,
und der wahre Weise muf} auch die Vorlaufigkeit ihrer Geltung und Macht
sowie ihr endgiiltiges Nichtsein durchschauen.

Von alters her bestand aber in Indien auch ein Hochgottglaube. Er i3t
sich bereits im vorarischen Indien nachweisen.1

Pantheistische oder panentheistische Stromungen mit einer reichen Viel-
gotterei als Vordergrund sind dann im Verlauf der Geschichte, wohl auch
infolge der Uberlagerung von Vélkern und Kulturen, iiberméchtig geworden
und beherrschen das Bild der indischen Religionsgeschichte. Aber der Glaube
an einen hochsten personhaften Gott ist nie ganz verschwunden, sosehr er
sich stindig mit den vorherrschenden Stromungen auseinandersetzen muf.

Es ist klar, da3 eine Religion der selbstlosen Liebe sich nur an einen per-
sonlichen Gott wenden kann. Liebe geht ihrem Wesen nach nicht auf das
Verschwinden des Liebenden durch Verschmelzung mit einem unperson-
lichen Geliebten; das bedeutete das Aufhoren der Liebe. Sie will vielmehr
die personliche Einheit als ein inniges Miteinander der beiden Personen, ein
Eingehen auf die innersten Haltungen; der Liebende setzt sich mit dem Ge-
liebten in eins. Alles wird gemeinsam, Einheit in Zweiheit. Durch sie wird
die Individualitiit, das einmalige Sein der Liebenden nicht vermindert, son-
dern der Vollendung entgegengefiihrt. Dies alles wird aber nicht wie ein
Zweck angestrebt, sondern ergibt sich wesentlich mit der Liebe; denn es ge-
hort zu ihr hinzu, und sie kann ohne es iiberhaupt nicht verwirklicht werden.

In Indien hat sich die bhakti vor allem mit dem Vishnu-Kult verbunden
und kniipft vorzugsweise an eine seiner Erscheinungsformen, an Krishna an.
Ohm hat in seinem Werk, ,.Die Liebe zu Gott in den nichtchristlichen Reli-
gionen*? eine Reihe sehr schoner Stellen aus dem Schrifttum dieser Sekten

L IP. Koppers, Das Schicksal des Gottesgedankens in den Religionen Indiens, in: Chri-
stus und die Religionen der Erde II, Freiburg 1951, S. 665—696. — M. Eliade, Die Reli-
gionen und das Heilige, Salzburg 1954, 8. 92—101.

2 Krailling vor Miinchen 1950, S. 200—267.

12



Indische und christliche Gottesliebe

zitiert. In seinem Buch ,,Die indische Gottesliebe* behandelt Walter Eid-
litz3 die Lehren des Krishna Caitanya (1486—1533), dessen Anhiinger auch
noch im heutigen Indien, vor allem in Bengalen zu finden sind und mit
denen sowohl Ohm wie auch Eidlitz persénliche Bekanntschaft machen konn-
ten. Eidlitz verdffentlicht auch Proben aus deren Schriften, besonders aus
dem Bhagavatam und aus der Gita-Govinda. Inhaltlich bringen diese oft
schonen Texte allerdings kaum etwas Neues, und sie verindern das Bild
nicht, das man sich bisher von diesen Sekten machte.

Die Liebe zum personlichen Gott Krishna wird im Anschluf3 an den
Krishna-Mythus dargestellt. Nach diesem ist Krishna ein Avatar Vishnus,
d. h. seine Erscheinungsform auf Erden in der Gestalt eines jungen Hirten.
Ausfiihrlich werden im Mythus seine aufferordentlichen phantastischen Ta-
ten, vor allem seine Liebesspiele mit den Gopis, den Hirtinnen, beschrieben.
Dieser stark erotische Mythus wurde im Lauf der Zeit zum Symbol der lei-
denschaftlichen und selbstlosen Gottesliebe, durch die der Mensch sich be-
strebt, die Liebe der Gopis zu Krishna nachzuahmen. Einige der schonsten
Texte seien hier zitiert:

Nachdem die Heilswege der Askese, des Almosengebens und der ,,Beherr-
schung des aus- und eingehenden Atems®, d.h. des Yoga abgelehnt worden
sind, heifdt es: ,,Aber wer mir hingegeben ist, abhéingig von nichts in der
Welt, dessen Freude in mir, dem Atman, besteht, wie kann er tiber irdische
Dinge noch irgendwelche Freude empfinden? Wer nichts mehr fiir sich ha-
ben will, der Geziigelte, der von Frieden Erfiillte, dessen Seele den Einen in
allem erkennt, der in Mir nur seine Befriedigung findet, fiir den sind alle
Weltgegenden voller Gliick. Nicht wiinscht er die Herrlichkeit des Welt-
schopfers Brahma oder des Himmelsherrschers Indra oder die Herrschaft
iiber alle Erde oder Gewalt iiber die Reiche der Unterwelt, weder Yogamacht
noch Nie-Wiederkehren der Vollig-Befreiten. — Er wiinscht nur das eine,
sein ganzes Wesen Mir hinzugeben, sonst wiinscht er nichts* (E 1981.). ,,Wenn
einer den Nektar der Unsterblichkeit trank, was soll er noch zu trinken be-
gehren! Wenn ein Wissenssucher Mein gottliches Wesen weil’, was soll er
noch zu wissen begehren! Was Weisheit, Werk und Yoga und Beruf und
Richteramt und was vierfiltiges Lebensziel der Menschen ist: — die heilige
Ordnung und Besitz und Lust und selbst Befreiung, du Lieber, alles das bin
ICH fiir Dich* (E 201t£.). ,,Die Liebe der Gopis ist lautere fleckenlose Got-
tesliebe, niemals Begehren nach irdischer Lust™ (E 236).

Fiir diese Liebe ist der Gottesliebende, der Bhakta, bereit, alles aufzuge-
ben und zum Opfer zu bringen: ,,Die Ihm gehéren, die Thn ewiglich lieben,
geben auf, was in der Welt der Ethik gilt, ihre religiés-sozialen Pflichten;
sic geben auf die Pflichten, die vom Veda geboten sind; sie geben auf die
Pflichten, die dem Vaterland gegeniiber bestehen, sowie die physisch not-
wendigen Pflichten. Sie geben auf Scham, heldenmiitige Ausdauer, kérper-

8 Freiburg i. Br. 1955, Walter-Verlag, 340 S. (zitiert: E).

13



August Brunner

liche Freuden und das eigene Wohl. Sie geben auf den schwer aufzugebenden
Pfad der Edlen und die Pflichten gegen die eigene Familie, soviel auch ihre
eigene Sippe sie bedrohen und schmihen mag. Alles haben sie aufgegeben
und dienen liebend Krishna® (E 237). Selbst die Freude, die aus dieser Liebe
quillt, sucht man nicht; ja, wo sie zum Hindernis wird, verwiinscht man sie
und sucht sich ihrer zu entledigen: ,,Wo immer Eigenwonne in der Liebe ein
Hindernis wird fiir die Wonne, Krishna dienen zu diirfen, da erfaf3t den Bhakta
grofier Zorn.Daruka,der Wagenlenker Krishnas, der Krishna fiichelte, war gar
nicht froh, als sein Leib aus Wonne der Liebe in Verziickung erstarrte und
seinen Dienst hinderte (E 239f.). ,.Chandrakanti, die Lotusiugige, ver-
wiinschte laut die Wonne, durch die ihre Augen sich mit Trénen fiillten und
verhinderten, Krishna zu sehen und Thm zu dienen. Der lautere Bhakta will
nichts als Krishna in Liebe dienen. Nicht nimmt er, obwohl es fiir ihn selbst
Wonne wiire, das Einswerden mit Gott an. Krishna spricht: Was ich solchen
Gottgeweihten auch anbiete, sei es Wohnort in der gleichen gottlichen Welt,
in der ich wohne, sei es die gleiche Majestit und Macht, wie ich sie habe, sei
es Nahsein bei Mir, sei es die gleiche Gestalt wie Ich oder sei es sogar Eins
zu sein mit Mir, sie nehmen nichts an aufler dem einen, Mir liebend zu die-
nen (E 240).

Die Selbstlosigkeit dieser Liebe, das, was das Christentum die vollkom-
mene Liebe zu Gott nennt,* kommt hier stark und klar zum Ausdruck. Diese
Liebe ist allerdings schwer gefiihlsgeladen. Durch Singen, Ausrufen der
Namen und Ehrentitel Krishnas und durch Tanz steigert man sich bis zur
Ekstase. ,,In Kirtanas, Lobhymnen, die zur Musik gesungen wurden, pries
Caitanya seinen Gott und fiihlte sich selbst in das Meer der gottlichen Liebe
versinken. Er und seine Anhénger setzten oft das Lobsingen fort, bis sie in
Ohnmacht fielen oder sich in Ekstase hinwarfen, einander umarmend und
jauchzend Krishna anriefen®.5

* *
*

Vergleichen wir diese indische Gottesliebe mit der christlichen, so ist der
grundlegende Unterschied der, dafy jene auf einem Mythus beruht und mit
dessen Mitteln sich ausdriicken mufl. Der Mythus aber ist Menschenwerk.
Mit den Mitteln seiner Erfahrung versucht der Mensch, das Geheimnis der
Welt und ihres gottlichen Grundes zu erhellen und auszusagen.® Menschliche
Haltungen und Gewohnheiten miissen dazu dienen, dieses Geheimnis auszu-
legen. Dabei fallen die verschiedenen Aspekte der Gottheit in einzelne Got-

4 Sie ist im Christentum denn doch nicht so unbekannt, wie Eidlitz anzunchmen scheint;
einen katholischen Christen wird sie keineswegs ,,unziemlich, anstoffig und phantastisch®
diinken (E 50), sondern sie ist das eigentliche Ziel des Christenlebens, das die Heiligen in
ungewdohnlichem Grad verwirklicht haben. Vgl. z. B. Georges Didier, Désintéressement du
Chrétien. La Rétribution dans la Morale de Saint Paul. Paris 1955, Aubier.

5 Sten Konow, Die Inder, in: Lehrbuch der Religionsgeschichte, begriindet von Chan-
tepie de la Saussaye, 4. Auflage, Tiibingen 1925, Bd. 2, S. 169.

6 Vgl. diese Zeitschrift 133 (1937) 1—9: Mythus und Dogma.

14



Indische und christliche Gottesliebe

tergestalten auseinander, und je nach der religids-sittlichen Haltung des
Menschen faf3t er sie mehr oder weniger naturhaft auf und fiihlt sich zu be-
stimmten Gestalten stirker hingezogen (vgl. E 35,48). Immer bleibt die
Auslegung menschlich, oft sogar allzumenschlich. Um das Ganz-Andere des
Gottlichen darzustellen, greift der Mensch notwendig zum Phantastischen
und Unmenschlichen; denn vom Ubermenschlichen hat er keine klare Er-
fahrung, so daf} er es auf eine diesem angeme =ne Weise aussagen oder dar-
stellen konnte. So geschah dies auch hier im Mythus von Krishna. Ein Bei-
spiel: um die Seinen, die Hirten und Hirtinnen, gegen den Zorn des Gotter-
konigs Indra zu schiitzen, hebt Krishna mit seinem kleinen Finger einen
ganzen Berg auf und hilt ihn als Schild iiber die Bedrohten. Krishna be-
nimmt sich, wie ein Mensch es tun wiirde, dem auf einmal ungewdhnliche
Macht iiber die Naturkrifte zufiele. Sein Gebrauch davon ist sehr mensch-
lich und wenig geistic und grenzt an eitle Schaustellungen. Das gleiche ist
von den erotischen Spielen Krishnas mit den Hirtinnen, und besonders mit
der bevorzugten unter ihnen, mit Radha, zu sagen.

Dagegen steht der Begriinder und Mittelpunkt des Christentums im hellen
Licht der Geschichte. Er ist ein Mensch, der wirklich auf Erden gelebt hat.
Wie niichtern wirken die Berichte der Evangelien neben den Phantastereien
des Mythus! Aber gerade durch die Einfachheit und schlichte Menschlichkeit
der Gestalt Christi leuchtet die reine Geistigkeit und iibermenschliche Er-
habenheit des wahren Géttlichen unverkennbar hindurch. Selbst die Wunder
haben in ihrer Unauffilligkeit, in dem Fehlen alles Marktschreierischen und
in ihrem Ursprung aus dem Willen zu helfen, etwas an sich, was das Auf-
fallige zu Gunsten wahrer Hoheit ganz zuriicktreten laft.

Nach indischer Auffassung ist Krishna ein 4vatar Vishnus. Ein Avatar ist
eine Gestalt, die ein Gott annimmt, um in das irdische Geschehen einzugrei-
fen. Die Gottheit kann nicht nur Menschengestalt annehmen, sondern auch
jede andere Naturgestalt. So hebt sie in Gestalt eines gewaltigen Wesens mit
dem Haupt eines Ebers auf den Hauern die Erde aus der Vernichtungsflut
(E 143). Andere Avatare sind der Fisch, die Schildkrste (R 159).7 Es ist zu
vermuten, daf} der in Indien immer miichtige Tierkult auf diese Weise
der Lehre vom Allgott angeglichen werden sollte.

Die angenommene Gestalt des Avatar wird auch nach dem Mythus nicht
wirklich der Gottheit zu eigen, wie die Menschheit Christi zu der Zweiten
Person der Dreifaltigkeit gehért. Der Gott geht nicht wirklich in die mensch-
liche Geschichte ein, wie ja der Mythus iiberhaupt ungeschichtlich ist. ,,Jede
Inkarnation, d. h. Fleischwerdung des Unvergiinglichen, und jede Vergottung
des verginglichen physischen Menschen ist gemiif} dieser Erkenntnis ausge-
schlossen®, sagt Eidlitz (E 159). Wenn er iibrigens glauben sollte, mit dem
letzten Teil des Satzes die christliche Lehre wiederzugeben, so driickt er sich

" C. Regamey, Die Religionen Indiens, in: Christus und die Religionen der Erde. Bd. III,
Freiburg 1951, S. 73—227 (zitiert: R).

15



August Brunner

zum mindesten ungewdhnlich aus. Der Mensch Christus ist nicht in seinem
physischen Sein ,,vergottet®, sondern gehort einer gottlichen Person an; der
Ausdruck ,,Vergottung® klingt zu pantheistisch.

Auch mit der ,,bestiirzenden Verwandtschaft®, die Eidlitz (155) zwischen
den beiden folgenden Texten finden will, ist es nichts, sondern es besteht
zwischen ihnen ein abgrundtiefer Unterschied: Von dem Verhiiltnis der Ava-
tare, die es in grofler Zahl gibt, zur Gottheit, heifft es in einem indischen
Text: ,,Urlicht und Kerzen. Kein Unterschied in der (Licht-) Substanz, nur
in der (Licht-) Stirke®. Dieser Text ist klar pantheistisch und gilt nicht nur
von den Avataren, sondern von allen Seienden. Dagegen bedeuten die ebenda
angefithrten Worte des Credo: ,,Licht vom Licht, Gott von Gott* etwas ganz
anderes. Es handelt sich um das innergittliche Verhiltnis von gleich grofien,
gleich gottlichen Personen ohne Unterschied der Lichtstirke. Dort ein na-
turhaftes Verhiiltnis zwischen Gott und Welt, hier personhafte innergott-
liche Beziehung.?

Die Lehre von den Avataren war in Wirklichkeit das Mittel, das gestattet,
zahlreiche mythologische und selbst geschichtliche Gestalten mit Vishnu zu
identifizieren, wie der Begriff der Shakti, der weiblichen Kraft der Gottheit,
es erlaubt hat, verschiedene frithere weibliche Gottheiten mit Shiwa zu ver-
schmelzen (R 159). Krishna ist sehr wahrscheinlich ein alter Hirtengott, des-
sen phantastische Taten und vor allem erotische Abenteuer mit den Hir-
tinnen — s wurde ihm ein Harem von 16000 Frauen zugeschrieben —, ihn
beim Volk sehr beliebt gemacht haben. Es handelt sich offenbar um einen
Fruchtbarkeitsgott, was fiir einen Hirtengott naheliegt. Spater wurde er zu
einem Avatar Vishnus, und es scheint, daf’ dessen Kult erst durch diese Ver-
schmelzung Krishnas mit ihm allgemein beliebt wurde. Es bildete sich eine
tief im Volksglauben verankerte Uberlieferung, so dafy der Krishnakult vom
indischen Mittelalter an bis heute fast eine besondere Religion bildet (R 160).

Radha war urspriinglich nur die Auserwiihlte unter den Gespielinnen des
Hirtengottes (so noch im Bhagava-Purana etwa um 900 n. Chr.). Spiter ist
sie zur ewigen Gattin Krishnas aufgestiegen.® Sie hingt natiirlich mit den
uralten Muttergottinnen zusammen und Erinnerungen an den Ritus der Hei-
ligen Hochzeit klingen auch in ihrem Mythus noch nach (vgl. E 261). Jedoch
ist sie die einzige Gestalt, die im vishnuitischen Pantheon zu einem Symbol
verklirt worden ist, zum Symbol der Sehnsucht der menschlichen Seele nach
Vereinigung mit Gott (R 162).

8 Auch sonst ist Eidlitz von einigen duBleren Ahnlichkeiten zwischen dem Bericht von
der Geburt Christi und einzelnen Punkten aus indischen Legenden ungebiihrlich stark
beeindruckt, besonders wenn ein in neuerer Zeit erbauter Tempel in seinen Malereien
diese Ahnlichkeiten betont, gewi nicht ohne Einflufl der Geburtsgeschichte Christi, die
allmihlich in der ganzen Welt bekannt ist. Es zeigt sich wieder, da® der Vergleich von
duBlerlichen Einzelheiten ohne Beriicksichtigung des ganzen Zusammenhanges und der
herrschenden Grundauffassungen — eine Methode, die frither in der Religionswissenschaft
i)teal[iﬁ)et i:ftar, heute aber {iberwunden sein sollte — das Verschiedenste gleichzusetzen im-

9 Otto Strauf/Ernst IDaldschmidt, Die indische Religion, in: Die Religionen der Erde,
2. Auflage, Miinchen 1949, S. 106.

16



Tndische und christliche Gottesliebe

Der Krishnamythus selbst ist die Weiterbildung eines alten mythischen
Motivs, das die ganze Religionsgeschichte Indiens durchzieht, des Mythus
vom mannweiblichen Urmenschen, aus dem die Welt gebildet wurde (R 103
155). Das weist auf die Vergottlichung der die ganze Natur durchwaltenden
Lebenskraft hin, die in vielen Kulten Indiens heute noch wirksam ist.1% Das
Leben ist zweigeschlechtlich, und darum erscheint auch das mit ihm gleich-
gesetzte Gottliche als méannlich und weiblich zugleich, hier als Krishna und
Radha, ,,die ewige Liebe des Urminnlichen zum Urweiblichen® (E 134), ,.die
Einheit Krishnas und Radhas, des minnlichen und weiblichen Aspekts der
einen Gottheit® (E 172).

Auf diese Zusammenhiinge weist auch die starke Verbreitung der bhakti-
Religion in Bengalen hin. Dort sind die Kulte der Shakti, der weiblichen
Kraft der Gottheit, so stark verbreitet und auch in den Buddhismus einge-
drungen, daf® es wahrscheinlich ist, dafy diese stark erotischen Kulte dort
entstanden sind. Diese Gebiete haben stark mongolischen Einschlag.1t Auch
der betont emotionale Charakter und die Herbeifithrung von Ekstasen durch
Tanz und andere psychotechnische Mittel, die an das unter den Mongolen
weit verbreitete Schamanentum erinnern, weisen in die gleiche Richtung.
Wie die Geschichte zeigt, liegt dabei immer die Gefahr des Abgleitens in
erotische Kulte nahe, und einige Zweige der bhakti-Religion sind davor nicht
bewahrt geblieben. Nach deren Lehre ist das Verlangen keine Siinde, son-
dern nur das Objekt des Verlangens. Wenn die Grundlage nur die Liebe zu
Gott ist, so sind die ausschweifendsten erotischen Gebrauche gestattet (R 150).
Und Otto Strauf} sagt:12 , Die glithende Liebe zum Gotte, die Vishnu-bhalti,
welche die Seele des Verehrers empfindet, wird gleichgesetzt mit der sinn-
lichen Liebe, die die Hirtenmiidchen zu dem géttlichen Jiingling empfinden.
Diese Erotik ist naturgeméf sehr verschiedener Schattierungen fahig: sie
kann, ins Symbolische gewendet, wahrhafter Religiositit, wirklichem see-
lischen Erleben zum Gleichnis dienen, sie kann aber auch das religiése Mo-
ment zu Gunsten der sexuellen vollig verdringen, wofiir die Sektengeschichte
des Vishnuismus nicht ohne Beispiel ist*.

Von diesen Abirrungen hat sich nach allen Zeugnissen die Sekte, von der
Eidlitz berichtet, frei gehalten.!® Aber in manchem merkt man ihren Ur-
sprung noch, wenn die Mythen und Bilder auch allegorisch ausgelegt wer-
den. Es gelingt nicht, das Naturhafte ganz abzustreifen und die wahre Gei-
stigkeit, die iiber dem Gegensatz der Geschlechter steht, klar zu fassen und
auszusprechen. Auch besteht die Gefahr, daf} die starke Emotionalitit die
reine Selbstlosigkeit der Gottesliebe beeintriichtigt. Die katholischen My-
stiker, besonders ein Johannes vom Kreuz, wissen um diese Gefahr. Die
schweren reinigenden Leiden der Nacht der Sinne sollen dagegen schiitzen.

10 A. Brunner, Die Religion. Eine philosophische Untersuchung auf geschichtlicher
Grundlage. Freiburg i. Br. 1956, Herder. Kapitel 6: Die vergottlichte Lebenskraft.

11 Helmuth v. Glasenapp, Buddhistische Mysterien, Stuttgart 1940, S. 40.

12 a.a.0. S. 106. 13 So auch Sten Konow, a.a.0. S. 169.

2 Stimmen 159, 1 17



August Brunner

Es hingt mit diesen Urspriingen zusammen, daf® hier wie in allen indi-
schen Religionen die Entstehung der Welt nicht durch eine eigentliche
Schopfung aus Nichts hergeleitet wird. Vielmehr bildet die Urgottheit in
einem ewigen und notwendigen Rhythmus die Welten mit ihren Géttern,
Menschen und iibrigen Wesen aus der eigenen Substanz, durch ein ,,Heraus-
schaffen aus sich selbst” (R 149), und nimmt sie wieder in sich hinein. Alles
ist nur eine endliche und voriibergehende Gestalt des einen Absoluten. Ein
solcher Gott ist mehr naturhaft als personhaft, und das letzte Ziel des Ge-
schipfes kann nur darin liegen, aufzuhéren als dieses einzelne zu sein, um
wieder im All zu verschwinden. Zu einer dauernden Gemeinschaft kann es
nicht kommen.

Es ist nun spannend zu beobachten, wie versucht wird, iiber diese Grund-
lagen der indischen Religion hinauszukommen. Krishna ist fiir seine Ver-
ehrer ein personlicher Gott, dem man in selbstloser Liebe zugetan ist. Das
Personhafte auch der Gotter wird hier nicht wie in anderen Sekten als etwas
Vorletztes angesehen, das zu iiberwinden wire. Der gestaltlose Brahman ist
nicht wie iiblich das Letzte, sondern nur die Vorhalle Bhagavan-Krishnas
(E 45). Aber ganz kann man sich von dem jahrtausendalten pantheistischen
Einfluf} nicht frei machen. So heif’t es an einer Stelle, in seiner Liebe ver-
zichte der Bhakta, zu der letzten Verschmelzung im All einzugehen, weil er
ja dann Krishna nicht mehr lieben kénne (E 175). So grofs und bewunderns-
wiirdig diese Haltung auch sein mag, so bleibt doch die Unstimmigkeit, daf3
nicht eindeutig die Liebe zu Krishna zur letzten Vollendung fiithrt und es
etwas gibt, was noch iiber ihr steht. Im Christentum hingegen ist die Liebe
das uniiberbietbar Hochste und Letzte, und es gibt keine innigere Vereini-
gung zweier Personen untereinander, also auch mit dem persénlichen Gott,
als sie. Sie ist zugleich auch die vom Liebenden allerdings nicht als Zweck
angestrebte vollkommene Selbstvollendung.

Da, wo das Dasein der endlichen Dinge nicht durch eine Schopfung aus
dem Nichts erklirt wird, beeintrichtigt ihre Wirklichkeit irgendwie die
Wirklichkeit Gottes, nimmt sozusagen einen Teil davon fiir sich in Anspruch.
Zur Losung dieser Schwierigkeit hat man in Indien dazu gegriffen — die
Lehre vom Ersten Stoff in der griechischen Philosophie weist in die gleiche
Richtung —, den endlichen Dingen die volle Wirklichkeit abzusprechen. Sie
sind maya, Schein. In Wirklichkeit sind sie nicht. Es gibt sie nur vom Stand-
punkt der Endlichkeit aus. Es ist also so, daf} der endliche Standpunkt nur
durch die Maya entstehen kann und die Maya wiederum nur durch den end-
lichen Standpunkt.

Auch in dieser Frage merkt man bei Caitanya und seiner Sekte den Ein-
fluf} ihres personlichen Gottesbegriffes. Die Maya ist nicht mehr ganz Schein.
Sie ist die Wirkung Gottes, ,,die sich ins Unendliche steigernde Selbstent-
faltung Gottes* (E 235). Aber zugleich bleibt sie Betorung: Gott betort durch
die Maya. Diese Betorung geht allerdings ewig vor sich (E 114), was wieder
mehr naturhaft ist. Und es heift auch hier: ,,Diese Wandelwelt ist nicht

18



Indische und christliche Gottesliebe

wirkliches Sein® (E 222). Balarama sah ,mit dem Auge der Weisheit, daf}
alle Kiilber und alle Knaben Krishna waren® (E 218). Gott, Seele und Natur
sind zugleich verschieden und identisch; das kann nach Caitanya die Logik
nicht begreifen, nur mystisch kann es erlebt werden (R 188f.).

In Wirklichkeit deutet diese Lehre eine psychologische Erfahrung meta-
physisch. ,,Im Vergleich zu dem in der mystischen Ekstase erlebten Gefiihl
der Einheit erscheint die normalerweise erfahrene Vielfalt der Realitét als
ein unendlich schlechter Zustand ; daher wird auch die Schaffung der imma-
nenten Vielfalt in dem Mythus als Tod des Urwesens dargestellt” (R 104).
Auflerdem ist darauf hinzuweisen, daf’ die menschliche Selbstsucht der Viel-
heit der Dinge und Bestrebungen vor der personenhaften Einheit und Ge-
schlossenheit des eigenen Lebens den Vorrang verleiht. Der Mensch wird
von seinen vielen Wiinschen hin und her gerissen und verliert sich selbst.
Diesen Selbstverlust schreibt man aber nicht der eigenen Begierde zu, son-
dern der Vielheit, so daf’ diese an sich biose wird. Jedoch weist die Verbin-
dung, die oft, am klarsten im Buddhismus, zwischen der Maya und der
Selbstsucht hergestellt wird, darauf hin, dafs man diesen Zusammenhang
zum mindesten geahnt hat. Deswegen wird auch von der Maya berichtet, daf3
sie dem Menschengeist die ewige Realitiit verhiillt und ihn von dem gott-
lichen Zentrum allen Seins wegschleudert (E107). ,,Die Mayakraft, welche
die Menschen durchstoft und treibt, ist Begehren. Unter Begehren ist hier
keineswegs blof die Gier nach grobem Sinnengenuf} oder Geld und Macht
verstanden, sondern auch Begehren nach Ruhm, ja sogar das Diirsten nach
Werk, nach Wissen, nach noch so verfeinertem isthetischen Genuff. Und
selbst der Durst nach dem Schwelgen in Gott und der ewigen Seligkeit in
einem Himmelreich als Belohnung fiir gute Taten wird noch als eigensiich-
tiges Begehren angesehen® (E 108). Ein Christ wiirde hier fragen, ob man
sich iiber manches nicht auch selbstlos ,,in Gott* freuen kénne, so schwer dies
auch sein mag. Die richtig verstandene Seligkeit aber kann man gar nicht
selbstsiichtig erstreben; denn sie besteht einfach in der selbstlosen Liebe.

Es ist nicht ohne inneren und wesentlichen Zusammenhang, daf} hier, wo
man sich einem personhaften Gott zuwendet, auch die Notwendigkeit der
Gnade betont wird. ,,Das innere Reich Gottes, so lehrt der Guru (d.h. der
geistliche Fithrer) nachdriicklich, erschlieft sich nur auf dem herabsteigen-
den Pfad, dem Pfad der herabsteigenden gottlichen Gnade® (E 59). Denn
zum Geheimnis einer Person dringt man nicht eigenmichtig vor; man muf§
vielmehr zu ihr zugelassen werden. Von ihr muf} der Anstofy dazu ausgehen.
Dies gilt ganz streng und ausnahmslos von der unendlichen und reinen Per-
sonhaftigkeit Gottes. Je klarer diese erkannt wird, um so stirker wird auch
die Notwendigkeit der Gnade betont, die alles Heilstun des Menschen erst
ermoglicht.

Jedoch kommt die Sekte Caitanyas aus einem unklaren Schwanken zwi-
schen wirklichem Monotheismus und einem Pantheismus nicht heraus. Die
Absicht und tiefe Einstellung gehen wohl sicher auf den einzigen person-

2+ 19



August Brunner

haften Gott. Der grundlegende Mythus jedoch, mit dessen Mitteln sie formu-
liert werden, und das Gewicht der naturhaften und pantheistischen Uber-
lieferung Indiens ziehen davon ab und verhindern es, daf} der Polytheismus
entschieden verworfen wird. Ohne die Lehre von der Schopfung aus Nichts
ist dieser auch kaum ganz zu vermeiden. Wie aber die Geschichte klar zeigt,
ist der Mensch nicht aus eigenen Mitteln zur Erkenntnis einer solchen Schop-
fung gelangt, sondern sie muf3te ihm zuerst durch die Offenbarung mitge-
teilt werden. Nur der Schopler selbst weifs — falls er personhaft und wirk-
lich Schépfer ist —, wie die Geschopfe sich zu ihm verhalten und wie ihr
Dasein zu erkliren ist. Auflerdem ist die Welt so vielgestaltig und verwir-
rend, daf} es einer stirkeren Kraft und Einheit des geistigen Lebens im Men-
schen bediirfte, um sich klar iiber diese Vielgestaltigkeit zu erheben, ohne
sie zum blof’en Schein herabzusetzen. Auf’erhalb von Christentum und Ju-
dentum wird das Géttliche doch nicht erhaben und iiberlegen genug gedacht,
daf} man ihm diese Vielheit als seine Schopfung zuschreiben kénnte, ohne
daf} es selbst in seinem Sein davon abhiingig wire. Dazu muf} die Art und
Weise, wie Gott personhaft ist, durch Offenbarung kundwerden.

Damit kommen wir zu einem weiteren gewichtigen Unterschied. Im Chri-
stentum liebt Gott seine Geschopfe wirklich. Seine Liebe geht auf sie. Ja so
sehr hat Gott die Welt geliebt, daf} er seinen eigenen Sohn fiir sie hingab.
Diese Liebe ist etwas Wirkliches, keine blofRe Redensart. Dafiir biirgt die
grausame Wirklichkeit des Leidens und Sterbens Christi. Anders in Indien.
Nur scheinbar liebt hier Gott die Menschen. Sie sind ja nicht ganz wirklich.
Tatséichlich gibt es nur Gott. Darum liebt Gott nur sich selbst. Auch die
Liebe der Menschen zu ihm ist nur seine Liebe zu sich selbst. ,,Die Liebes-
und Freudenkraft, mit der die Gopis nie miide werden, Krishna zu besingen,
ist Krishnas eigene Liebes- und Freudenkraft” (K 233). Denn er ist ,das
innere Selbst aller Lebewesen® (243). ,,Gott selbst spielt stets nur mit sich
selbst”, auch dann, ,,wenn er zum Beispiel als Krishna mit Knaben und Kal-
bern spielt, die Er Selber ist (E250). ,,Betont muf werden, dafs, gemifs
indischer Vorstellung, nicht etwa der irdische Mensch das hochste Reich
schaut; nein, der Atman schaut. Der Atman schaut durch jedes schauende
Wesen hindurch sich selber an. Der Atman wird nicht erkannt, er erkennt
sich selbst (E 34).

Damit wird aber eigentlich die Wirklichkeit der Liebe Gottes zu den Men-
schen wie auch die Wirklichkeit der Gnade in Frage gestellt. Liebe geht we-
sentlich zu einer anderen Person, erkennt ihre einmalige Wirklichkeit an
und bejaht sie. Und Gnade ist Erméglichung eigenen Heilwirkens. Sind die
Menschen letztlich doch nicht wirklich, ist der Kern ihrer Person Atman, die
Allgottheit, so ist auch die Liebe Schein, Maya, genau so wie die menschliche
Personhaftigkeit. Auch hier bleibt die Lehre unter dem Einflufs der panthei-
stischen Uberlieferung hinter der Absicht und der Haltung zuriick. Es bleibt
sogar zu fragen, was die Liebe Gottes zu sich selbst bedeuten kann. Eigent-
liche Liebe ist dies nicht. Im Christentum ist die Schwierigkeit durch die

20



_ Indische und christliche Gottesliebe

Offenbarung der Dreipersonlichkeit des Einen Gottes gelost. Die Drei gitt-
lichen Personen konnen einander wirklich lieben; ja sie sind diese Liebe zu-
einander. Darum ist Gott auch wirkliche Liebe zu seinen Geschopfen mog-
lich, ohne daf} er ihrer bediirfte und von ihnen abhiingig wiirde, auch ohne
da® man, um eine solche Abhingigkeit zu vermeiden, ihre Wirklichkeit ab-
schwiichte oder ganz in Frage stellte. Weil Gott in keiner Weise der Ge-
schopfe zu seiner Selbstentfaltung bedarf, kann seine Liebe zu ihnen nur
vollkommen selbstlos sein.

Damit hingt es zusammen, wenn sich die indische Gottesliebe nicht wie
die christliche unmittelbar und wesentlich in Ndachstenliebe auswirkt, Es
hat keinen Sinn, etwas fiir die Erleichterung eines Daseins zu tun, das ja
doch nicht eigentlich wirklich ist. Gewifl darf man dem Mitmenschen weder
in Werken und Worten noch selbst in Gedanken etwas Boses antun. Das ist
ohne Zweifel eine hohe Forderung, und wenige auch unter den Christen wer-
den sie vollkommen erfiillen. Aber diese Einstellung ist rein negativ. Sie
fiihrt nicht dazu, positiv fiir den Nichsten zu sorgen um des Nichsten willen.
Die indische Einstellung ist ahimsa, ,Nichtschidigung® (R 151), dafl man
sei ,,ohne Feindschaft gegen irgendein Wesen (Bhagavadgita XI 55). Diese
,»,Nichtschidigung* wird geiibt, um das eigene Schicksal nach dem Tod in
der Wiedervereinigung nicht ungiinstig zu beeinflussen. Damit gleicht sie
der Liebe, mit der Gott sich allein durch alle Wesen hindurch liebt. Aus
dieser Einstellung heraus ist es wohl zu erkliren, daf} es in Indien kaum zu
sozialer Fiirsorge gekommen ist und daf die Einrichtung der Kasten jahr-
hundertelang unerschiittert bestehen konnte.

Die ,,Nichtschidigung* bezieht sich auflerdem nicht bloff oder auch nur
vorziiglich auf den Menschen; sie begreift in gleicher Weise die Tiere und
alle Wesen in sich. Das erscheint zuniichst als eine Uberlegenheit. In Wirk-
lichkeit liegt aber darin eine Nichtbeachtung des Gegeniibers und eine in der
Lehre von der Maya begriindete Verwischung der Seinsunterschiede, die
zwischen Mensch, Tier und Pflanze bestehen. Der innerste Kern aller Wesen
ist ja die gleiche Gottheit. Auch in der Lehre von der Seelenwanderung er-
scheint der Unterschied aufgehoben. Der Mittelpunkt des Menschen ist also
nicht er selbst. Sein Sein geht im Naturhaften auf wie das der andern Wesen.
Die volle und klare Anerkennung des personhaften Seins des Menschen und
seiner Wiirde ist damit nicht zu vercinen. Weil sie diese Lehre nicht klar
iiberwunden haben, konnten die verschiedenen bhakti-Religionen die Ka-
stenunterschiede wohl als nebensichlich bezeichnen, aber nicht allgemein
itberwinden und abschaffen.

So mischen sich in dieser indischen Gottesliebe auf eigenartige Weise
Naturhaftes und Personhaftes, ohne daf} es diesem gelinge, jenes vollkom-
men zu iiberwinden. ,,Die Verbindung der monotheistischen Sehnsucht mit
dem ererbten Pantheismus® (R152) triigt daran die Schuld. Mythen aus
alter Zeit werden durch Allegorisierung vergeistigt, ohne daf das der Gott-

21



August Brunner

heit Unwiirdige abgestreift wiirde. Es zeigt sich, wie schwer es fiir den Men-
schen ist, sich dem Einfluf} seiner Geschichte und Uberlieferung aus eigener
Kraft zu entziehen. Wir sehen aber auch die Punkte, an denen der Mensch
in seiner Gotteserkenntnis immer wieder auf unlésbare Schwierigkeiten stof3t.

Da steht zunichst die Frage, wie die Einheit Gottes mit seiner Person-
haftigkeit zu vereinen sei. Ferner gehort dazu die Frage nach dem Verhilt-
nis von Gott und Welt. Wie kann eine Welt neben dem unendlichen Gott
bestehen, ohne daf} ihre Wirklichkeit fraglich wiirde? Unméglich erschien
es meist auch gerade den Geistern, die nach einem héheren und reineren
Gottesbegriff strebten, dafs sich Gott um die Welt kiimmere und sie sogar
liebe; sie hielten dies der gottlichen Majestit firr unwiirdig. Und wie soll
Gott einer und personhaft zugleich sein, wo doch Gemeinschaft wesentlich
zum personhaften Sein gehért? Polytheismus und Pantheismus entscheiden
sich fiir eine Seite der Alternative. Erst die Offenbarung des Geheimnisses
der Dreifaltigkeit und der Schopfung aus dem Nichts durch den vollkommen
freien Willen Gottes und seine unendliche Seinsmacht versohnte die schein-
bar unvereinbaren Gegensitze und lief3 beiden Seiten Gerechtigkeit werden.

Daf} der Mensch hie und da trotzdem die polytheistischen und panthei-
stischen Formen der einheimischen Religion zu einer reinen Gottesliebe
durchsto’en konnte, ist um so bewundernswerter, als ihm, wenn auch
sicher nicht die Gnade, so doch die iuflere Hilfe der Offenbarung fehlte. Die
Unruhe des Herzens zu Gott gehort zum Wesen des Menschen. Und wenn
auch unter dem Einfluf} der Erbsiinde diese Unruhe sich immer wieder auf
falsche Wege verirrt hat, wie dies die Religionsgeschichte zeigt, so blieb sie
doch wirksam und hat, wie das eingangs zitierte Werk von Th. Ohm OSB
zeigt, iiberall schone Bliiten getrieben. Sollte ein Christ von dem Adel und
der Entschlossenheit dieser Liebe bei Nichtchristen iiberrascht sein, so mag
diese Uberraschung fiir ihn ein Anlaf} sein, sich wieder auf die Grundlagen
seines eigenen Christentums zu besinnen, die da sind, daf} Gott die Liebe ist
(1Jo4,8), daB® er die Welt so sehr geliebt hat, da} er seinen einzigen Sohn
hingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verlorengehe, sondern das ewige
Leben habe (Jo 3,16), und daf nur der, der seinen Nichsten liebt, in Gott
bleibt und Gott in ihm (1 Jo 4, 16), daf aber ohne die Liebe zum Nichsten die
Gottesliebe unwirklich ist (Mt 25,31—46; 1Kor 13,1—13; 1Jo 3,11—-24).
Diese Liebe zu Gott und zum Nichsten soll aber ebenso uneigenniitzig sein
wie die Liebe Christi zu uns (Jo15,12f.). Denn was allein bleibt in alle
Ewigkeit und worin die himmlische Seligkeit besteht, das ist die selbstlose
Liebe (1Kor13,8—13). Nur wer diese wesentlichen Grundlagen des Chri-
stentums nicht mehr kennt, kann meinen, in den indischen Religionen eine
dem Christentum {iberlegene Form der Gotteserkenntnis und Gottesver-
chrung sowie des Heils finden zu kénnen.

22



