Herbert Schade, Werdendes Abendland

kausal als auch teleologisch bestimmt, also miissen sie auch nach beiden
Riicksichten hin erforscht und verstanden werden. Es ist also unsinnig, Te-
leologie auf Kausalitit oder Kausalitit auf Teleologie ,,zuriickfiihren® zu
wollen. Ein solches Bemiihen iibersieht die ontische Zusammensetzung der
Organismen und ihrer Handlungen.

Die eben ausgefiihrte Bestimmung des Verhiltnisses von Materie und
Leben gibt mit der antik-mittelalterlichen Losung dem Leben den Primat
vor der Materie, lal3t die Materie aber zu ihrem vollen Recht kommen. Da-
durch wird das berechtigte Moment des Materialismus aufgenommen, ohne
ihm Anlaf® zu tbersteigerter Wertung und ausschliefilichen Setzung der
Materie zu geben. Die Synthese macht Gebrauch von der eingehenden wis-
senschaftlichen Kenntnis jenes Bereiches, in dem sich Materie und Leben
gewissermafden beriihren. Sie entspricht vollauf dem gegenwiirtigen Wissen-
schaftsstand. Aufgabe der Zukunft wird es sein, die Losung, die hier im
Grundrif$ aufgezeigt wurde, bis in die Einzelheiten philosophisch durchzu-
arbeiten; sodann die Konsequenzen fiir andere Gebiete, in die der dialek-
tische Materialismus eingedrungen ist, herauszuarbeiten; und schliefilich
ihr auf diesen Gebieten zum Durchbruch zu verhelfen.

Werdendes Abendland

HERBERT SCHADE SJ

Die Katastrophen der Zeit haben die dunkle Ahnung von einem unterge-
henden Abendland hervorgebracht. Mannigfache Bilder der Friihzeit steigen
in uns auf und regen eine intensive Erforschung des Ursprungs der Epoche
an. Dariiber hinaus haben die Zerstorungen unserer Stidte und Dome im
letzten Krieg die IFundamente unserer Kultur im eigentlichen Sinne des
Wortes aufgedeckt und eine Reihe von Grabungen und Forschungen mog-
lich gemacht, die sonst undenkbar gewesen wiren. So in Trier, Kéln und
Xanten, wo Bomben die Grundmauern uralter Bauten blof3legten. Der Un-
tergang hat uns also tatsichlich {iber das Werden des Abendlandes unter-
richtet. Die Ergebnisse dieser neuen Forschungen, eine Fiille von Erinne-
rungen an die Friihzeit und eine stattliche Reihe von Denkmailern hat die
Ausstellung in der Villa Hiigel in Essen zusammengetragen, die im Septem-
ber ihre Tore schlofs. So rechtfertigte sie ihren stolzen Titel und zeigte, daf3
Ende und Ursprung in fruchtbaren Beziehungen stehen konnen.!

1 Dabei sei daran erinnert, daf die Ausstellung ,,ARS SACRA‘ die 1950 von Prof.
A. Boeclkler in Miinchen gestaltet wurde, das erste grofle Unternehmen dieser Art dar-
stellt. (Vgl. diese Zeitschrift 147 [1950/51] 36).

32



Werdendes Abendland

Es soll hier nicht nur auf diese Ausstellung hingewiesen und historisierend
das Nacheinander der Kulturen abgehandelt werden, sondern es geht nach
den Worten des Bundesprisidenten um ,,eine Kriftigung des Wissens um
die nicht verlorenen, um die unverlierbaren Werte, deren Schutz und Be-
stitigung ewiger Auftrag bleibt.“? Oder um es in einem Satz von Kardinal
Frings zu fassen: ,,Heute besinnt sich Europa wieder auf seine Gemeinschaft,
auf die Quellen seiner urspriinglichen Kraft, auf das Gesetz, unter dem es
angetreten ist.”*3

Hier soll zunichst ein kurzer Hinweis auf den Aufbau der Ausstellung
erfolgen. Dann sollen an Hand der Kunstdenkmiler, die in Essen zu sehen
waren, einige dieser eben erwihnten Werte, Gesetze und Strukturen des
frithen Abendlandes aufgezeigt werden.

Der Aufbau der Ausstellung

Die Ausstellung, die unter der Schirmherrschaft des Bundesprisidenten
stand, besaf} einen namhaften Ehren- und Arbeitsausschuf} und stellte eine
wissenschaftliche und organisatorische Leistung von Rang dar. Von beson-
derem Wert ist der Katalog, dessen einfiihrende Kapitel jeweils von einem
Fachmann ausgearbeitet sind.

Zeitlich umfafite diese Heerschau einer versunkenen Welt vier Epochen:
die Romerzeit von 50 vor Chr. bis 400 nach Chr., die Zeit der Merowinger,
die Zeit der Karolinger und schliefflich die Zeit der Ottonen. Dabei wurden
Profangeschichte, Kirchen- und Kunstgeschichte auch im Katalog jeweils
eigens herausgestellt.

Réaumlich riickte die Schau vor allem die Landschaften von Rhein und
Ruhr in den Vordergrund, in denen auch die Vororte des frithen Abend-
landes in Deutschland lagen, wie ja auch die Herrscher dieser Zeit dem frén-
kischen und siichsischen Hause angehorten. s

Diese vergangenen Welten stiegen nun vor dem Besucher der Villa Hiigel
auf. In merkwiirdigem Dammerlicht, als befinde man sich in einer Grab-
kammer, standen die Denkmiiler: dort ein Fragment, der Kopf eines rémi-
schen Kaisers, von einem schriig einfallenden Scheinwerfer angestrahlt, hier
im Glaskasten bei kiinstlichem Licht matt glinzendes Silber. Neben diesen
ein wenig an surrealistische Malerei erinnernden Effekten, (die namentlich
in der Halle durch den Mangel an natiirlichem Licht zu erkliren waren)
dringte sich der lehrhaft-wissenschaftliche Charakter der Ausstellung in

2 Katalog: S. 1. 8 Katalog: S. 3.

4+ Einige Namen mogen hier folgen: Ausstellungsleitung: Dr. Heinz Kohn, Direktor des
Museums Folkwang; Dr. Victor H. Elbern, Generalsekretiir des Arbeitsausschusses; Assi-
stenz: Dr. Paul Vogt, Museum-Folkwang, Aufbau: Prof. Dr. Ing. Hans Schwippert. Riume:
Architekt Ernst Althoff. Graphische Gesamtleitung: Prof. Hermann Schardt. Graphische
Gestaltung der Karten: Hans Nienheysen. Wissenschaftlicher Kartograph: Dr. Friedrich
Prinz. Ausstellungsbiiro: Dr. Charlotte Horstmann, Katalog: Dr. Viktor Elbern. Fir die
Einfithrungen zeichneten: J. Klinkenberg, E.Hegel, F.Steinbach, K.Béhner, H. Thiim-
meler, H. Schnitzler, F. Petri.

3 Stimmen 159, 1 33



Herbert Schade

zahlreichen grofien Karten, Architekturmodellen, Grabrekonstruktionen und
itbergroflen Fotos auf. Dieser Aufbau — der wohl von der Etruskerausstel-
lung angeregt war — machte Geschichte weiten Kreisen zuginglich und
prigte die Denkmiiler dem modernen durch die Reklametechnik iiberbean-
spruchten Menschen leichter ein.

Die Bindung an den Raum

Der elementare Wert, der den Menschen des werdenden Abendlandes
bildete, war der Raum. Die Erde, auf der er stand, erfuhr er als Geschenk
oder Gefihrdung. Die Gestirne am néchtlichen Himmel betrachtete er als
Weiser und Zeichen. Der Aufgang der Sonne und ihr Untergang, der Wech-
sel des Mondes gaben den Rhythmus an, in den er sich einzufiigen hatte. So
besaf} der Germane seine Steinkreise, die in einer auf die Stelle des Sonnen-
aufgangs gerichteten Achse lagen.’ Das Grundelement der romischen Stadt
bildete ein Achsenkreuz zweier Hauptstralen, des Cardo (S-N-Achse) und
des Decumanus (W-0-Achse). Ein Beispiel dafiir ist die Anlage von Trier,
dessen Forum im Schnittpunkt von Cardo und Decumanus lag. Die Basilika
der Matronenkultstiitte bei Pesch in der Eifel, eines Heiligtums germanisch-
keltischer Muttergottheiten, war ebenso geostet wie ein Grofteil der christ-
lichen Basiliken, Kloster und Kathedralen. Auch das christliche Heilsge-
schehen war nach der Auffassung des friihmittelalterlichen Menschen in
diese kosmische Struktur eingeordnet. So steht auf dem Elfenbeindeckel des
goldenen Codex von Echternach das Kreuz auf einer atlantenartig geduckten
Frauengestalt, die durch eine Schrift als terra (Erde) bezeichnet ist, wih-
rend die Biisten von Sonne und Mond in Gestalt von antiken Géttern zu bei-
den Seiten des Gekreuzigten angebracht sind. Unter dem Crucifixus des
Vortragekreuzes des Herzogs Otto und der Abtissin Mathilde beobachten
wir das chtonische Symbol der Schlange, das auch die germanische Orna-
mentik beherrschte. Das grofartigste Denkmal dieses Geistes aber ist der
Sternenmantel Heinrich des Heiligen, der seinen Trager zu einem kaiser-
lichen Atlas umdeutete. Sternbilder und Tierkreiszeichen, Evangelisten-
symbole und in ihrer Mitte der thronende Christus beschreiben in goldener
und weifler Stickerei auf urspriinglich purpurnem Grund das Weltall, dessen
irdischer Lenker der Kaiser ist. In dieser Auffassung der Herrscherwiirde
findet auch Hebbels Nibelungenschluf} seine Rechtfertigung. Dort lif3t nim-
lich der Dichter den Hunnenkénig Attila sprechen:

,,Herr Dietrich nehmt mir meine Kronen ab
und schleppt die Welt auf eurem Riicken weiter !

Und der Gote antwortet:
,,Jm Namen dessen, der am Kreuz erblich.*

5 [Deigert, Hans: Geschichte der deutschen Kunst. Berlin 1942, Propylien-Verlag.
S. 19 und 8. 55.

34



Werdendes Abendland

An diesen Beispielen sehen wir, daf} sich der Mensch des werdenden Abend-
landes — ob er nun von der Antike, dem Germanentum oder Christentum
herkam — um eine geistige Bewiiltigung des Raumes miihte. Den Sinn des
kosmischen Geschehens suchte er zu erfassen. Demgegeniiber beobachten
eine Reihe von Kunsthistorilern, dafl die kosmischen Gesetze den moder-
nen Kiinstler wenig verpflichten. Man bemerkt, da® besonders in der Ar-
chitektur die Bindung an den Boden kaum beachtet wird. Die Wohnma-
schine, die auf Stiitzen schwebenden Hochhiuser kennzeichnen unser Bauen.6
Auch in der Wallfahrtskirche von Ronchamp sieht Linus Birchler das Ge-
fiihl der statischen Sicherheit angegriffen. Ohne diesen Beobachtungen eine
moralische Bewertung zu geben, diirfen wir feststellen, dafl sich hier der
moderne Mensch von der Auffassung der Frithzeit grundsitzlich l6st. Ge-
nau so wie er den Himmel nicht mehr als ,,feste Kuppel®, sondern als ,,sau-
gende Leere” empfindet.? Aber ist dieser erste Grundwert der Friihzeit, die
Erfassung der kosmischen Struktur unseres Daseins, nicht auch fiir uns von
fundamentaler Bedeutung? Kann sich der moderne Mensch auf die Dauer
ungestraft dem Rhythmus des Weltalls entziehen? Sonne, Mond und Sterne
haben nicht nur naturwissenschaftliche Bedeutung. Und wenn wir auch weit
davon entfernt sind, in der Erde eine G6ttin zu verehren, so geniigt es auch
nicht, sie lediglich als Ausbeutungsobjekt zu betrachten. Es scheint tatséich-
lich, daf’ der antike und frithmittelalterliche Mensch uns in der Sinndeu-
tung der Welt iiberlegen war.

Die Bindung an die Zeit

Ein weiterer Wert, dem sich der Mensch des werdenden Abendlandes ver-
pilichtet fiihlte, war die Ordnung der Zeit. Wir méchten dabei unsere Be-
trachtung auf jenes Gesetz einschrinken, zu dem der moderne Mensch nur
geringe Beziehungen zu haben scheint, auf das Gesetz der Tradition; ohne
die Annahme eines solchen Gesetzes nimlich sind eine Reihe von Tatsachen
der Geschichte nicht zu verstehen. So weist die Kunstgeschichte nach, daf
es im Mittelalter Kompositionsweisen gibt, die sich bis in die Antike zuriick-
verfolgen lassen, und mancher christliche Bildtypus hat seinen Ursprung in
heidnischen Bildvorstellungen. Diese Tatsachen lassen sich nur durch die
grof3e Ehrfurcht vor den iiberkommenen Werten der Vergangenheit erkli-
ren. Trotz aller politischen Kampfe zwischen Romern und Germanen, trotz
der weltanschaulichen Auseinandersetzungen zwischen Heiden und Christen
bestand eine grof’e Achtung vor dem vielfiltigen Erbe. Dabei waren natiir-
lich die Antike und das Christentum den heidnischen Germanen gegeniiber
die Gebenden. Doch wird im Katalog der Ausstellung ein Begriff gebraucht,

& Sedlmayr, Hans: Verlust der Mitte. Salzburg, 2. Auflage, S. 102ff. Birchler, Linus:
Orientierung (Katholische Blitter fiir weltanschauliche Information) Ziirich, in: 31. Juli
1956. Nr. 14/15, S. 158.

" Schadewaldt, IDolfgang: Griechische Sternensagen, Frankfurt/M. und Hamburg
1956, Fischer-Biicherei. S. 7.

3* a5



Herbert Schade

der diese Achtung vor der anderen Kultur auch im umgekehrten Falle zeigt,
der Begriff der ,,Interpretatio Romana“. Dieser Ausdruck besagt, daf} die
Romer fremde Kulte und Kulturen selbst barbarischen Ursprungs tber-
nommen und rémisch gedeutet haben. So heifit es von der Bronzetafel von
Heddernheim (2. Jahrhundert n. Chr.), die im Zusammenhang mit reichem
Reliefschmuck eine Gottheit mit Doppelaxt und Blitzbiindel zeigt, daf} die-
ser Juppiter den Baal der nordsyrischen Stadt Doliche darstellt. Auch der
Altar des Herkules Barbatus aus dem Brohltal stellt eine solche ,,Interpre-
tatio Romana® eines heimischen Schutzgottes der Steinbriiche dar.

Viel reicher ist natiirlich die Abhingigkeit der Germanen von den Ré-
mern. Dabei diirfen wir zunichst auf jenes, dem modernen Menschen so
wenig verstindliche Bemiihen der friihmittelalterlichen Kaiser hinweisen,
sich in der legitimen Nachfolge der antiken Herrscher zu sehen. So besafs
die karolingische Kaiserpfalz von Ingelheim eine Abfolge von Herrscher-
bildern, die mit der Darstellung assyrischer und persischer Grofikonige be-
gann, um iiber die Bilder Alexanders des Groffen, Romulus’ und Remus’ und
Konstantins in der Verherrlichung Karls des Groflen und seiner Taten ihren
eigentlichen Hohepunkt zu finden.8 Karl der Grof3e suchte sich also gleich-
sam dadurch zu legitimieren, daf er sich in die Abfolge der grofien antiken
Herrschergestalten einreihte.

Das Bemiihen um solche Traditionsreihen konnte man sehr oft in der
Ausstellung beobachten. Als Beispiel diirfen wir auf die Karte von Verbeek
und A.Mann hinweisen, die uns die Aachener Pfalzkapelle und ihre Nach-
folgebauten aufzeigt. Das Vorbild fiir diesen mittelalterlichen Fithrungsbau
bot die antik-byzantinische Architektur, namentlich S. Vitale in Ravenna.
Die Karte macht nun augenfillig, wie sich dieser Bautypus tiber zweieinhalb
Jahrhunderte in ganz Europa verbreitet und dem Kaisergedanken architek-
tonischen Ausdruck verleiht.

Eine weitere Karte sei noch erwihnt, die die religiose Seite dieses Be-
miihens um Traditionen und zugleich den Versuch, eine Landschaft sakral
zu gestalten, zeigt. Es ist die Karte der Reliquieniibertragungen nach Sachsen
im 9. und 10, Jahrhundert (Entwurf von E.Hegel). Nach der militirischen
Uberwindung der Sachsen setzte die Kirche ihre alten Versuche zur Missio-
nierung des Stammes fort. Aber sie begniigte sich dabei nicht mit einer rein
intellektuellen Unterweisung der Bewohner des Landes, sondern man schaffte
aus Frankreich und England, aus der Schweiz und Italien Reliquien nach
Sachsen um das Land gleichsam von Innen her in der kirchlichen Uberlie-
ferung zu verankern und durch die Gebeine der grofien Schutzpatrone seins-
miillig zu heiligen. Wir glauben, da es nicht zuletzt diese Art der Missio-
nierung war, die nach kurzer Zeit aus diesem Volk und Land die Hochbliite
der ottonischen Kultur hat entstehen lassen.

8 Leitschuh, Franz Friedrich: Geschichte der karolingischen Malerei. Berlin 1894.
S. 611f.

36



Werdendes Abendland

Diese Hinweise mogen geniigen, uns das grundlegende Gesetz der Tra-
dition ins Gedichtnis zuriickzurufen, das in unserer Zeit immer mehr an
Wert verliert, das aber im frithen Abendland seine gestaltende Kraft bewie-
sen hat. ;

Das Bild vom Menschen

Das Bild vom Menschen gilt als eigentlicher Wertmafstab fiir jede Kul-
tur, weil der Mensch die Summe aller erfahrbaren Werte in sich enthiilt.
Was vom Menschen im allgemeinen gilt, kann man von der Frau in beson-
derer Weise aussagen: Eine Epoche, die der Frau Wiirde und Ehrfurcht zu-
kommen lift, wird einen besonderen Rang in der Geschichte einnehmen;
denn gerade in dem Bilde der Frau zeigt sich zuerst die Not und Gefihrdung
des menschlichen Seins. Deshalb scheint es durchaus gerechtfertigt, eine
Zeit nach ihrem Bild von der Frau zu befragen, wenn man ihre Auffassung
vom Menschen tiberhaupt kennenlernen will.

Zwei wertvolle Werke der Ausstellung bieten sich fiir unsere Untersu-
chung zu einem Vergleich an: Es ist die Gottin Athene des Hildesheimer
Silberfundes und die Madonna des Essener Miinsterschatzes. Beide Werke
stellen sitzende Frauengestalten dar, beide sind von kiinstlerischem Rang.
Die Athene aus Hildesheim steht am Anfang der Epoche, die Madonna aus
Essen an ihrem Ende.?

Zuniichst das Bild der antiken Frau: In dem Rund der Schale, das von
einem breiten, aber flach gehaltenen Rahmen mit Akanthus und Palmetten-
ornamenten gefafdt wird, sitzt in erhabenem Relief die Gottin Athene. An-
getan mit dem drmellosen, hochgegiirteten Chiton, die Linke um einen Schild
gelegt, die Rechte auf einen gebogenen Stock gestiitzt, atmet die feinglied-
rige schmale Gestalt unnachahmliche Wiirde. In einem Winkel hockt kaum
bemerkt ihr Symbol, die Eule. Das mit einem Helm gekrénte Haupt der
Gottin wendet sich nach auflen. Die Tochter des Zeus schaut in die Ferne.
Hoheit findet sich zur Eleganz, und Schonheit paart sich mit Wiirde.

Anders die Madonna des Essener Miinsterschatzes: Gedrungen thront die
Gestalt auf einem koniglichen Schemel. Das Kind ruht auf ihrem Schof.
Das blockhafte Gebilde der ganzen Skulptur ist véllig in Goldblech gefafit.
Edelsteine bilden die Augen von Mutter und Kind. Beide geben kaum das
Sitzen oder eine andere Haltung iiberzeugend wieder. Nur als ferne Erinne-
rungen an menschliche Haltungen lassen sich diese Gestalten verstehen.
»Der Ausdruckswille dieser Kunst zielt auf das Unsichtbare, Ungreifbare,
nicht zu Umgrenzende. Die in Gold gehiillte Gestalt des Essener Miinster-
schatzes ist ihrer kinstlerischen Wirkung nach kein korperliches Gebilde.
Obwohl sie als eine Thronende erscheint mit dem Christuskinde vor sich, so
ist sie doch jeder plastischen oder anthropomorphen Auffassung entriickt,

9 Die Datierungen, die der Katalog anfiihrt, lauten fiir die Hildesheimerschale um
Christi Geburt (?), fiir die Essener Madonna, vor 1000 (Zeit Abtissin Mathilde 973—1011).

37



Herbert Schade

wie schon ein Blick auf Antlitz und Augen bezeugt. Das Christuskind léif3t
keine Kindauffassung zu, so wenig wie die Auffassung eines auf dem Mut-
terschof} sitzenden Knaben. Diese Maria lebt ausschlieflich in der unnah-
baren Region des goldenen Lichtglanzes, der von ihr ausstrahlt als von einer
aus mystischer, kultischer Distanz zu verehrenden Gottheit. Und doch ent-
behrt sie in den zart flieffenden Umrissen nicht Ziige von tiberirdischer Lieb-
lichkeit und Frommigkeit,*“10

Es ist kein Zufall, daf} die hervorragenden Irauenbildnisse der Ausstel-
lung und damit der Zeit des werdenden Abendlandes sakralen Charakter
tragen. Eine Frau ohne sakralen Bezug war in dieser Epoche gleichsam nicht
darstellungswiirdig. Deshalb sind die Frauengestalten der Ausstellung fast
durchweg Géttinen, heroisierte Tote, Madonnen oder Heilige.

Doch wie die griechische Gottin vorwiegend Werte der diesseitigen Welt
aufbietet, die Hoheit der Frau anschaulich zu machen: die Schonheit der
Proportionen, die Weite des Raumes in der Haltung des Hauptes, die seeli-
sche Tiefe im Blick, Anmut und Hoheit in Gewandung und Wiaffen, so
scheint die Madonna der ottonischen Bliitezeit Werte sichtbar zu machen,
die von einer jenseitigen, alles menschliche Sinnen iiberragenden Welt kiin-
den: das iiberpersonliche Leuchten von Gold und Edelstein, das gottliche
Urbild der groflen Frau mit dem Kind, die heilige Ordnung des Daseins
selbst. Sicher kannte auch das Bild der antiken Frau dunkle Schatten, und
die Kirche des frithen Mittelalters mufite gegen Raubehen kampfen, aber
die natiirliche und iibernatiirliche Wiirde der Frau wurde in grof’en Bildern
gefadt. Betrachten wir dagegen das Idealbild der Frau der Gegenwart, so
weist auch dieses Bild tiefe und neue Ziige auf. Aber manche Kunstausstel-
lung, mancher Roman und mehr noch mancher Film berichtet uns von der
groflen Gefihrdung der Frau. Und mag ihr Bild um manchen Zug bereichert
erscheinen, eines fehlt ihm bestimmt, die sakrale Wiirde. Die vielen Bilder,
die Frauen als Blickfang und Werbung fiir Waren benutzen, sprechen eine
erschiitternde Sprache. Diese Bilder werden nicht eher aus dem Gesichts-
kreis unserer Zivilisation — denn Kultur kann man das wohl kaum nennen —
verschwinden, ehe nicht die sakrale Wiirde der Frau und damit des Men-
schen neu entdeckt ist.

Das Gottesbild

,,Der Glaube an den Menschen setzt voraus den Glauben an die Gottheit,
durch die er ist. Ohne Gottesglauben versinkt der Glaube an den Menschen
in die Verachtung des Menschen, in den Verlust der Achtung vor dem Men-
schen als Menschen mit der Folge, schliefflich mit dem fremden Menschen-
leben gleichgiiltig, verbrauchend und vernichtend umzugehen.”!! Dieser

10 Jantzen, Hans: Ottonische Kunst. Miinchen 1947. S. 133.
11 Jaspers, Karl: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Frankfurt/M. und Hamburg
1955. 8. 213.

38



Werdendes Abendland

Satz, der von den Erfahrungen der jiingsten Vergangenheit diktiert ist,
zeigt, daf® das Bild vom Menschen von der Gottesvorstellung einer Zeit ge-
prigt wird. Unsere Bemiithungen um die ,,unverlierbaren Werte* des wer-
denden Abendlandes werden deshalb von der Untersuchung des Menschen-
bildes zur Betrachtung des Gottesbildes fortschreiten miissen. Wir wiihlen
als Beispiel das Christusbild eines Grabsteins aus Niederdollendorf (7. Jahr-
hundert). Einmal weil dieses Bild zu den friithesten und kaum bekannten
germanischen Christushildern gehort, dann aber auch deshalb, weil dieses
Relief die Grundziige antiker, germanischer und christlicher Gottesvor-
stellung in sich begreift.

Zuniichst jedoch eine Vorbemerkung: Es mag manchen Betrachter geben,
der von einem religiosen Bild fromme Anmutungen und ein Gefiihl der Rith-
rung erwartet. Ein anderer erhofft vom religiosen Bild die Bestiitigung seines
konventionellen Tuns, seiner Sittlichkeit, die jeden Anstof3 fiirchtet. Ein
dritter verlangt vom Kunstwerk dsthetischen Genuf’. Erwartungen dieser
Art werden durch die religiosen Werke des frithen Abendlandes kaum er-
fiillt. Wer dagegen ein\Gottesbild sucht, das den Betrachter auf die Knie
zwingt, der schaue sich diese Bilder der Friihzeit an. Das gilt auch von der
Stele aus Niederdollendorf: Auf der einen Seite des Grabsteins sehen wir
den heroisierten Toten mit Schwert, Kamm und Schlangen,!? auf der ande-
ren Seite steht Christus. Sein Haupt wird von der Sonne umstrahlt, die
Rechte triigt die Lanze, das Zeichen germanischen Konigtums. Unter der
Gestalt befindet sich wie eine ornamentale Schlange ein breites Flechtband.
Den Hintergrund der Gestalt bilden gegeneinandergefiihrte Winkel, die wir
als karge Zeichnung der antiken Mandorla deuten koénnen. Wie die Lanze
die germanische Umbildung des imperialen romischen Kreuzstabs darstellt,
so erinnert der Kreis auf der Brust an das Gorgonenhaupt auf dem Panzer
des Kaisers. Die kiinstlerische Durchfiihrung der gesamten Komposition er-
folgte in einem geometrischen Ritzstil. Dem Kiinstler ging es also kaum
darum, isthetische Anspriiche zu befriedigen. Manche werden deshalb das
Bild als primitiv bezeichnen. Dafiir tritt seine sakrale Bedeutung eindring-
lich hervor: Wihrend der Verstorbene von Schlangen bedroht wird, er-
scheint Christus im Lichte der Sonne als siegreicher Herr und Heiland der
Welt.

Fassen wir die Grundziige des Bildes zusammen, so finden wir die stirk-
sten Krifte aus Welt und Geschichte in der Gestalt Christi vereint, die kos-
mische und imperiale Sphire. Die kiinstlerische Form dieser Steinplatte
nannten wir geometrisch und primitiv, um darauf aufmerksam zu machen,
daf} ihre Schopfer von religiosen Anliegen zu diesem Werke gedringt wur-
den: Sie haben Gott im Kosmos und der Geschichte erfahren und sie wollten
sein Bild im Leben und Tod vor sich haben, um Welt und Geschichte, Leben
und Tod zu bestehen.

12 Das Kimmen des Haares weist auf das Fortwirken der Lebenskraft hin.

39



Bert Herzog, Uber Rilkes Antichristlichkeit

Ein Blick auf die glatten und oft so nichtssagenden Denkmiler unserer
Friedhofe verrit, wie viel von der Gottesauffassung des frithen Abendlan-
des verlorengegangen ist. Rein kiinstlerische und formalisthetische Re-
formvorschlige werden diese Not der religitsen Gegenwartskunst kaum
bannen. Was fehlt und was uns von der Friihzeit unterscheidet, ist die reli-
giose Erfahrung, die Erfassung von Welt und Geschichte als Ort der Begeg-
nung mit dem persénlichen Gott.

Hier diirfen wir unsere Erwiigungen iiber die tragenden Werte des wer-
denden Abendlandes abschlieffen; denn noch einmal ist das grofle Gesetz
deutlich hervorgetreten, das schon das Ergebnis unserer Betrachtungen iiber
die Bindung an Raum und Zeit und das Menschenbild der Epoche charak-
terisierte: ,,Das physische Sein der Dinge kommt nur als Tréiger von Bedeu-
tung in Sicht,” Schopfung ist Offenbarung.1® Die Erfahrung des Heiligen,
die der moderne Mensch kaum noch macht, bestimmte damals Wille
und Werk. Den Kanon, nach dem die Gestalt der Athene auf der Hildeshei-
mer Silberschale gebildet ist, konnen wir erlernen, die geometrischen For-
men eines merowingischen Christus kénnen wir nachmachen. Doch damit
werden wir den Geist des Abendlandes kaum retten; denn das Gesetz, unter
dem das werdende Abendland seinen Weg in die Geschichte antrat, war nicht
wissenschaftlicher oder kiinstlerischer Natur. Vielmehr wurde der Mensch
durch die Erfahrung des Heiligen gepriigt. Erst wenn wir also wie die Men-
schen der Friihzeit das Heilige wieder erfahren, bauen wir weiter nach glei-

chem Gesetz.

Uber Rilkes Antichristlichkeit

BERT HERZOG

Es hat nach Rilkes frithem Tod nicht an Versuchen gefehlt, den Dichter
der ,,Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge®, der ,,Duineser Elegien‘
und des ,.Stundenbuchs® — wenn auch mit Vorbehalten — fiir eine der
christlichen Konfessionen in Anspruch zu nehmen. Zihringer bemiihte sich,
in Rilkes Dichtungen eine katholische Grundstrémung nachzuweisen, und
Kindt war der Meinung, es sei in Rilke etwas Evangelisch-Protestantisches
zu spiiren. Aber diese Versuche mif’langen und auch der von Liselotte Cor-

18 Brunner, August: Die Religion. Eine philosophische Untersuchung auf geschicht-
licher Grundlage. Freiburg i. Br. 1956. S. 155.

40



