Urkirchenromantik

LUDWIG HERTLING 8]

Urkirche und Urchristentum haben von jeher auf die Historiker eine Anzie-
hungskraft ausgeiibt, wie kaum ein anderer Teil der Menschheitsgeschichte.
Fast im Ubermaf}; denn es ist kaum zu lengnen, daf} die den altchristlichen
Quellen von Forschern aller Richtungen zuteil gewordene liebevolle Beschif-
tigung unsere Kenntnis von den iltesten Zeiten der christlichen Religion
nicht immer gefordert hat.

Solche Zeiten pflegen eine gewisse sehnsiichtige, mit Idealisierung ver-
bundene Riickschau hervorzurufen, also das, was wir mit einem, allerdings
etwas die Bedeutung des Wortes verfilschenden Ausdruck als Romantik be-
zeichnen.

Nicht alle Romantik ist von vornherein verwerflich. Der Historiker soll
sogar eine gewisse romantische Fihigkeit besitzen; er soll imstande sein,
sich in alte Zeiten und in die damals handelnden Personen liebevoll hinein-
zudenken. Wenn Gertrud von Le Fort von Historikern spricht, die ,,dabei
gewesen” sind und andern, die ,,nicht dabei waren®, so ist jedenfalls der
Historiker vorzuziehen, der ,,dabei gewesen* ist. Das gilt ganz besonders fiir
die Erforschung des Urchristentums. Ein Historiker, der imstande ist, die
Ignatiusbriefe oder die Perpetua-Akten ohne innere Bewegung zu lesen, tiite
besser daran, sich mit dem Siebenjihrigen Krieg oder mit der Entdeckung
Australiens zu beschiftigen als mit den ersten christlichen Jahrhunderten.

Verstindnisvolles Einfiihlen ist fiir die Kenntnis des Urchristentums be-
rechtigt und notwendig. Nur darf es nicht in Ubertreibung und falsche Idea-
lisierung ausarten. Solche iibertreibende Urchristentums-Romantik hat es
schon in frithen Zeiten gegeben. Ihre ilteste Form kénnte man als Katakom-
ben- oder Martyrer-Romantik bezeichnen. Sie hatte ihre erste Bliitezeit im
6.und 7. Jabhrhundert, als die unzihligen legendiiren Passionen geschrie-
ben wurden, als der erste Teil des Liber Pontificalis entstand. Diese Litera-
tur schwelgte in groflen Zahlen von Martyrern, unglaublichen Torturen,
Wundern und Massenbekehrungen. Die Martyrinnen stellte man sich als ju-
gendschéne gottgeweihte Jungfrauen oder Briiute vor, die Martyrer als mu-
tige Knaben und blithende Jiinglinge. Diese Martyrerromantik verschwand
nie ganz, sie erhielt sogar im 17, Jahrhundert einen neuen Auftrieb, als die
romischen Katakomben wieder entdeckt und neu erforscht wurden. Damals

21 Stimmen 160, 11 321



Ludwig Hertling

glaubte man, iiberall die alten Legenden bestitigt zu finden. Diese neuere
,Katakomben“-Begeisterung hat im 19. Jahrhundert in Wisemans unsterb-
lichem Roman Fabiola ihren literarischen Ausdruck gefunden.

Diese Katakomben-Schwiirmerei ist natiirlich vom geschichtlichen Stand-
punkt aus zu beanstanden, dem religiosen Leben der Glaubigen schadet sie
wenig. Sie ist hochstens insofern bedauerlich, als sie den Blick von den ge-
sicherten historischen und archéologischen Tatsachen abzieht. Aufierdem
schliigt jede derartige Begeisterung leicht in ihr Gegenteil um. Manche
schlieffen gleich, wenn sie horen, daf® Cicilia keine Braut war und nicht im
Bad erstickt wurde: also hat es tiberhaupt keine Martyrin Cicilia gegeben.

Viel bedenklicher ist eine Art von Urkirchen-Romantik, die mehr aufs
Ganze geht und sich die Zeit des werdenden Christentums in einem verklar-
ten Licht vorstellt, mit der unvermeidlichen Begleitvorstellung, daf} die
Kirche seitdem von ihrer urspriinglichen Hohe herabgesunken, im Lauf der
Zeit entartet sei. Wer in dieser Vorstellung befangen ist, denkt sich die
christliche Religion als einen Lichtstrahl, dessen Wirme und Leuchtkraft
mit dem Quadrat der Entfernung von der Quelle abnimmt. Er meint, wenn
der Religion iiberhaupt noch zu helfen ist, dann miisse sie auf ihre urspriing-
lichen Formen zuriickgefiihrt werden: Zuriick zum Urchristentum! Fast alle
abwegigen Stromungen und Irrlehren in der Kirche haben damit begonnen,
daf sie auf irgendeinem Gebiet re-formieren, das heif3t, auf die vermeint-
liche urspriingliche Reinheit zuriickfiihren wollten. Dabei spielt immer die
optische Tauschung mit, daff man das Unentwickelte, das Primitive, leicht
als das Reinere, Bessere ansieht.

Schon das wire ein Irrtum, wenn man sich das élteste Christentum als
eine Zeit besonderer, spiter nie mehr erreichter Glaubensstirke und Glau-
bensreinheit vorstellte. Es hat vielmehr gerade auf dem Gebiet der eigent-
lichen Glaubenslehre lang gedauert, bis sich klare und feste Normen durch-
gesetzt hatten. Die gnostischen Stromungen, die schon in der apostolischen
Zeit in die jungen Gemeinden eindrangen und im 2. Jahrhundert zu einer
wahren Flut anschwollen, drohten das in der Lehre der Apostel festgelegte
Glaubensgut zu verschlingen. Das Gemeinsame in der sogenannten Gnosis
ist, daf} sie den Begriff der Offenbarung noch nicht erfafit hatte. Sie glaubte
an der christlichen Lehre und an den christlichen Heilstatsachen weiter-
bauen zu kénnen wie an einem philosophischen System oder an einer Mytho-
logie. Diese Geisteshaltung war nicht auf die vielen hiretisierenden Zirkel
beschrinkt, sondern drang tief in die Massen des glidubigen Volks ein, soweit
wir iiberhaupt im 2. Jahrhundert schon von Massen sprechen kénnen. Der
Wildwuchs der Apokryphen, die vom Ende des ersten Jahrhunderts und
durch das ganze zweite entstanden, alle die vielen Pseudo-Evangelien,
Pseudo-Apokalypsen und anderen, Glaubensquellen sein wollenden, Schrif-
ten legen davon Zeugnis ab. Von dieser ausgebreiteten Literatur, der die ge-
sunde Theologie bis iiber die Mitte des zweiten Jahrhunderts hinaus kaum

322



Urkirchenromantik

etwas entgegenstellen konnte, sind nur Triimmer auf uns gekommen; aber
diese sprechen deutlich genug, und wir kennen einige dieser Schriften, die
sich aufferordentlichen Ansehens erfreuten, wie das Proto-Evangelium Ja-
cobi und den Hirten des Hermas, der sogar beim Gottesdienst vorgelesen
wurde, obwohl er nichts anderes ist als eine Pseudo-Apokalypse.

Es wiire falsch zu meinen, daf} sich die spiitere kirchliche Lehre aus die-
sem Wust ,entwickelt* hitte. So war es micht. Die ,reine Linie*, die auf
Christus und die Apostel zuriickreicht, war immer vorhanden. Die Dogmen-
geschichte kann das zeigen. Aber die reine Linie war gefihrdet. Gefihrdet
war vor allem der Begriff der Glaubensquellen. Das sogenannte Muratorische
Fragment aus der zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts, das fast amtlichen
Charakter zur Schau trigt, zeigt das Bestreben, den Kanon der Heiligen
Schriften zu fixieren und den Wildwuchs von den Offenbarungsquellen zu
trennen. Von etwa 180 an setzte dann die eigentliche theologische Gegen-
wirkung gegen die Gnosis ein. Zwar ist Klemens von Alexandrien stirker
vom gnostischen Denken beeinfluf3t, als ihm selbst bewufst wurde. Aber Ire-
nius und nach ihm Hippolyt und in etwa Tertullian legten den Begriff der
Paradosis, der Apostolischen Uberlieferung, des einmal geoffenbarten und
darum unverinderlichen Depositum Fidei, fest.

Diese frithen Krisen haben auf die Entfaltung des christlichen Lebens und
der katholischen Frommigkeit ohne Zweifel hemmend gewirkt. Die indirek-
ten Wirkungen kann man noch auf Jahrhunderte hinaus spiiren. Denn die
werdende Theologie bekam dadurch jenen Charakter der Abwehr, des Schut-
zes der Rechtglaubigkeit, der Verteidigung des sozusagen abstrakten Lehr-
gebiudes. Das war notwendig, und gerade diesem Umstand verdanken wir
den unverginglichen Schatz der Schriften der grofen Kirchenviter des 4. und
5. Jahrhunderts. Aber es lif3t sich kaum verkennen, dafs die Auswertung der
Glaubenswahrheiten, ihre Beziehungen zum Menschen und seinem persén-
lichen religiésen Leben, einstweilen noch hinter der fortschreitenden Glau-
benserkenntnis zuriickblieb, wenigstens insoweit dies seinen Niederschlag in
schriftlichen Zeugnissen gefunden hat. Das christliche Altertum kannte noch
kaum etwas wie eine Theologie der Sakramente, eine Theologie der Kirche.
Es dauerte bis tief ins Mittelalter, bis die liebevolle Betrachtung der histo-
rischen Menschheit Christi in das religiose Leben der Gliubigen eintrat. Es
dauerte noch linger, bis der ganze innere Reichtum des Altarsakraments
dem betenden Gliubigen zuginglich wurde. Wenn man es formelhaft zu-
spitzen will, konnte man sagen: Glauben gelernt haben die Christen im
Altertum, aber personlich beten gelernt erst im Mittelalter.

Es ist nun eine #uferst reizvolle Aufgabe, diesen Prozefy der Festigung,
Reinigung und Vertiefung zu beobachten. Das ist es gerade, was die Patri-
stik, das Studium der altchristlichen Literatur, so anziehend macht. Der Hi-
storiker mufy dabei immer wieder die Lebenskraft der Kirche bewundern,
daf} es iiberhaupt gelungen ist, die in der neutestamentlichen Offenbarung

21* 225



Ludwig Hertling

niedergelegte Lehre nicht nur ungeschmiilert zu bewahren, sondern sie, ohne
fremde Elemente beizumischen, verstandesmiiig zu durchdringen. Aber er
kommt dabei doch immer wieder zu dem Schluf3, daf} die Kirche in der Aus-
wertung und Zuginglichmachung der Glaubensschitze nicht nur bis zur Zeit
der groffen Kirchenviiter, sondern auch nachher, und gerade noch nachher,
ungeheure Fortschritte gemacht hat.

Besonders deutlich wird die Unentwickeltheit des christlichen Lebens im
Altertum, wenn wir das Gebiet der kirchlichen Organisation betrachten.
Manche mochten freilich gerade darin einen Vorzug sehen, daff die alte
Kirche ein Liebesbund gewesen sei ohne starre Rechtsformen. Aber es war
nicht so. Schon beim heiligen Paulus ist die Kirche kein blof3er Freund-
schaftsbund oder ein Verein von Gleichgesinnten. Paulus schlief5t den Siin-
der von Korinth aus der Gemeinschaft aus und ,;iibergibt ihn dem Satan®;
er widersteht in Antiochia dem Kephas ,,ins Angesicht*; er trennt sich mit
einem ,,Paroxysmus® von seinem Mitapostel Barnabas, wegen einer Perso-
nenfrage. Ein blofler Liebesbund war die Kirche nie. Das juristische Band
der sakramentalen Communio war von Anfang an da, sogar sehr stark ver-
ankert, auch im BewuBtsein der Glaubigen. Nur dieses Band, viel mehr als
die Gemeinsamkeit der Lehre, und erst recht mehr als ein blofler Freund-
schaftsaffekt, hat iiberhaupt die Kirche als Kirche zusammengehalten. Auto-
ritit war vorhanden, die dieses Band zusammenhielt, eher zu viel als zu
wenig, das heif’t die kirchliche Autoritiit betitigte sich in den ersten Jahr-
hunderten in einer Weise, die uns oft unnétig hart und schroff erscheint. Es
gab iiberhaupt nur eine Form der Betitigung: den Ausschluf} aus der Com-
munio. Papst Victor am Ende des zweiten Jahrhunderts schlofs die Kirchen
der Provinz Asia wegen einer uns geringfiigig erscheinenden Abweichung
im Ritus von der Gemeinschaft aus. Das war damals ein bedeutender Teil
der Gesamtkirche, vielleicht ein Viertel der ganzen Christenheit. Papst Ste-
phanus schlof sechzig Jahre spiter iiber hundert afrikanische und asiatische
Bischofe aus, darunter den heiligen Cyprian. Auch bei einzelnen Personen,
wenn sie sich in irgendeinem Punkt von der Lehre oder Disziplin der Kirche
entfernten, gab es immer nur eine Losung: sie wurden abgesetzt und hin-
ausgeworfen (apelaunein, hinaustreiben, der stehende Ausdruck im Grie-
chischen), besonders in Rom, angefangen von den frithen Gnostikern, Ker-
don, Valentin, Marcion, zu Florinus und Blastus, den beiden Theodot, Sa-
bellius. Die Ausstoflung des grofien Origenes durch den Bischof von Alexan-
dria erscheint uns unnétig hart, wenn nicht geradezu ungerecht. Wir haben
auch den Eindruck, als ob mit etwas mehr Liebe und Verstiindnis sowohl das
Schisma Hippolyts als der Abfall Tertullians zu verhindern gewesen wiiren.
Manches mag uns nur so scheinen, weil unsere Quellen so lickenhaft sind,
daf} wir die niheren Umstinde nicht kennen; aber der Fille sind zu viele,
als dafl wir zweifeln konnten, dafs das Recht da war und sehr streng, zu
streng in vielen Fillen gehandhabt wurde.

324



. Urkirchenromantik

Was die Bischofe antrieb, ihre Gegner so hart zu behandeln, war gewifs
Eifer fiir den Glauben und fiir die gute Sache. Aber wir vermissen dabei nur
zu oft nicht nur die Liebe, sondern auch die Gerechtigkeit. Der Brief, den
Papst Cornelius an den Bischof von Antiochia schrieb, erscheint uns mit
seinen personlichen Schmahungen iiber Novatian geradezu kleinlich, wenn
wir auch nicht beweisen konnen, daf es Verleumdungen waren, wie manche
moderne Kritiker meinen. Dabei war Cornelius nach den Worten Cyprians
noch ein Sacerdos pacificus. Die Auslassungen Firmilians von Ciisarea iiber
Papst Stephanus sind nichts anderes als ein Wutausbruch, und doch hat
Cyprian dieses Schreiben in die Ausgabe seiner Briefsammlung aufgenom-
men. Als Marcion dem Bischof Polykarp von Smyrna auf der Strafie begeg-
nete und hoflich griBte, rief ihm der Schiiler des Liebesjiingers Johannes
zu: ,,Ich kenne dich, den Erstgeborenen Satans®. :

Vielleicht war solche Schroffheit in den Anfingen der Kirche notwendig.
Aber sie hat sicher auch dazu beigetragen, da® wir in den ersten Jahrhun-
derten fortwihrend von Auflehnung, Spaltung und Schismen héren und so
selten von Versohnung und Unterwerfung.

Wenn wir die Kirche als das betrachten, was sie ist und was sie von An-
fang an sein wollte, nimlich als Seelsorge-Institut, dann diirfen wir uns
nicht dariiber tiuschen, daf} die eigentlich seelsorglichen Einrichtungen auf
lange Zeit hinaus noch sehr unvollkommen waren.

Die gottesdienstlichen Verhiltnisse waren, wenigstens im vierten Jahr-
hundert, wo wir sie besser kennen, nicht ideal. Die Kirchen waren sehr klein.
Wir kennen sie besonders gut aus Nordafrika, damals einer der blihendsten
Kirchenprovinzen, wo noch viele Kirchen in den Grundrissen erhalten und
sorgtiltig ausgegraben und gemessen sind. Die grofiten, zwei in Karthago,
sind nicht groffer als eine heutige mittlere Stadtpfarrkirche. In manchen
Bischofsstéidten gab es nur eine einzige Kirche im Ausmaf einer heutigen
Dorfkirche. Auch in Rom war das nicht anders. Die grofien Cometerialbasili-
ken, St. Peter und St. Paul, lagen auflerhalb der Stadt, und die Bischofs-
kirche, der Lateran, ganz am Rand. Die Kirchen im bewohnten Stadtgebiet
waren alle klein. Wenn man nun bedenkt, daBl in jeder Kirche (wohl bis ins
fiinfte Jahrhundert) nur ein Gottesdienst gehalten wurde oder gar, wie im
griechischen Orient, nur ein Gottesdienst in einer einzigen Kirche, dann
konnen wir ausrechnen, wieviele Leute am Sonntag die Kirche besuchten.
Die christliche Bevilkerung von Antiochia zur Zeit des heiligen Chrysosto-
mus schitzt man auf 100000. Wenn die einzige Kirche, in der Gottesdienst
stattfand, selbst 10000 Menschen gefafit hitte, so blichen doch 9000 ohne
Gottesdienst. In Rom war es nicht viel besser. Von den Titelkirchen diirfte
kaum eine tausend Menschen gefaf3t haben. Wir stehen also vor der Alter-
native: entweder waren die Christengemeinden wesentlich kleiner als wir
sie uns nach den niedrigsten Schitzungen vorstellen, und das ist aus vielen
Griinden unwahrscheinlich, oder ein sehr grofer Teil der Christen nahm
kaum das eine oder andere Mal im Jahr an Meflopfer oder Predigt teil.

325



- Ludwig Hertling

Wenn das im vierten Jahrhundert so war, dann kann es im dritten nicht
viel besser gewesen sein, sondern eher schlechter. Die Gemeinden waren
zwar noch weniger grof3, aber der zur Verfiigung stehende Kirchenraum muf}
im Verhiiltnis noch geringer gewesen sein. Wohl wurden schon im dritten
Jahrhundert wirkliche Kirchen gebaut, aber doch auch noch Zimmer in Pri-
vathéiusern beniitzt, und diese konnten natiirlich nur wenige Gliubige fas-
sen. Ein Kirchengebot, am Sonntag der Messe beizuwohnen, gab es noch
nicht. So konnte es nicht ausbleiben, daf’ manche Christen vielleicht Jahre
lang keine Kirche von innen sahen. Als Plinius im Anfang des zweiten Jahr-
hunderts, also noch ganz nahe an der apostolischen Zeit, seine Untersuchun-
gen anstellte, fand er Leute, die erklirten, sie seien einmal Christen gewe-
sen, aber jetzt nicht mehr, seit drei oder mehr, sogar seit zwanzig Jahren.
Wir brauchen nicht anzunehmen, daf} diese Leute gelogen hiitten, auch nicht
daf} sie formlich abgefallen wiiren; sie waren einmal getauft worden, hatten
sich aber seit Jahren nicht mehr beim Gottesdienst sehen lassen.

Wenn allerdings der heilige Hieronymus seinen Paulus den Einsiedler fast
hundert Jahre bis zu seinem Tod in der Wiiste leben lif3t, ohne jemals einen
Menschen zu sehen, also auch ohne Gottesdienst und Sakramentenempfang,
so wundert es uns, daf® weder er noch anscheinend seine Leser daran Anstof3
nahmen. Denn bei den #dgyptischen Monchen des vierten Jahrhunderts, auch
bei den Einsiedlern, war sonntiglicher Gottesdienst und Sakramentenemp-
fang die Regel.

Der Gottesdienst war eben noch nicht auf seelsorgliche Bediirfnisse ein-
gestellt. Die Liturgie war zu selten und wohl auch zu lang. Zwar fiel das An-
héren von endlosen Lesungen den antiken Menschen nicht so schwer wie den
heutigen, weil sie ganz einseitig zum Sprechen und Héren erzogen waren.
Aber die choreographische Gestaltung des Gottesdienstes fehlte noch fast
ganz. Jahrhundertelang gab es iiberhaupt noch keine liturgischen Gewin-
der. Noch im Jahr 404 wurde dem heiligen Chrysostomus, Bischof der Reichs-
hauptstadt Konstantinopel, von seinen Mitbischéfen zum Vorwurf gemacht
und als Eitelkeit ausgelegt, dafy er sich vor dem Gottesdienst ein eigenes
Festkleid anzichen lie. Es gab noch keine Orgel, keinen Gesang. Das ein-
zige war abwechselndes Rezitieren von Psalmen. Wenn heute manche auf
die hochentwickelten liturgischen Formen des sechsten, siebenten, achten
Jahrhunderts zuriickgreifen wollen, so ist dagegen nichts einzuwenden; nur
ist das nicht mehr Urchristentum, sondern Mittelalter.

Manche stellen sich die ersten christlichen Jahrhunderte auch insofern zu
ideal vor, als siec meinen, es hitte damals keine oder fast keine Siinden und
Laster gegeben. Wer das glaubt, der lese etwa Hippolyts Schilderung von
der Laxheit in der ,,Sekte der Callistianer”, womit er die rechtmifige ro-
mische Kirche bezeichnet, von der er sich getrennt hatte. Natiirlich ist das
eine boswillige Satire, und manches darin scheint geradezu erfunden zu sein;
aber eine Satire, die wirken soll, setzt einen Kern von Wahrheit voraus. Oder

326



Urkirchenromantik

“wenn man Hippolyt als parteiischen Zeugen ablehnen will, dann nehme man
Cyprians De Lapsis oder was Gregor der Wundertiiter tiber die Christen sei-
ner Zeit schreibt. Man kann sich allerdings damit helfen, daf’ man sagt, das
seien Zeugnisse aus dem dritten Jahrhundert. Damals sei die Kirche eben
schon entartet und verweltlicht gewesen. Das eigentliche reine, ideale Gol-
dene Zeitalter reiche nur etwa bis in die Mitte des zweiten Jahrhunderts.

In diesen siebzig bis achtzig Jahren, vom Ende des Neuen Testaments
bis etwa zu Justin, hat allerdings die Phantasie reichen Spielraum, weil
wir fast keine Quellen besitzen. Wir haben zwar wertvolle Stiicke gerade
aus dieser Zeit, den Clemensbrief und die Ignatiusbriefe, die besonders da-
durch wichtig sind, daf} sie uns die Kontinuitiit der kirchlichen Organisation,
namentlich des Bischofsamtes, aus der Apostolischen Zeit zeigen; aber iiber
die allgemeinen Zustinde, das religiose Leben der Glaubigen, geben sie uns
wenig Aufschluf}. Es ist darum geschichtlich nicht méglich, fiir diese wenigen
Jahrzehnte ein Idealbild zu konstruieren und dann zu behaupten, die Kirche
sei von etwa 150 an von ihrer urspriinglichen Hohe herabgesunken. Die
Wahrscheinlichkeit spricht vielmehr dafiir, da die Parabel vom Unkraut
im Weizen auch fiir diese quellenarme Zeit ebenso gilt wie fiir die Zeit vor-
her und nachher.

Sollen wir also das Urchristentum nicht mehr bewundern und hochschiit-
zen? Es war also kein Heldenzeitalter, die Kirche war niemals, auch nicht in
den Anfingen, rein und fleckenlos? — Ja und Nein. Wir sollen das Urchri-
stentum so betrachten, wie wir die Kindheit eines groffen Mannes betrach-
ten, wobei wir uns iiber manche Ziige freuen, die schon die zukinftige Grifle
andeuten und vorbereiten. Wir sollen uns aber nicht in diese Kindheit ver-
liechen und dann iibersehen, was der Mann spiiter wirklich geleistet hat. Es
gibt zwar Menschen, bei denen die Lebenskurve abnormal verliuft, wo der
Hohepunkt der Leistung schon sehr friih liegt, sogar schon im zweiten Le-
bensjahrzehnt, wie das bei manchen Kiinstlern der Fall war. Und bei den
meisten wird in einem gewissen Alter Vitalitit und. Schaffenskraft nachlas-
sen. Bei der Kirche verliuft hingegen die Lebenskurve stindig ansteigend,
wenn auch von Schwankungen unterbrochen, und zwar nicht nur auf dem
Gebiet der #duferen Ausbreitung, wo das stindige Wachstum mit Hinden
zu greifen ist, sondern auch was die innere Bereicherung, den Zuwachs an
neuen, unverginglichen Werten angeht.

Man kénnte fiir die ganze Kirchengeschichte zwei Arten von Geschichts-
auffassung unterscheiden: die eine, die man als pessimistische bezeichnen
konnte, die sich die Lebenslinie der Kirche vom Urchristentum angefangen
als absteigend denkt, wenn auch von voriibergehenden Héhepunkten unter-
brochen, und die andere, optimistische, die der Parabel vom Samenkorn
folgt und in der ganzen Geschichte der Kirche ein Wachstum des Baumes
nach innen und auflen sicht. Vom geschichtlichen Standpunkt aus verdient
jedenfalls die optimistische Auffassung den Vorzug.

327



