BESPRECHUNGEN

Theologie

Iserloh, Erwin: Gnade und Eucharistie
in der philosophischen Theologie
des Wilhelm von Ockham. Thre Be-
deutung fiir die Ursachen der Reforma-
tion. Mit einer Einleitung von Joseph
Lortz. Band 8 der Verdffentlichungen
des Instituts fiir européische Geschichte
Mainz. (XL und 286 S.) Wiesbaden 1956,
Franz Steiner. Leinen. DM 28,—.

In der vielschichtigen Entwicklung, die zur

Reformation fithrt, hat die Gestalt des

Wilhelm von Ockham eine entscheidende

Bedeutung. Die vorliegende Studie verfolgt

ein doppeltes Ziel: Darstellung der Theo-

logie Ockhams und Klirung seines Einflus-
ses auf die Vorgeschichte der Reformation.

Daher fragt der Verfasser nicht so sehr

nach der immer noch weithin vorhandenen

Kontinuitit Ockhams mit der grofien mit-

telalterlichen Theologie, sondern nach dem

Neuen, das sich ankiindigt, nach den An-

siitzen jener Entwicklung, die in der Re-

formation zutage treten wird.

Die Untersuchung befaflt sich mit der
Lehre von Christus (27—43), von der Not-
wendigkeit der Gnade (44—133), den Sa-
kramenten im allgemeinen (134—147) und
der Eucharistie (148—278). Da Ockhams
Werke grofenteils ungedruckt und daher
schwer zuginglich sind, lift Iserloh die
Texte selbst sprechen. Er méchte, wie er
sagt, dem Leser ein eigenes Urteil ermég-
lichen, ,,selbst auf die Gefahr hin, daf} die
Materialniihe den Leser ermiidet und lang-
weilt® (26). So ist denn die Arbeit etwas
schwerfillig und zihfliissig geraten. Sie
gibt aber wertvolle Einblicke in die Theo-
logie Ockhams und in das Werden der Kir-
chenspaltung des 16. Jahrhunderts. Sie
zeigt, mit wie viel Recht sich die Refor-
matoren gegen eine offenbarungsfremde
Theologie zur Wehr setzten, wie sie.aber
trotzdem im Bann dieser von Ockham an-
gebahnten und wesentlich beeinflufiten Ent-
wicklung blieben.

Ockhams Theologie beschiiftigt sich fast
ausschlieflich mit Fragen, die auflerhalb
der Heilsgeschichte liegen. Sie iiberlegt,
welche Moglichkeiten Gott zur Verfiigung
gestanden hiitten, hiitte er sich anders ent-
schieden. Sie ergeht sich hemmungslos in
subtilen Spitzfindigkeiten und tut Gottes
Offenbarung in wenigen Siitzen ab. So ist
in der Eucharistielehre nur von der We-
sensverwandlung und dem Verhiltnis von
Substanz und Quantitiit die Rede, nie vom
Mef3opfer. Die Heilige Schrift zitiert Ock-
bam fast nirgends, die Autorititen der Tra-
dition nur selten. Sein Anliegen ist Gottes

Souverinitit und Allmacht. Aber sein Gott
wird ein Gott der reinen Willkiir, weder
an Wesensgesetze noch an seine eigenen
Verheiffungen gebunden. Es kommt zu kei-
ner wahren Begegnung zwischen Gott und
Mensch. Gnade und Siinde sind dufere Mo-
dalititen und lassen den Menschen inner-
lich unberiihrt, die Sakramente erscheinen
lediglich als #duferer Anlafl zum Wirken
Gottes. — Zu Beginn seiner Abhandlungen
bucht Ockham jeweils in korrekter Begriff-
lichkeit die Tatsachen des Glaubens. Dann
beginnt endlose Possibilien-Theologie. Ein
Beispiel dafiir, daf® blofe Korrektheit mit
einem weitgehenden Substanzverlust ver-
bunden sein kann.

Prof. Lortz stellt im Vorwort die Gestalt
Ockhams in die geistige Entwicklung des
ausgehenden Mittelalters und der begin-
nenden Reformation hinein. So offnet er
den Blick fiir die weiteren Zusammenhiinge
und erginzt gliicklich Iserlohs theologische
Untersuchungen. W. Seibel SJ

Kantzenbach, Friedrich IDilhelm: Das
Ringen um die Einheit der Kirche
im Jahrhundert der Reformation.
Vertreter, Quellen und Motive des ,,6ku-
menischen‘* Gedankens von Erasmus von
Rotterdam bis Georg Calixt. (260 Seiten)
Stuttgart 1957, Evangelisches Verlags-
werk. Brosch. DM 11,50.

F. W. Kantzenbach zeigt, wie schon in den

ersten Jahrzehnten der Reformation, die

doch grofienteils Zeugen einer oft hem-
mungslosen Polemik waren, verheifungs-
volle Ansiitze einer echten Verstindigungs-
theologie aufbrachen. Sie stehen unter-
einander in einer kontinuierlichen Linie. —

In einem ersten Abschnitt untersucht der

Verfasser die Bedeutung der Tradition bei

Luther (24—50). Er wuBlte sich in Konti-

nuitit mit der Alten Kirche, bekannte sich

zu den Konzilsentscheidungen und den

Glaubensbekenntnissen der ersten Jahr-

hunderte, betonte aber ebenso eindeutig den

Ansatz seiner Reformation, die nicht nur

organische Weiterfithrung des schon Vor-

handenen, sondern echte Neuschopfung sein
sollte. Zwischen diesen beiden Polen — Be-
wufitsein der Kontinuitét mit der Alten

Kirche und eines entscheidend neuen Ur-

ansatzes — bewegen sich alle ,,6kumeni-

schen® Theologen der Folgezeit. Sie sind
alle weitgehend beeinflufit von Desiderius

Erasmus (51—92). Erasmus war kein Theo-

loge. Es ging ihm zuerst um Frieden und

Eintracht. ‘Aber: ,,Er kiirzte die Wahr-

heitsfrage um des Friedens willen* (83).

Eine dhnliche Friedensliebe findet sich, ge-

paart mit echter Sympathie zu den Insti-

tutionen der Alten Kirche, bei Melanch-
thon (93—118). Er betont wesentlich stir-
ker als Luther die Kontinuitit mit der

Alten Kirche und ist zu grofien Zugestind-

nissen bereit, wiewohl er selbst klar und

473



Besfrechungen

unzweideutig auf der Seite der Reforma-
tion steht. Ahnliches gilt von Martin But-
zer (119—141). Bei ihm taucht deutlich das
Motiv auf, das von nun an alle Verstin-
digungstheologie bestimmen soll: die Kirche
als der eine Leib des einen Christus for-
dert auch nach auffen hin die Einheit.
Aber er wuBdte klarer als Erasmus: die Ge-
meinschaft kann nicht auf Kosten der
Wahrheit erkauft werden.

Ein sehr sympathisches Kapitel widmet
Kantzenbach den Vertretern der Alten
Kirche (142—175). Eine grofie Zahl von
Miinnern der rémischen Kirche hatte ehr-
lichen Willen zur Reform der MiBstiinde,
erstaunliche ,,Sachlichkeit, Fihigkeit, auf
den Gegner zu horen* (163) und weitge-
hende Verstindigungsbereitschaft. Selbst
die oftmals scharfe Polemik entsprang, wie
der Verfasser betont, der Sehnsucht nach
Einheit der Kirche. Mit Georg Witzel (176
bis 202), Georg Cassander (203—229) und
Georg Calixt (230—244) kommt ein neues
Motiv auf: Das Ideal der ,,antiquitas®, der
ersten fiinf Jahrhunderte. Sie stellen die
Urkirche als schlechthinniges Ideal hin und
suchen die Einheit der Kirche in der Riick-
kehr zu den Lehren und Institutionen die-
ser Zeit.

Aber, und das ist das Ergebnis des Bu-
ches, die Unterschiede zwischen den Kon-
fessionen waren schon zu grof, die Ge-
gensiitze zu tief. Das Ideal der ersten finf
Jahrhunderte vermochte, da es die Ge-
schichtlichkeit der Kirche verkannte, den
Abstand nicht zu iiberbriicken. So bleibt
nur das Motiv der Einheit der Kirche im
Glauben an Christus, dessen Leib sie ist.
Das reiche geschichtliche Material des Bu-
ches zeigt, wie schon im Jahrhundert der
Reformation die Sehnsucht nach dieser
Einheit lebendig war. W.Seibel SJ

Kiing, Hans: Rechtfertigung. Die Lehre
Karl Barths und eine katholische Be-
sinnung. Mit einem Geleitbrief von Karl
Barth. Mitherausgegeben vom Johann
Adam Méhler-Institut Paderborn. (304
Seiten) Einsiedeln 1957, Johannes Ver-
lag.

Diesfs Buch nimmt man mit besonderem

Interesse zur Hand: Ein Geleitbrief Karl

Barths zu Beginn einer katholischen Aus-

einandersetzung mit seiner Theologie ist

eine Neuheit, die Beachtung verdient.

Thema des so eingeleiteten Gespriches ist

das Problem der Rechtfertigung, also die

Frage, an der sich einst die Reformation

entziindete. Auch in Barths Theologie nimmt

sie eine beherrschende Stellung ein. Was er
in den bisher erschienenen 10 Binden sei-
ner ,,Kirchlichen Dogmatik* dariiber zu
sagen hat, ist auf den ersten 80 Seiten des

Buches kurz und iibersichtlich zusammen-

gefat. Karl Barth selbst gibt dem Verfas-

ser das Zeugnis, daB} er ,,alles Wichtige

474

nicht nur korrekt wiedergegeben, sondern °
auch schon zum Leuchten gebracht® hat.

,,Ihre Leser diirfen sich also zunichst®, so

schreibt er, ,,daran halten, dal Sie mich

sagen lassen, was ich sage, und daf} ich es

so meine, wie Sie es mich sagen lassen®

(11). Diese Gewifheit ermoglicht ein sach-

liches Urteil iiber Kiings katholische Ant-

wort.

Das grofe Anliegen der Rechtfertigungs-
lehre Karl Barths ist die Souveriinitit Got-
tes und der Primat Christi. Er sieht das
Geschehen der Rechtfertigung nicht vom
Menschen, sondern von Gott her, als gni-
diges, gerechtsprechendes Gericht Gottes
tiber den siindigen Menschen. Der katho-
lischen Theologie wirft er vor, sie stelle
Gott und den Menschen letztlich gleich-
geordnet nebeneinander, wiihrend doch der
Mensch auf Gedeih und Verderb auf Gott
und Gottes Gnade angewiesen sei.

Kiing priift nun genau die katholische
Lehre — und entdeckt eine tiberraschende
Ubereinstimmung der Aussagen. Barths
eigentliche Anliegen, so fithrt er in langen
und eingehenden Untersuchungen aus, sind
auch in der katholischen Lehre gewahrt,
ja, kommen erst in ihr zu ihrer eigentlichen
Erfiillung. Gottes Souveriinitit hat auch
hier den absoluten Vorrang. Sie erweist
sich gerade darin, daff Gottes Gnade den
der Siinde und dem Tod verfallenen Men-
schen vor dem Untergang bewahrt und ihn
gerecht und heilig werden lifit. Auch eine
entschlossene Christozentrik ist ein urka-
tholisches Anliegen. Trotz verschiedener
Sprache und verschiedener Akzentuierun-
gen trifft sich Barths Rechtfertigungslehre
in ihren grundlegenden Aussagen mit der
katholischen Theologie. Darum das Ergeb-
nis: ,,...dal in der Rechtfertigungslehre,
aufs Ganze geschen, eine grundlegende
Ubereinstimmung besteht zwischen der
Lehre Karl Barths und der Lehre der ka-
tholischen Kirche. Was also den behandel-
ten Fragenkreis betrifft, so besteht fiir
K. Barth kein echter Grund fir eine Tren-
nung von der alten Kirche® (269).

Zum Erweis der Richtigkeit seiner These
fithrt Kiing eine Fiille von Zeugen aus der
gesamten christlichen Tradition an. Sie zei-
gen, daf Barth die Fiille der katholischen
Wahrheit gar nicht in den Blick bckam
und nur deswegen so heftig gegen die ka-
tholische Lehre polemisieren konnte. Selbst-
verstindlich erwartet der Verfasser nicht
(wie er es auch selber andeutet), in allen
Einzelfragen einmiitige Zustimmung zu fin-
den. Er nennt das Ganze einen Versuch,
der keine allumfassende Lisung sein und
deshalb ausgebaut, fortgefithrt und ver-
bessert sein will. Die grundlegende These
diirfte jedoch erwiesen sein. Auch die vom
Verlag als Klappentext beigegebenen Gut-
achten bestiitigen das. Sie stammen von
den bekannten Theologen Guy de Broglie,



