Besprechungen

und Satzspiegel, von vornehmer Schlicht-
heit ist. Der lateinische Text ist, kleiner ge-
druckt, jeweils auf dem unteren Teil jeder
Seite beigegeben, was den stindigen Ver-
gleich sehr erleichtert. Die Ubersetzung
wird der lapidaren Gedringtheit und Ein-
fachheit des Urtextes gerecht und bietet dar-
iiber hinaus dem Leser den Vorteil, daf3
manche schwierige Stelle durch Lockerung
des Satzgefiiges leichter verstindlich wird.

Der Kommentar ist im allgemeinen zwar
knapp und auf das Notwendigste beschrinkt,
in bestimmten Kernfragen jedoch ziemlich
eingehend und beriicksichtigt auch theo-
logie- und philosophiegeschichtliche Hin-
tergriinde der Fragestellungen und Antwor-
ten. Er setzt wie die Summe selbst ein ziem-
liches Maf theologischer oder doch philo-
sophisch-metaphysischer Vorbildung vor-
aus. Ist diese vorhanden, so kann er ein
wertvoller Schliissel zur Schatzkammer der
thomasischen Theologie sein.

G.F.Klenk SJ

Arnold, IPilhelm: Person, Charakter,
Persénlichkeit. (4008.) Gottingen
1957, Verlag fiir Psychologie. DM 36,80.

Es ist ein Vorzug des Buches, daf der Verl.

nach der Bestimmung des Wesens und der

Aufgabe der Psychologie sofort von der per-

sonalen Konstitution des Menschen den Aus-

gang nimmt. Er unterscheidet sich dadurch
von der Methodik der meisten Psychologen,
die Psyche des Menschen von unten her auf-
zubauen, wihrend doch der ganze Mensch
in Wahrheit von oben her bestimmt ist, und
sich die personale Konstitution bis in die
untersten seelischen, ja sogar korperlichen
Bereiche hinein auswirkt. Der Personbegriff
wird in seiner Beziehung zu .den Erleb-
nis- und Aktivitéitsbereichen des Menschen
durchmustert und schlieBlich zusammen-
gefafit: ,,Die Person ist ein letster Bestand
unserer Existenz (forma unica), der gleich-
gesetzt werden darf mit dem Begriff des

Selbst. Als Personen sind wir im Wesen ein-

ander ihnlich. Wir sind homoi-ousioi (we-

sensiihnlich), nicht homo-ousioi (wesens-
gleich). Wir sind also jeder eine Person,

Du und Ich, aber wir sind dennoch ver-

schieden.*

Immer wieder nimmt der Verf. Gelegen-
heit, die Person in ihren Funktionen und
Auswirkungen abzugrenzen. Im Zusammen-
hang mit der Phiinomenologie des Charak-
ters nimmt die Schichtenlehre, die Charak-
terdiagnose, die Morphologie und Genea-
logie des Charakters, die Zeichnung des em-
pirischen Charakters einen breiten Raum
ein und wird mit ihrem Ausblick auf das
Gefiihlsleben, auf die Intelligenziuflerung,
die Aufmerksamkeit und die Phantasie, Ge-
diichtnis und Wille zu einem Kernstiicic der
analysierenden und vergleichenden Psycho-
logie. Die Charaktertypen mit ihrer ver-
schiedenen Werthaltung werden in ihrer Be-

deutung fiir das praktische Verhalten des
Menschen gewiirdigt. Damit ist die Briicke
geschlagen zum letzten Kapitel, zur Wert-
bezogenheit der menschlichen Person iiber-
haupt, zur Stellung zur Kultur.

Das Buch zeichnet sich durch die Fiille
des Gebotenen und durch die Verarbeitung
einer reichen Literatur aus. Der Verf. hat
viel gelesen und zitiert, beinahe zu viel. Das
hat anderseits den Vorteil, daf} der Leser
zur Denkweise andersgearteter Psychologen
Zugang findet und mit der Reichhaltigkeit
der psychologischen Gegenwartsforschung
in unmittelbare Berithrung kommt. Der Stu-
dent wie jeder psychologisch Interessierte
wird aus dem Buch grofien Nutzen ziehen.

H. Meyer

Geschichte

Treitinger, Otto: Die Ostrémische Kai-
ser- und Reichsidee nach ihrer
Gestaltung im hofischen Zeremo-
niell. Vom Ostrémischen Staats- und
Reichsgedanken. Zweite wunverinderte
Auflage. (274 S.) Darmstadt 1956, Her-
mann Genter. Ln. DM 19,80.

Es handelt sich um den unveriinderten

Nachdruck zweier Studien, die 1938 bzw.

1941 im Druck erschienen waren. Beide

Studien sind ein Beispiel des neuerwachten

Interesses der Geschichtswissenschaft fiir

Byzanz. Die erste der Studien, die bis Scite

246 reicht, fult vor allem auf den Quel-

len, die iiber das héfische Zeremoniell be-

richten. Sie ist wegen ihres gesprenkelten

Textes, d.h. wegen der vielen Zitate jn

Griechisch und Latein von vornherein nur

fiir engere Kreise fliissig lesbar. Die zweite,

kleinere Studie, ist eigentlich eine Zusam-
menfassung und Quintessenz aus der ersten
und jedem Gebildeten verstindlich.

Was Tr. hier iiber die ostromische Kai-
ser-, Staats- und Reichsidee sagt, ist zwar
julerst wertvoll, diirfte indes kaum ein
abschlieiendes Ergebnis darstellen, da hier-
fiir eine weitere ErschlieBung der politi-
schen, Kultur-, Kirchen- und Ideenge-
schichte des ostrémischen Reiches nétig ist.

Der Begriff Byzanz oder Ostrom um-
schliet das christlich gewordene Romer-
reich griechischer Nation. Das staatsrecht-
lich tragende Element ist dabei die Rechts-
kontinuitit des Imperium Romanum. Der
Herrscher, der Imperator, wird rechtmé-
Big bestellt durch Wahl des Senates, Schil-
derhebung des Heeres und Akklamation
des Volkes. Das Gewicht der einzelnen die-
ser drei Stinde verschiebt sich von Fall zu
Fall: bald gibt mehr das Heer, bald mehr
der Senat, hin und wieder auch die Forde-
rung des Volkes den Ausschlag. Aber im-
mer ist das Zusammenwirken dieser- drei
Gruppen rechtlich bestimmend. Auch dort,
wo ein Kaiser eine Dynastie begriindet oder

317



Besprechungen

sonst den Thronfolger selbst bestimmt,
bleibt die Beteiligung von Senat, Heer und
Volk eine rechtlich notwendige Formalitat.

Die Macht, Gewalt und Herrscherherr-
lichkeit des Imperators geht indes nicht
von den genannten Stinden, sondern un-
mittelbar von der Gottheit aus. Die Wih-
ler sind nur Werkzeuge eines gottlichen
Willens. Die Uberhohung des Herrschers
ins Géttliche beginnt ziemlich frith und er-
reicht im rémisch-hellenistischen Spitreich
ihren Hohepunkt. Seine immer mehr ver-
gottlichte Majestit wird von einem Kult
umgeben, der mihlich zu einer religitsen
Liturgie wird.

Das Christentum bekimpft den Kaiser-
kult, aber als das Reich christlich gewor-
den war, duldete es bald die alten Zere-
monien wieder (mit einigen Ausnahmen)
und versuchte nur, sie mit einem neuen
Sinngehalt zu erfiillen: aus dem Gottkai-
ser wurde der Stellvertreter Gottes und
Christi auf Erden — aber viele der alten
Kultformen, z. B. die Proskynese, wider-
strebten nach dem Vi. jhrer Natur nach
einer solchen neuen Sinngebung, denn sie
symbolisierten eben eine heidnische Idee.

Im Zuge der Umdeutung wurde aus dem
heiligen Reich der rémischen Gétter das
christliche Heilsreich, das Triger der neu-
testamentlichen Heilsgeschichte war. Und
das sichtbare Oberhaupt dieses Reiches war
der byzantinische Kaiser. Er war demge-
mifl auch das eigentliche Haupt der Kirche;
der Patriarch stand erst an zweiter Stelle.
Der Vi. spricht auch von priesterlichen
oder Opferhandlungen der byzantinischen
Kaiser. Es diirfte sich dabei aber um Opfer
im weiteren Sinne gehandelt haben, d.h.
um oblationes im Gegensatz zu den sacri-
ficia. Es waren demnach keine priester-
lichen Verrichtungen im christlich-theolo-
gischen Sinne.

Wichtig ist, dafs Tr. auf den Gegensatz
hinweist, der zwischen dem lateinischen
Abendland und Ostrom besteht. Keiner der
westlichen mittelalterlichen Kaiser konnte
eine derartige Uberhihung seiner Majestit
erlangen, wie sie fiir die byzantinischen
Herrscher selbstverstindlich war.

G.F.Klenk SJ

Caspar, Erich: Das Papsttum unter
frinkischer Herrschaft. (183 S.)
Darmstadt 1956, Hermann Gentner. Ln.
DM 12,80.

Die hier gesammelten Studien sind Teile
einer urspriinglich geplanten Fortsetzung
der ,,Geschichte des Papsttums®, die aber
nur etwa bis zur Mitte des 8. Jahrhunderts
vollendet ist (2 Binde 1930 u. 1933). Sie
stammen aus dem Nachlaf’.

Es kann kein Zweifel bestehen, dafl vor-
liegende Untersuchungen, so knapp sie sein
mogen, ein grofies geschichtliches und kir-
chengeschichtliches Gewicht haben, beson-

318

ders diejenigen iiber ,,Hadrian I. und Karl
den Groften® und ,,Das Papsttum unter
Leo ITI. und die Begrundung des abendlin-
dischen Kaisertums®.

Wenn man auch wiinschte, daf® der Verf.
bisweilen iiber Geschehnisse und Charak-
tere behutsamer urteilte, kann man das Stre-
ben nach streng sachbedingter Wertung und
Darstellung nicht verkennen. Auch fiir die
innerkatholische Auseinandersetzung iiber
das abendlindische Kaisertum des Mittel-
alters liefert Caspar sehr wichtige Feststel-
lungen.

Die ostrémischen Kaiser griffen selbst-
herrlich in die kirchlichen Angelegenheiten
ein, und die friinkischen und deutschen
Herrscher taten desgleichen. In Byzanz und
im Westen muflte sich das kirchliche Ober-
haupt Demiitigungen gefallen lassen. Und
doch bestand ein wesentlicher Unterschied:
im Osten war die dienende Stellung der
Kirche sozusagen institutionell festgelegt.
Der uralte romisch-griechische Staat hatte
das junge Christentum aus dem Untergrund
gehoben und ihm eine Stellung im Reichs-
ganzen angewiesen. Der Vorrang des Rei-
ches stand fiir die Massen aufierhalb jeder
Diskussion. Die Verchristlichung bewirkte
nur, dafy der Herrscher nunmehr anstatt
einer Verkorperung heidnischer Gottheiten
der Stellvertreter Gottes und Christi Statt-
halter wurde.

Ganz anders im Westen: das alte Reich
der Romer loste sich auf, die jungen Vélker
aber besalen keine Staatstradition; alles
war im Fluf, alles im Werden. Hier trat
die Kirche mit ihrer ehrwiirdigen Vergan-
genheit als Erzieherin in allen mensch-
lichen Lebensgebicten auf. Sie besal zum
mindesten von vornherein den Ordnungs-
primat. Als sich dann das friinkische Ge-
biet unter Karl dem Grofien zum westlichen
Grofireich ausgeweitet hatte, kam es auch
dazu, daf} der Koénig bzw. Kaiser sich in
kirchliche Fragen nicht nur einmischte, son-
dern sogar fiir das Abendland die Fithrung
beanspruchte. Aber er hatte nicht die Herr-
schaft iiber das Papsttum. Denn das Ver-
hiltnis von Staat und Kirche war institutio-
nell noch in keiner Weise gefestigt; man
hatte alle Hiinde voll zu tun, um von Fall
zu Fall eine Losung zu finden. Einmal fiihrte
der Kaiser, ein andermal der Papst. Das
war z. B. der Weg, ,,welcher von Karl dem
Groflen zu Nikolaus I. fithrte® (93). Papst
und Kaiser hatten sicher oft eine verschie-
dene Auffassung vom Reich und seiner Be-
ziehung zur Kirche — im Grundgedanken
waren sie einig: sie sahen in der christ-
lichen Vélkergemeinschaft des Westens mit
ihrer polaren Spannung von Reich und
Kirche eine ,,gottgewollte Einheit des Zu-
sammenwirkens®. ,,Thr Verhiltnis zueinan-
der war in diesen Zeiten . . . noch kein Pro-
blem der Institutionen®* (92—93).

G.F.Klenk SJ



