Primat und Episkopat

Einige Uberlegungen iiber Verfassungsprinzipien der Kirche

KARL RAHNER S]

Darf man der Meinung sein, man kénne noch mehr als bisher iiber die Ver-
fassung der Kirche nachdenken? Die Kirche und ihre Theologie wissen zwar
immer iiber das Wesen der Kirche, und darum handelt es sich nie eigentlich
um einen Ubergang von einem schlechthinnigen Nichtwissen zum Wissen
(so wie man Australien entdeckte), sondern immer um ein reflexes Zusich-
kommen eines Wissens, das man einfach, global schon immer hatte (so wie
sich z. B. jemand nach einem langen Leben einer titigen Selbsterfahrung in
Ehrlichkeit auch noch mit Hilfe aller Tests und aller Begriffe der Psycho-
logie , kennenlernt*).

Dieses reflexe Wissen der Kirche iiber ihr eigenes, immer schon besesse-
nes Wesen kann auch heute noch wachsen. Das geschieht micht nur in der
Richtung, in der die eigentlichen Geheimnisse dieser Kirche liegen, die die
Gemeinde der im Geiste Gottes Glaubenden ist, der Leib Christi, der Anfang
des Reiches Gottes, das Ursakrament des eschatologischen Heiles Gottes. s
erfolgt auch hinsichtlich der Erkenntnis ihrer Verfassung, also hinsichtlich
der rechtlichen Strukturen, durch die diese Gemeinde als eine ,,vollkom-
mene Gesellschaft® begriindet und zusammengehalten wird. Man wird auch
in dieser Hinsicht meinen diirfen, dafy man das Wesen der Kirche noch deut-
licher und reflexer begreifen kann. Denn wenn man eine der gingigen Fun-
damentaltheologien aufschligt, erfihrt man zwar, daf} die Kirche eine ,hier-
archische’ Struktur habe, insofern Christus die Gewalten der Verkiindigung
des Glaubens, der Spendung der Sakramente und der geistlichen Leitung
dem Apostelkollegium und den Nachfolgern der Apostel, den Bischéfen,
tibertragen hat, die Kirche also nicht der rein willkiirliche Zusammenschluf}
(demokratischer Art) von unten, sondern in ihre Grundrechte, -pflichten
und -gewalten von oben eingesetzt ist. Man hort weiter, daf} diese hierar-
chisch verfaite Kirche eine ,,monarchische® Spitze in dem unmittelbaren,
universalen Jurisdiktionsprimat des Petrus und seiner Nachfolger, der
Pipste, hat. Aber damit ist eigentlich die Lehre von der Verfassung der
Kirche, insofern diese Verfassung unmittelbar géttlichen Ursprungs ist, auch
schon erschopft. Es wird, so will uns scheinen, nicht nur nicht sehr klar, wie
sich die hierarchisch-episkopale Struktur der Kirche zur monarchisch-papa-

21 Stimmen 161, 5 321



Karl Rahner

len verhalte, eine Frage, die ja bekanntlich auf dem Vatikanischen Konzil
von 1870 nicht mehr eigentlich in Angriff genommen werden konnte. Iis
wird auch das eine einheitliche Wesen dieser Verfassung, ihre letzte Grund-
idee durch die blof3e Angabe dieser beiden Ordnungs- und Leitungsgewalten
in der Kirche noch nicht deutlich. Die ,,Metaphysik* der Verfassung der
Kirche bleibt ziemlich dunkel.

Natiirlich kann man gegeniiber der Anmeldung einer solchen Frage sagen,
daf} in dieser Fragerichtung kaum eine Antwort erwartet werden konne iiber
das hinaus, was klar und allgemein gesagt wird. Denn die Kirche sei eben
eine nur einmal in der Geschichte vorkommende rechtliche Grofie und eine
Stiftung der freien Verfiigung Gottes, die nicht aus wesensnotwendigen
Griinden hergeleitet werden konne; und beide Tatsachen (die Einmaligkeit
und die freie Gesetztheit durch Gott) lieBen nicht erwarten, daf} in einer Art
iibernatiirlichen Rechtsphilosophie und Verfassungsmetaphysik (die immer
vom Allgemeinen und Notwendigen ausgehen miil3ten) iiber das schon aus-
driicklich Bekannte hinaus noch viel gesagt werden konne. Man konnte sich
sogar fragen, ob es eine geschriebene Verfassung der Kirche iiberhaupt gibt,
oder besser gesagt: wundern, daf} es keine gibt. Der Codex Juris Canonici ist
ja in Inhalt, Ziel und Aufbau keine Verfassung der Kirche, wenn man auch
sagen kann, daf} er die wichtigsten Verfassungsbestimmungen enthilt. Man
konnte dariiber hinaus fragen, ob es im Sinn einer modernen geschricbenen
Staatsverfassung eine (adiiquate) geschriebene Verfassung der Kirche iiber-
haupt geben kdnne. Doch soll darauf hier nicht eingegangen werden.

Vielleicht hat diese Skepsis recht. Wer ihr huldigt, wird sicher nicht durch
die kleinen Bemerkungen widerlegt werden, die hier vorgetragen werden
sollen. Es besteht nimlich auch gar nicht die Absicht, den Versuch zur um-
fassenden Beantwortung der gestellten Frage hier zu wagen. Es sollen nur
einige tastende Uberlegungen vorgetragen werden, die durch das Empfinden
eingegeben sind, dal® man eben doch in einer Theologie der Verfassung (die
mehr ist als die Paragraphen dieser Verfassung selbst) weiterkommen konnte
und sollte. Solche Uberlegungen haben vielleicht auch einen praktischen
Sinn: So sehr das Wesen der Kirche gottlichen Ursprungs und unzerstorbar
ist, sein Vollzug im konkreten Leben des Alltags ist, auch wo er durch die
Assistenz des Heiligen Geistes, der der Kirche zugesprochen ist, behiitet wird,
der Freiheit des Menschen, seiner Willkiir und seinem Irrtum ausgesetzt,
und darum kann dieses Wesen besser und schlechter in Erscheinung treten.
Daf} dieses Wesen der Kirche auch in der kleinsten Mafnahme dieser Kirche
immer reiner in Erscheinung trete, dazu kann ja auch das reflexere Wissen
um dieses Wesen eine Hilfe sein, durch die gerade der Geist der Kirche ihr
seine eigene Hilfe angedeihen laBt.

Wir suchen uns einige Gedanken iiber die Verfassung der Kirche zu ma-
chen, indem wir diese Verfassung mit den Verfassungen anderer ,,Gesell-
schaften zu konfrontieren suchen. Das ist eine durchaus berechtigte Me-
thode. Denn sowenig man dadurch das letzte Geheimnis der Kirche unmit-

322 . >



Primat und Episkopat

telbar in den Blick bekommen kann, so ist die Kirche eben doch eine sicht-
bare Gesellschaft mit rechtlich greifbaren Gewalten, Strukturen usw., die
einerseits zu ihrem gottlich gestifteten Wesen (also nicht nur zum ius hu-
manum in der Kirche) gehoren und die anderseits (weil innerweltlich, in-
karnatorisch) eine positive Vergleichsmaglichkeit mit anderen menschlichen
Rechtsverhiltnissen bieten (so gut wie die Menschheit Christi vergleichbar
ist mit dem Wesen anderer Menschen, da er uns ja ,.konsubstantial* gewor-
den ist).

Man sagt, die Kirche habe eine monarchische Verfassung. Wenn damit
gesagt sein soll, da® der Papst den vollen, unmittelbaren, ordentlichen und
allgemeinen, episkopalen Jurisdiktionsprimat iiber die ganze Kirche und je-
des ihrer Glieder und Teile (einschlieBlich der Bischife) hat und zwar als
einzelner, dann ist diese monarchische Verfassung der Kirche fir den Ka-
tholiken eine Selbstverstindlichkeit (Vat.Konzil: Denzinger, Enchiridion
Symbolorum [Dz] 1831; CIC can.218). Aber unter einer monarchischen
Verfassung versteht man doch meist eine Geburtsmonarchie, nicht eine
Wahlmonarchie, wihrend der Papst mindestens de facto gewihlt wird (wo-
bei wir allerdings die Frage nicht entscheiden kénnen, ob dies iure divino so
sein miisse, oder ob ,,an sich® ein Papst — der Zélibat ist ja blo kirchlichen
Rechtes — die Kirche auch als Erbmonarchie einrichten oder selbst auf an-
dere Weise seinen Nachfolger designieren kénnte.! Dieser Unterschied ist
nicht unerheblich. Denn dort, wo Amt und Vollmacht vererbt, also ihr Tri-
ger auf einem biologischen Grund steht, der weitgehend von der geistig-
sittlichen Entscheidung der Menschen unabhiingig ist, ist der Staat oder die
fragliche Gesellschaft fixierter, geschlossener als dort, wo der Triger der
obersten Gewalt immer wieder durch eine Wahl, also eine freie, geistig ge-
steuerte Setzung der Menschen selbst bestellt wird. Das gilt auch dort, wo
der eigentliche Inhalt der Gewalt von den Wiihlern ihres Triigers unabhiin-
gig ist: auch da ist die dusiibung dieser Gewalt weithin geprigt von der ge-
schichtlichen und zwar erwiihlten Eigenart des Erwihlten, also auch seiner
Wihler. Hier hat (wie auch die Geschichte beweist) das Charismatische, das
Unerwartete und immer Neue, das Junge und Unverbrauchte der Kirche ein
Einfallstor, das durch die Charakterisierung ihres Wesens als einer Mo-
narchie nicht herausgestellt wird.

Eine Monarchie ist ferner dort, wo sie nicht durch ein ihr an sich fremdes -
Element zur konstitutionellen Monarchie abgeschwiicht wird, also in ihrem
reinen Wesen eine ,absolute’* Monarchie. Das braucht noch nicht dasselbe
zu bedeuten wie Tyrannis oder totalitires System. Denn eine absolute Mo-
narchie kann sich ja (wie die besseren Vertreter des Absolutismus im 18. Jahr-
hundert) an die Normen des Naturrechtes gebunden wissen, kann ein ,,auf-

1 Vgl. z.B. A. Straub, De Ecclesia Christi (Innsbruck 1912) n. 596; J. Salaverri, De
Ecclesia Christi (Sacrae Theologiae Summa I3, Madrid 1955) S. 647, Anm. 41.

21° 323



Karl Rahner

gekliirter oder patriarchalischer Absolutismus sein, kann aus zwingenden
Griinden der physischen Verhiiltnisse oder aus einer bewuf3ten (wenn auch
nicht eigentlich in das System als solches eingehenden) Haltung heraus vor-
gegebene und gewachsene (z. B. stindische) soziale Ordnungen respektieren.
Eine solche Monarchie kann dennoch insofern absolut sein, als alles, was
sittlich erlaubt ist und was physisch iiberhaupt durchsetzbar ist (und in den
Umbkreis des Entscheidbaren in einer bestimmten geschichtlichen Situation
fillt), vom Willen eines einzelnen ausgeht und nur von diesem. Ist nun die
Kirche in diesem Sinn ,,Monarchie*? Die Antwort ist nicht leicht. Ist jemand
in dem umrissenen Sinn ein absoluter Monarch, wenn er eine suprema und
plena potestas iurisdictionis vere episcopalis, ordinaria et immediata hat
(CIC ¢.218)? Die Antwort hiingt natiirlich auch von terminologischen Fest-
setzungen ab, die immer in einem gewissen Ausmaf} willkiirlich sind, d. h.
auch anders gemacht werden kénnten, unbeschadet der Wirklichkeit und
Wahrheit der gemeinten Sachen und Siitze. Aber wenn man den Sinn einer
absoluten Monarchie nach der oben gegebenen Definition nimmt, dann muf3
man eigentlich sagen, daf8 der Papst kein Monarch? in der Kirche ist.

Die Griinde sind leicht einzuschen: zu einer (absoluten) Monarchie gehort
es, daf} es neben dem Monarchen keine verfassungsrechtlichen Grofden gibt,
deren Bestand von dem Willen des Monarchen unabhiingig ist. Es kann
zwar Tatsachen und sittliche Verpflichtungen geben, an denen der Wille
auch des absoluten Monarchen eine Grenze findet, aber wo der Wille des
Monarchen an einer rechtlich ihn bindenden Wirklichkeit seine Grenze
grundsitzlich findet, die als solche zur Struktur verfassungsrechtlicher Art
der betreffenden Gesellschaft selbst (und nicht nur zu den diber dem positi-
ven Verfassungsrecht stehenden sittlichen Normen) gehért, kann man von
einer absoluten Monarchie nicht mehr sprechen. So liegt aber der Fall in der
Kirche. Denn der Wille des Papstes (insofern er die oberste Gewalt in der
Kirche hat) findet eine Grenze an einer Wirklichkeit, die zu der Verfassung
der Kirche nach Gottes Willen selbst gehort, am Episkopat. Der Papst kann
nicht nur physisch nicht den Episkopat abschaffen (insofern er sich dadurch
des Mittels zur Durchfithrung seiner eigenen Regierung bei einer Weltkirche
beraubte), er steht einem Episkopat gegeniiber, der als solcher nicht von ihm
als seine Beamtenschaft gegriindet ist, die er auch (wenigstens rechtens,
wenn auch nicht physisch) abschaffen kénnte. Denn der Episkopat ist selbst
gottlichen Rechtes?, und der pipstliche Primat ist nur zusammen mit die-

2 Das Vatikanische Konzil und der CIC gebrauchen daher diesen Begriff auch nicht.
Dort, wo er in der Theologie verwendet wird, wird er in einem weiteren als dem hier
umschriebenen Sinn verstanden.

8 Vgl. Konzil von Trient: Dz 960 und 966; Vatik. Konzil: Dz 1821 und 1826; CIC
can. 108. Dementsprechend lehrt Leo XIIL in der Enzyklika ,,Satis cognitum** ausdriick-
lich, da8 die Bischofe nicht als Stellvertreter des rémischen Papstes betrachtet werden
diirfen, da sie eine ihnen eigene Gewalt haben (...nec tamen Vicarii Romanorum Ponti-
ficum putandi, quia potestatem gerunt sibi propriam...) (ASS 28 [1895/96] 723) (vgl.
auch Dz 1962), so daf sie also ihre Herde nicht im Namen des Papstes, sondern im Namen
Christi (und in ihrem eigenen) weiden und so nach gottlicher Anordnung Nachfolger der

324



Primat nnd Episkopat

sem ebenso unmittelbar der Stiftung Christi entspringenden Episkopat kon-
stitutiv fiir die rechtliche Verfafitheit der Kirche.

Das schlief3t nicht aus, daff der Papst dem einzelnen Bischof als einzelnem
(auch in seiner Amtsfunktion) {ibergeordnet ist: er hat eine unmittelbare
und ordentliche Jurisdiktion auch iiber den einzelnen Bischof, er bestimmt,
welche physische Person Triger solcher bischoflicher Vollmacht sein soll
(Dz 968; 1750f, CIC can. 329 §2), und gibt (nach der heute gewdhnlichen
Lehre) dieser ihre Vollmachtent und hat dadurch auch die Maglichkeit, diese
Vollmachten genauer zu umgrenzen, zu erweitern oder zu beschneiden (in-
dem er gewisse Stiicke dieser Vollmachten auch grundsitzlich an sich zieht,
obwohl sie an sich auch von dem Bischof selbst wahrgenommen werden
konnten). Aber dadurch ist umgekehrt nicht eingeschlossen, sondern ausge-
schlossen, daf’ der Episkopat als ganzer vom Papst abgeschafft werden diirfte,
daf’ er nur Funktion der pipstlichen Vollmacht sei, da} also die Bischofe nur
Beamte des Papstes seien, die als seine Funktionire nur Durchfiihrungsor-
gane einer (absolut) monarchischen Gewalt des Papstes seien. Sie erhalten
(als physische Personen) zwar ihre Gewalt vom Papst, er iibertriigt ihnen
aber nicht einen Teil seiner ihm selbst eigenen Gewalt zu deren Durchfiih-.
rung, sondern eine Gewalt, die als von der des Papstes verschiedene (wenn
ihr auch untergeordnete) nach dem Willen Christi selbst in der Kirche sein
soll und zu deren (nicht des Papstes als solchen) konstitutiven Elementen
gehort, :

Wenn es wahr ist, daff der Papst eine universale, hichste und unmittel-
bare episkopale Jurisdiktionsgewalt iiber die ganze Kirche und so auch tiber
die Bischife hat, dann wird man sagen miissen, daf® die Vollmacht der Bi-
schofe, durch die sie nicht bloffe Funktionire des Papstes sind, rein materiell
gesehen (in ihrer blof3en Gegenstindlichkeit und durch ihre Untergeordnet-
heit unter die hohere Jurisdiktion des Papstes), nicht abhebbar ist von (Tei-
len) der papstlichen Gewalt.’ Das will sagen: es gibt nichts, was die Bischofe
konnen, was der Papst nicht konnte, und alles, was sie kénnen, konnen sie in
Unterordnung unter den Papst. Es ist nun kein Zweifel, daf3 durch diese un-
bestreitbare Sachlage (die durch das Vatikanische Konzil endgiiltig gelehrt
wurde) innerhalb und erst recht au3erhalb der Kirche der Eindruck entstand,

Apostel sind, was beides Pius XII. in ,,Mystici Corporis* ausdriicklich betont (AAS 35
[1943] 211s: Dz 2287) (vgl. auch Pius XII. in seiner Allokution: Si diligis: AAS 46 [1954]
314).

4) Vgl. dazu J. Salaverri 1. c. S. 624 n. 374 mit Berufung auf Pius XII. ,,Mystici corpo-
ris* (AAS 35 [1943] 211s: Dz 2287) und ,,Ad Sinarum gentem*‘ (AAS 47 [1955] 9). Bei
dieser Ubertragung delegiert aber der Papst nach dem Gesagten nicht einen Teil seiner
eigenen Vollmacht an seinen von ihm aufgestellten Beamten, sondern gibt ihm Anteil an
der von Christus der Kirche eingestifteten Gewalt des Gesamtepiskopats. Das Mitteilen-
kénnen einer Vollmacht und die Moglichkeit, eben dieselbe als nicht mitgeteilte selbst
ausiiben zu konnen, sind offenbar nicht dasselbe. Daraus ergibt sich, daf man aus der
Tatsache, daf der Bischof seine Gewalt durch den Papst empfingt, nicht schlieffen kann,
er bekomme einen Teil der pépstlichen Gewalt delegiert und sei so nur Beamter des Pap-
stes.

5 Darum greift das Vatikanum auch zum Begriff ,.bischéflich®, um die Gewalt des
Papstes zu beschreiben (Dz 1827).

325



Karl Rahner

daf} die Bischéfe nur Beamte, Funktioniire des Papstes seien. Wenn man da-
gegen darauf hinweist, dafl nach allgemeiner und ebenso glaubensmifiig
endgiiltiger Lehre der Episkopat iuris divini sei, da nach ausdriicklicher
Lehre der Kirche (Pius IX., Leo XIIL., Pius XII.) auch nach dem Vatikanum
dic Bischofe nicht bloBe Beamte des Papstes seien, dann bleibt doch noch
dunkel, wie die beiden Feststellungen von dem allgemeinen und unmittel-
baren Jurisdiktionsprimat des Papstes einerseits und der gottlichen Gestif-
tetheit und Unaufhebbarkeit des Episkopats (als irreduktibler, wenn auch
nicht unabhiingiger GroBe) anderseits miteinander vereinbar seien. Weil das
dunkel bleibt, darum bleibt im konkreten Empfinden des Alltags bei hoch
und nieder, innerhalb und auBBerhalb der Kirche doch das Empfinden, die
Kirche sei eine absolute Monarchie, die der Papst als absoluter Monarch
durch seine Beamten, die Bischofe regiere. Daf} dieses zwar nicht ausdriick-
liche, aber diffus und fast instinktiv vorhandene Empfinden auch seine un-
gewollten, aber nicht unbedeutenden Auswirkungen im Leben der Kirche
haben kann, warum sollte man das nicht ehrlich und unbefangen zugestehen?
Eine dieser Auswirkungen kann darin bestehen, (wobei iiber Bestand und
faktisches Maf dieser Auswirkung noch kein Urteil gefillt ist), dafl der
,,Beamte® den Eindruck hat, das Maf} seiner selbstverantworteten Initiative
sei sehr begrenzt, da er ja als blofes Organ der hiheren Instanz doch so gut
wie immer die Initiative von oben abzuwarten habe. Man kann den Eindruck
haben, daf8 die Dunkelheit der Frage, von der wir sprachen, mehr aufgehellt
werden konnte als es bisher geschehen ist.

Der nichtkatholische Rechtshistoriker, der micht an die Einheit und Kon-
tinuitit der Entwicklung des kirchlichen Verfassungsrechts glaubt, wird sa-
gen, die Lehre von der gottlichen Gestiftetheit des Episkopats und seiner
ihm eigenen Rechte und Aufgaben sei ein verbales Residuum aus der Zeit,
wo es tatsichlich in der katholischen Kirche noch so war; die Lehre vom
allgemeinen und unmittelbaren Jurisdiktionsprimat des Papstes auch iber
die Bischofe, so wie dieser seit dem Vatikanum aufgefaBt und gehandhabt
werde, sei sachlich mit jener alten Lehre unvereinbar, wie die Praxis, das
Empfinden der Menschen und das Zugestindnis zeige, dafd es keine recht-
liche Vollmacht materialer Art gebe, die der Bischof unabhiingig so ausiiben
konne, daf® ihre Ausiibung ihm nicht durch den Papst entzogen werden
konnte (durch Beschrinkung seiner Vollmachten, durch Absetzung usw.).

Man wird in verschiedener Hinsicht diese Dunkelheit aufzuhellen versu-
chen konnen. Zunichst einmal laft sich fragen: woher kommt denn diese
merkwiirdige Zweiheit und Verschriinktheit der papstlichen und episkopa-
len Gewalt? Wie kann man verstindlich machen, daf3 hier nicht eine Kom-
pliziertheit und Undurchsichtigkeit vorliegt, die in ihrer anscheinenden Ge-
quiltheit schon beweise, da hier Unvereinbares verbal harmonisiert werden
miisse ?

326



Primat und Episkopat

Die geschichtliche und theologische Antwort auf diese Frage scheint darin
zu liegen, dal} die einzelne ,,Kirche® nicht nur ein Verwaltungsbezirk der
(ganzen) Kirche ist, sondern daf ein im Wesen der Kirche und in ihrer Un-
terschiedenheit von einer natiirlichen territorialen Gesellschaft begriindetes
einmaliges Verhiltnis zwischen der Ortskirche und der Gesamtkirche vor-
liegt, von dem aus das Verhiltnis zwischen Papst und Bischof erst verstind-
lich und gerechtfertigt wird. Die verdichtig scheinende Kompliziertheit die-
ses Verhiltnisses enthiillt sich so als Auswirkung des iibernatiirlichen Ge-
heimnischarakters der Kirche iiberhaupt.

Es ist zu erkliren, was mit diesen Sitzen gemeint ist. Zuniichst konnte
man ja versuchen, die gestellte Frage dadurch zu kliren, dafs man auf die
Apostel und ihre Bestellung durch Christus zu hierarchischen Fiihrern der
Kirche unter Petrus verweist. Und sicher beruft sich die Ekklesiologie zum
Erweis des bischéflichen Amtes in der Kirche und seiner Stiftung durch Chri-
stus selbst mit Recht auf die Stiftung des Apostelkollegiums durch Christus,
obwohl dieselbe Ekklesiologie deutlich sieht, da® die Apostel nicht einfach
nur die ersten Bischiofe waren (da sie Prirogativen hatten, die den Bischifen
nicht zukommen, da sie keine Ortsbischofe waren) und daf die Frage, ob
immer, tiberall und von Anfang an ein monarchischer Episkopat vorhanden
war (oder da oder dort eine kollegiale Regierung der Einzelgemeinde in der
Urkirche vorhanden war, wenn auch als autoritative Fithrung von oben),
nicht so leicht zu beantworten ist, wie manche Schulbiicher sich den An-
schein geben. Aber wenn man nur auf die Stellung des Petrus und die der
Apostel in der Urkirche nach dem Willen Christi verweist, um das scheinbar
so merkwiirdige Verhiiltnis zwischen Primat und Episkopat zu kliren, dann
verschiebt man die Frage nur, man 16st sie nicht. Denn es bleibt auch dann
zu kliren, warum die anderen Apostel nicht zu bloflen Verwaltungsorganen
herabsinken und nur Exponenten der petrinischen Vollmacht sind, wenn man
dem Petrus jene Gewalt nach der Schrift zuerkennt, die das Vatikanische
Dogma vom Papst aussagt. Es niitzt also fiir unsere genauere Fragestellung
nichts, auf das Verhiiltnis zwischen Petrus und den Aposteln zuriickzugrei-
fen, zumal die Bischife ein begrenztes Territorium verwalten und sich da-
durch von den Aposteln auch unter einem jurisdiktionellen Gesichtspunkt
wesentlich unterscheiden, so daf} es sogar nicht ganz leicht ist zu sagen, in-
wiefern sie die ,,Nachfolger der Apostel seien, und es wohl geraten ist, diese
Aussage dahin zu verstehen, dafd primir das Bischofskollegium als Ganzes
eine Funktion in der Kirche ausiibt, die die des Apostelkollegiums als Ganzes
fortsetzt, nicht aber der einzelne Bischof unmittelbar Nachfolger eines be-
stimmten Apostels ist, weil dann weder seine territoriale Gebundenheit noch
seine geringere Lehrautoritiit erklarbar wire.

Die Lésung ist also, wie wir schon zu sagen begannen, in dem Verhiiltnis
zu suchen, das zwischen der Gesamtkirche und der Einzelkirche grundsitz-
lich obwaltet. Daf hier ein einmaliges Verhiltnis besteht, das es sonst (min-
destens in dieser Intensitit und Bedeutsamkeit) zwischen anderen Gesell-

327



Karl Rahner

schaften und ihren Teilen nicht gibt, ist schon lange bekannt. Der Laie in
diesen Fragen sieht es am deutlichsten, wenn er sich daran erinnert, dafs man
von der Gesamtkirche und von der Einzelgemeinde, und zwar schon im
Neuen Testament, als von der ,,Kirche* redet: die Kirche, die Christus mit
seinem Blut erlost hat, ist die Gesamtkirche; aber auch die Einzelgemeinde
an einem bestimmten Ort ist ,,die Kirche‘ zu Ephesus usw. Man kann diesen
seltsamen Sprachgebrauch nicht damit erkléren, daf man sagt, es werde
eben auch (pars pro toto) der Teil mit dem Wort fiir das Ganze bedacht und
das sei nicht sonderlich seltsam. Das ist so seltsam, wie wenn es einem ein-
fiele, den Landkreis Staufen Deutschland zu nennen. Hinter diesem Sprach-
gebrauch steckt eine Uberzeugung und eine Einsicht, die gar nicht selbstver-
stindlich sind und etwas anderes meinen als nur die Selbstverstindlichkeit,
daf} eine Gemeinde ein Glied und ein Verwaltungsbezirk der Gesamtkirche ist.

Die hintergriindige Auffassung, die sich in diesem Sprachgebrauch aus-
spricht, hat ihre Geschichte, die weit hinter das Neue Testament zuriick-
reicht. Sie wurzelt in der Frage der vorchristlich-jiidischen Theologie, wo
denn geschichtlich greifbar und iiberzeugend jenes heilige Gottesvolk sei,
dem die VerheiBungen Gottes gelten, wenn doch dieses Volk konkret (dem
»»Fleische® nach) gegen Gottes Verfiigung widerspenstig und ungliubig sei.
Von dieser Frage aus muf3te sich der Gedanke entwickeln, daf (da Gottes
Verheilungen und Treue nicht zunichte werden konnen) das ,,Volk*,
»Israel” usw. im eigentlichen Sinn auch noch dasei, wenn es in einem ,hei-
ligen Rest®, in einer Bruderschaft von wenigen Getreuen usw. gegeben sei.
Ein Verwaltungsbezirk abgegrenzter Art innerhalb einer Gemeinschaft kann
nicht bewirken, daf’ das Ganze dieser Gemeinschaft in seinem Wesen noch
gegeben sei und lebe, wenn dieses Ganze als solches untergegangen ist und
vorher der Teil nichts mehr war als ein Teil, ein bloffes Organ, in dem die
Sinnhaftigkeit, die Pluripotentialitiit des ganzen Organismus nicht mehr ganz
gegeben war. Und umgekehrt: ist im Teil das Ganze so da, da} das Ganze
sich nach seinem Wesen voll im Teil vollziehen kann und das Ganze gar
nicht untergegangen sein kann, wenn dieser Teil noch lebt, dann ist eben
der Teil mehr als ein bloBer Teil und trigt mit Recht auch den Namen des
Ganzen. So aber hat schon die vorchristlich-jiidische Theologie den heiligen
Rest, die einzelne Brudergemeinde, in der Gott nach seinem Gesetz wahr-
haft gliubig gedient wird, aufgefafit: da ist Israel ganz da und darum bleibt
die VerheiBung Gottes giiltig, wirksam und siegreich.

Wir konnen (um diesen Grundgedanken noch etwas deutlicher systema-
tisch zu entwickeln) auch sagen: Die Kirche als Ganzes ist, wo sie ,,Ereignis‘
im vollsten Sinn wird, notwendig Ortskirche, die ganze Kirche wird in der
Ortskirche greifbar. Was damit gemeint ist, bedarf einer etwas weiteraus-
holenden Darlegung.6

¢ Wir wiederholen in den niichsten Abschnitten, was wir S. 20—34 in dem von H. Rah-

ner herausgegebenen Buch: Die Pfarre (Freiburg i. Br. 1956, Lambertus Verlag) ausge-
fiihrt haben.

328



Primat und Episkopat

Wenn wir uns fragen, was denn die Kirche (als ganze und eine fiir alle
Volker und Menschen bestimmte, von Christus gestiftete) sei, dann denken
wir heute unwillkiirlich zunéchst einmal an die ,,societas perfecta®, an eine
von Christus gestiftete Organisation mit ihren Amtern, mit der hierarchi-
schen Gliederung dieser Amter, mit den diesen Amtern verlichenen Voll.
machten und mit den vielen Menschen, die unter bestimmten Voraussetzun-
gen die Mitgliedschaft in dieser gesellschaftlichen Vereinigung erwerben.
All das gibt es natiirlich und all das ist von gréfiter heilsmifliger Bedeutung.
Diese Gesellschaft hat, wie dies auch bei anderen Gesellschaften der Fall ist,
ein dauerndes rechtliches Dasein, das auch dann nicht unterbrochen wird,
wenn wir annehmen, diese Kirche handle in bestimmten Augenblicken der
Zeit in keiner ihrer Autoritiiten und in keinem ihrer Mitglieder. Eine rechtlich
begriindete Gesellschaft hat nun einmal eine andere Daseinsweise als Sub-
stanzen. Immerhin wird man nicht bestreiten konnen, daf® dort, wo die
Kirche handelt, d. h. lehrt, bekennt, betet, das Opfer Christi feiert usw., sie
eine hohere Aktualitiitsstufe erreicht, als dies durch ihr blofles dauerndes
Dasein der Fall ist. Sie ist eine ,,sichthare® Gesellschaft; als wirklich sicht-
bare ist sie aber darauf angewiesen, immer wieder aufs neue durch das leib-
haftige Handeln von Menschen ihre geschichtliche, raumzeitliche Greifbar-
keit zu verwirklichen. Sie mufl immer wieder aufs neue ,,Ereignis® werden.

Nicht als ob diese ,,Ereignisse* in ihrer gestreuten Einzelheit in Raum und
Zeit das einfache Dasein der Kirche als solches neu begriindeten. Ein solcher
Aktualismus, der im Grund die gesellschaftliche VerfaBitheit der Kirche,
Tradition, apostolische Sukzession und eigentliches Kirchenrecht iuris divini
verneinte, ist der katholischen Kirchentheologie fremd. Mit der Statik und
historischen Kontinuitit einer bleibend daseienden Kirche ist aber wiederum
auch nicht geleugnet, daf} diese Kirche immer wieder an bestimmten raum-.
zeitlichen Punkten Ereignis werden muf}, aus einer gewissen Potentialitét
sich in eine bestimmte Aktualitit iibersetzen muf}, und daf3 das ganze blei-
bende Wesen der Kirche auf dieses Ereignis hin angelegt ist. Wenn wir so
zwischen Kirche als blofBer Anstalt in bleibender gesellschaftlicher Verfafit-
heit einerseits und Kirche als Ereignis anderseits unterscheiden, dann gilt:
sie wird im vollsten Maf3e aktuelles Ereignis in raumzeitlicher Greifbarkeit,
wenn sie als die Gemeinschaft der Heiligen, als Gesellschaft Ereignis wird.
Natiirlich ist sie auch da, wenn ein einzelner als Triiger einer Vollmacht
Christi und eines Amtes der Kirche in der Kirche und auf die Kirche hin
handelt. Aber man wird nicht bestreiten kénnen, dafy dort, wo die Kirche in
Erscheinung tritt, gerade insofern sie eine Gemeinschaft, also eine durch ein
sichtbares Geschehen und durch die Gnade verbundene Mehrheit von Men-
schen ist, die Kirche als solche einen hdheren Grad von Ereignishaftighkeit
erreicht als dort, wo der einzelne Triger des Amtes allein in der Handlung
die Kirche aktualisiert, in die die iibrigen Glieder der Kirche als titig Mit-
handelnde nicht einbezogen sind.

Wir fragen nun: wo und wann wird die Kirche in dem eben entwickelten

329



Karl Rahner l

Sinn in der intensivsten und aktuellsten Weise Ereignis? Die Kirche ist in
ihrem tiefsten Wesen das geschichtliche Anwesendbleiben des fleischgewor-
denen Wortes Gottes in der Welt. Sie ist die geschichtlicﬁe Greifbarkeit des
in Christus sich ereignet habenden Heilswillens Gottes. Darum ist aber auch
die Kirche als Ereignis am greifbarsten und intensivsten dort gegeben, wo
durch das in Vollmacht verkiindete Wort der Konsekration Christus in sei-
ner Gemeinde selbst als der Gekreuzigte und Auferstandene heilsspendend
gegenwiirtig ist, wo sich das Heil der Erlosung in der Gemeinde dadurch
wirksam ereignet, daf} es in sakramentaler Greifbarkeit anwesend wird, wo
der ,,Neue und ewige Bund*, den er am Kreuz gestiftet hat, greifbarste und
aktuellste Gegenwart in der heiligen Anamnese seiner ersten Stiftung erhalt.
Die Feier der Eucharistie ist also das intensivste Ereignis von Kirche. Denn
in dieser Feier ist nicht nur Christus als der Erloser seines Leibes, als Heil
und Herr der Kirche in der kultischen Feier der Kirche anwesend, sondern
in der Eucharistie wird die Einheit der Glidubigen mit Christus und unter-
einander am greifbarsten sichtbar und im eucharistischen Mahl am inner-
lichsten verwirklicht. Insofern die eucharistische Feier auch schon die sa-
kramentale Vorwegnahme des ewigen himmlischen Hochzeitsmahles ist,
leuchtet in dieser kultischen Feier auch schon die endgiiltige, ewige Gestalt
der Heilsgemeinde auf, so wie in ihr der Ursprung der Kirche, das Kreuz-
opfer Christi, sakramental gegenwirtig ist.

Nun aber eignet der eucharistischen Feier als einem sakramental-kulti-
schen Akt — #hnlich wie auch den andern Sakramenten, die alle wesentlich
leibgebunden sind — als wesentliches Merkmal die Ortshaftiglkeit. Sie kann
immer nur von einer an ein und demselben Ort versammelten Gemeinde be-
gangen werden. Damit ist aber folgendes gesagt: die Kirche ist, unbeschadet
ihrer gesellschaftlichen Verfaitheit und Dauer und universalen Bestimmung
und Bezogenheit auf alle Menschen, aus ihrem innersten Wesen selbst auf
eine ortshafte Konkretisierung hin angelegt. Die Eucharistie als ortshaftes
Ereignis geschieht darum nicht nur in der Kirche; die Kirche selber wird im
intensivsten Sinne erst ganz Ereignis in der ortshaften Feier der Eucharistie.
Daher kommt es letztlich, da man in der Schrift die Einzelgemeinde selber
Ekklesia nennen, ihr also denselben Namen geben kann, den auch die Ein-
heit aller auf der Erde zerstreuten Gliubigen hat. Es ist nicht nur wahr: die
Eucharistie ist, weil es Kirche gibt, sondern es ist auch, richtig verstanden,
wahr: Kirche ist, weil es Eucharistie gibt. Die Kirche ist und hilt sich, auch
als ganze, nur, weil sie sich immer wieder in das eine und umfassende Er-
eignis ihrer selbst, in die Eucharistie hinein vollzieht. Weil dieses Ereignis
aber wesentlich das Ereignis ortshafter Art an einem Raumzeitpunkt in einer
Ortsgemeinde ist, darum ist die Ortskirche nicht nur eine — gewissermafien
nachtriiglich gegriindete — Agentur der einen Weltkirche, die ebenso gut
eine solche Griindung unterlassen konnte, sondern das Ereignis dieser Welt-
kirche selbst. :

Wenn ein grofes Land und Volk durch geschichtliche Katastrophen auf

B30



Primat und Episkopat

ein Dorf reduziert wiirde, kénnte man sinnvoll nicht mehr sagen, dafy s noch
existiere, sein Wesen noch als geschichtliche Groffe verwirklicht sei. Wenn
aber die Kirche (per impossibile) auf eine einzige bischéfliche Ortsgemeinde
reduziert wiirde, wire ihr legitimer Oberhirt auch Papst von Rom, und {(was
entscheidend ist) es wiirde in ihr noch genau so viel geschehen, was in der
weltweiten Kirche geschehen kann und die Aktualisation ihres Wesens ist:7
die Proklamation der im getoteten und auferweckten Fleisch des Sohmes
Gottes als Gnadengericht iiber die Siinde der Welt angebrochene Herrschaft
Gottes, eine Proklamation, die durch die legitime Feier der heiligen Ge-
meinde geschieht, die in der Anamnese des Todes des Herrn sich dieser er-
losenden Herrschaft Gottes unterstellt.

Ortskirche entsteht also nicht durch eine atomisierende Teilung des Welt-
raumes der Gesamtkirche, sondern durch Konzentration der Kirche in ihre
eigene Ereignishaftigkeit hinein. Darum war wohl auch die urspriinglichste
Ortskirche eine Bischofskirche, wobei zu bedenken ist, daf} die Presbyteroi
(die Priester und Pfarrer) urspriinglich nicht diejenigen waren, die man
brauchte, weil es viele Ortsgemeinden gab, sondern der von vornherein plu-
rale Senat des Ortsbischofs, so daf3 die urspriingliche (bischéfliche) Orts-
gemeinde nur Elemente gottlicher Stiftung enthielt: die heilige Kultge-
meinde Christi mit einem Apostel oder dessen Nachfolger an der Spitze.

Was ergibt sich nun aus diesen kurz angedeuteten Verhiltnissen zwischen
Gesamtkirche und Ortskirche (besser zwischen der Kirche, wie sie iiberall
ist, und derselben Kirche, wie sie an einem bestimmten Ort erscheint) fiir
das Verhiiltnis von Primat und Episkopat?

Da und insofern die Kirche Weltkirche ist und sein soll, insofern es iiber-
all die wahren Anbeter des Vaters im Geist und im Namen Christi geben soll
und diese Kirche eine auch in ihrer geschichtlich greifbaren Verfassung cine
sein soll, gibt es den Primat. Insofern dieselbe eine und ganze Kirche am
einzelnen Ort erscheinen soll und gerade so ihren hiochsten Vollzug hat, ndm-
lich die Feier der Eucharistie und der Sakramente, gibt es den Episkopat
gottlichen Rechtes.® Dieser muf} daher alle die Rechte und Gewalten haben,
die ihm zukommen miissen, wenn einerseits die Kirche dort, wo der einzelne

7 Bei der gerechten Wiirdigung einer solchen ,,aktualistischen® Definition-des Wesens
der Kirche darf folgendes nicht iibersehen werden: eine natiirliche Gesellschaft kann vie-
les tun oder lassen und doch sein; vieles was sie tun sollte, kann sie, obzwar zu Unrecht,
unterlassen; und es gibt nicht vieles, dessen Unterlassung ihr Dasein selbst aufheben
wiirde. In der Kirche aber gibt es bestimmte Vorginge, die ihr von ihrem gottlichen Stif-
ter wesentlich eingestiftet sind und die als tatsichlich immer vollbrachte durch gott-
liche Verheiffung garantiert sind. Darum liegt der Akt hier eigentlich in der Potenz und
kommt ihr nicht nur akzidentell zu.

8 Mit diesem Satz soll natiirlich nicht gesagt werden, dafl wir selbst allein und unab-
hingig von der positiven Offenbarung Primat und Episkopat ableiten konnten von diesem
Ansatz. Aber wenn wir aus positiven Quellen die positive Stiftung von Primat und Epis-
kopat schon wissen, sehen wir doch deutlich ihren Wesenszusammenhang mit dieser
Grundidee der Kirche, denn auch eine positive freie Stiftung kann dem Grundwesen einer
Sache konform sein und bedeutet nicht positivistische Willkiir.

331



Karl Rahner

Bischof regiert, als ganze (was nicht heifst: ginzlich) und in ihrem héchsten
Akt zur geschichtlichen Erscheinung und Greifbarkeit kommen soll und
anderseits eben diese so zum erscheinenden Vollzug kommende Kirche die-
jenige ist, die sich iiber die ganze Erde ausbreitet und in dieser Katholizitit
durch den Papst reprisentiert wird, Wir konnen sagen: in dem Sinn und
dem Maf}, in welchem die ganze Kirche in einer Ortskirche ganz da ist, in
demselben Maf} ist auch die Jurisdiktions- und Weihegewalt der Kirche im
Ortsbischof ganz da. Die piipstliche Gewalt ist nicht in dieser Hinsicht um-
fassender, sondern insofern er allein die Einheit der ganzen Kirche als Tota-
litit der Ortskirchen darstellt (und zwar natiirlich iure divino). Das zeigt
sich schon ganz einfach darin, da der Papst keine potestas ordinis iiber die
eines gewohnlichen Bischofs hinaus besitzt, obwohl doch, von einem abso-
luten und umfassenden Gesichtspunkt aus gesehen, diese Gewalt die hiohere
im Vergleich zur Jurisdiktionsgewalt ist. Man wird diese Gleichheit nicht
einfach blof} als ein Faktum gottlich willkiirlicher Anordnung hinnehmen,
sondern muf} und darf nach seinem Wesensgrund fragen (selbst wenn man
sagen mag, er sei nur auf Grund der ausdriicklichen Geoffenbartheit des
Faktums erkennbar). Darum also, weil die Kirche orthaft erscheinen muf,
,»besteht kraft derselben gottlichen Einsetzung, worauf das Papsttum be-
ruht, auch der Episkopat; auch er hat seine Rechte und Pflichten, welche zu
dndern der Papst weder das Recht noch die Macht hat. Es ist also ein volliges
Mifiverstindnis . . . wenn man glaubt, . . . die Bischofe seien nur noch Werk-
zeuge des Papstes, seine Beamten ohne eigene Verantwortlichkeit.“ ,,Nach
der bestindigen Lehre der katholischen Kirche, wie sie auch vom Vatikani-
schen Konzil ausdriicklich erklirt worden ist, sind die Bischofe nicht blof3
Werkzeuge des Papstes, nicht pipstliche Beamte ohne eigene Verantwort-
lichkeit, sondern vom Heiligen Geist gesetzt und an die Stelle der Apostel
getreten, weiden und regieren sie als wahre Hirten die ihnen anvertrauten
Herden . ..“? Insofern also z. B. der Bischof an seinem Ort durch seine Lehre
die Lehre der Gesamtkirche (welche immer die ist, die im Lehrprimat des
Papstes auch im Glauben zur Einheit verfaf’t ist) reprisentiert, gibt er nicht
nur wie ein Sprachrohr die Lehre der Gesamtkirche oder des Papstes weiter,
so dafl der Horende eigentlich immer iiber ihn weghdren miifite oder
schlechthin nur héren konnte, was notwendig schon irgendwo anders in der-
selben Verbindlichkeit gesagt sein miif3te, sondern in ihm ereignet sich die
autoritative Fortbezeugung der geoffenbarten Wahrheit durch die Kirche
selbst.10 Ahnlich ist es bei der Weihegewalt und bei der Hirtengewalt.

¥ Deshalb ,,kann die Bezeichnung eines absoluten Monarchen auch in Beziehung auf
kirchliche Angelegenheiten auf den Papst nicht angewendet werden‘’. Worte aus einer
Kollektiverklirung des Deutschen Episkopates von 1875, die die ausdriickliche und feier-
liche Billigung Pius TX. fand. Abgedruckt mit Ubersetzung dieser Billigung bei J. Neuner-
H. Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung (5. Aufl. Regens-
burg 1958) Nr.388a. Der gesamte Text im Katholik, N. F. Bd. 33 (1875) 209—213, aus-
fiihrlich zitiert auch in dieser Zs 160 (1957) 266.

10 Vgl. z. B. D. Palmieri, Tractatus de Romano Pontifice? (Prati 1891) 666f: die Bi-
schife sind ,,magistri authentici verique iudices, etsi non supremi, in causis fidei et cum

332



Primat und Episkopat

Was damit gemeint ist, wird vielleicht noch deutlicher (und damit auch
die Grenzen des Begriffes der ,monarchischen Verfassung der Kirche),
wenn wir noch folgendes erwiigen. Im Akt des Beamten kann nur die Initia-
tive seines Vorgesetzten zur Erscheinung kommen. Er kann zwar in der Set-
zung dieses Aktes Initiative entfalten (und soll es tun), aber die Inhalilich-
keit dieses Aktes ist ginzlich aus der Vollmacht und der Entscheidung seines
Vorgesetzten abgeleitet, so daf} sich in seinem Akt immer nur ereignet, was
schon im Vorgesetzten ,,da war. So ist es aber beim Bischof nicht. Wir ha-
ben schon in einem fritheren Aufsatz!! dargetan, daf} es neben der hierarchi-
schen Struktur der Kirche eine ,,charismatische® gibt, d.h. daf} sich der
Geist als der Herr der Kirche in der Verfaftheit der Kirche durchaus die
Maglichkeit und das Recht wahrt, seine Impulse der Kirche mitzuteilen, ohne
sie immer und iiberall gleich zuerst iiber die hierarchischen Amtsorgane der
Kirche zu leiten. Ein Ahnliches ist nun auch ausdriicklich zu sagen hinsicht-
lich des Verhiltnisses zwischen den hierarchischen Organen selbst (dem
Papsttum und den Bischofen). Weil und insofern die Bischife, weil sie ja
sogar ,,an Ort und Stelle* nicht (nur) die Vertreter des Papstes, sondern un-
mittelbar Christi selbst sind, die Repriisentation der Gesamtkirche an ,,Ort
und Stelle‘ sind, darum sind sie zwar immer auf die durch den Papst ver-
tretene Einheit der diffusen Kirche angewiesen und ihr verantwortlich und
so dem Papst untergeordnet (miissen ,,Frieden und Gemeinschaft* mit dem
Apostolischen Stuhl haben), aber sie sind darum doch nicht blof3 Exekutoren
des pipstlichen Willens, sondern durchaus auch hierarchische Einfallstore
fir die Impulse des Heiligen Geistes, der durch sie hindurch zunichst ein-
mal sowohl das Wirklichkeit werden lifst, was er gerade an diesem Punkt
der Kirche verwirklicht haben will, als auch (unter Umstéinden) was er durch
diesen Punkt hindurch der ganzen Kirche an neuer Einsicht, neuem Leben
und neuen Moglichkeiten christlicher Existenz im privaten und 6ffentlichen
Leben mitteilen will.

Der einzelne Bischof muf sich in seiner unmittelbar vom Geist Gottes ge-
steuerten Initiative immer der bleibenden Einheit und des (wenigstens still-
schweigend gegebenen) Einverstiindnisses der Gesamtkirche und des Papstes
versichern; er ist aber nicht einfach blof3 der Exekutor der Impulse, die von
der obersten Leitung der Kirche ausgehen. So wie er iuris divini ist, insofern
er an dem ius divinum des Episkopats teilnimmt (auch wenn er als einzelner
durch den Papst eingesetzt ist), so ist er ein durchaus amtlich bestelltes Organ
einer solchen unmittelbaren Leitung durch denHeiligen Geist. Die Approbation
durch den Papst und so durch die Gesamtkirche ist ein Kriterium dafiir, dafy
er tatsiichlich williges Organ dieser unmittelbaren Leitung durch den Geist

singuli in suis sedibus docent, praesumendum est iuridice, doctrinam corum esse catho-
licam . .. Wenn z. B. ein Bischof die Lehre eines Buches proskribiert (CIC can. 1395 § 1),
8o setzt er damit einen Akt der Lehrautoritit, der aus der Natur des Falles heraus gar
nicht blof3 die Wiederholung des immer schon Gesagten sein kann,

i1 Das Charismatische in der Kirche: diese Zs 160 (1957) 161—186.



Karl Rahner

der Kirche ist und bleibt. Aber eben dieses bedeutet nicht, daf} seine initia-
tive Tat nur die Ausfithrung eines Impulses sei, die ihm von der obersten
menschlichen Leitung der Kirche zukommt. Der Papst hat auch auf den ein-
zelnen Bischof eine dauernde und amtliche, normale Leitungsgewalt auszu-
tiben (denn seine Kirche ist ja Glied und Teil — wenn auch mehr — der Ge-
samtkirche). Insofern ist der einzelne Bischof auch ausfithrendes Organ der
pipstlichen Gewalt. Aber weil seine Bischofs-Kirche die Kirche ist in jener
gehieimnisvollen Anwesenheit des Ganzen im Teil, wie eine solche Anwesen-
heit sich nur in der Kirche findet, darum kann durch Impulse von oben un-
mittelbar das christliche und kirchliche Sein an ihm und durch ihn und seine
Kirche hindurch zur Erscheinung fiir die ganze Kirche gelangen, durch Im-
pulse, die nicht instanzenzugmifig von der héheren Stufe der Hierarchie
vermittelt worden sind.

In der Bereitschaft zu solchen Impulsen, zu der der Bischof (im Unter-
schied zum charismatischen Laien) kraft seines Amtes verpflichtet ist, liegt
eine Wiirde und eine Verpflichtung, die ihn auch ,,subjektiv* zu mehr ma-
chen als zu einem bloflen Beamten des Papstes. Diese Unmittelbarkeit des
Episkopates zu Gott und seiner Fithrung mitten in aller ,,ordentlichen Ab-
hiingigkeit vom Papsttum mag kompliziert erscheinen, mag sich einer glat-
ten formaljuristischen Verrechenbarkeit und ,,sauberen® Abgrenzung beider
Gewalten entziehen. Aber eben diese ,,Kompliziertheit* und ,,Unverrechen-
barkeit” in der Verschrinkung beider Gewalten ist in dem einmaligen We-
sen der Kirche begriindet. Gerade von ihm aus zeigt sich, daff das Problem
der unaufhebbaren Gewalt der Bischife gar nicht dadurch gelost werden
kann, daf’ man (wie es aller Gallikanismus und Febronianismus immer tun
wollte) bestimmte Gewalten und Vollmachten der Bischofe abgrenzt, denen
gegeniiber der Papst keine Einflufnahme hat. Die eigentlichsten Gewalten
hat ja der Bischof gerade dadurch, daf} in ihm und seiner Kirche die Kirche
in ihrem Vollzug in Erscheinung tritt und eben diese selben Gewalten der
Kirche haben ihren vollen personalen Triger fiir die ganze Kirche im Papst.

Aber eben diese Unverteilbarkeit der Gewalten und Vollmachten auf die
beiden Arten der Triiger (in dem Sinn, daf} der Einflu® des Papstes auf den
Bischof eine rechtlich fixierbare Begrenzung aufteilender Art hitte) bedeu-
tet nicht, da® der Bischof nur ausfithrender Beamter des Papstes sei. Und
dies aus demselben Grund nicht, aus dem der Bischof dem Papst unterstellt
ist. Er ist ihm unterstellt, letztlich nicht weil das Bistum einen Sektor der
Gesamtkirche darstellt, den der Bischof bloff im Namen der ganzen Kirche
verwaltet, sondern weil in seiner Ditzese die Gesamtkirche zur Erscheinung
kommt. Und das ordnet ihn unter und macht ihn selbstiindig zugleich. Auch
der Bischof hat daher eine Verantwortung fiir die Gesamtkirche. Nicht in-
dem er sie unmittelbar leitet, was dem Papst allein vorbehalten ist, sondern
indem er sich so fiir die Verfiigung der Gesamtkirche und (dariiber hinaus)

334



Primat und Episkopat

Gottes so offen hilt, daf, was in seiner Diézese wird, in ,,Kommunion* mit
der Gesamtkirche bleibt, aber auch so wird, daf} es der Ausgangspunkt fiir
den Impuls Gottes in die Gesamtkirche hinein werden kann.

Tatséichlich sehen wir auch in der Kirchengeschichte, daf} es immer so war.
Wenn ein Athanasius, ein Ambrosius, ein Augustinus, ein Ketteler (als Vor-
kimpfer moderner kirchlicher Soziallehre), ein Kardinal Suhard und viele,
viele andere nicht nur gute Bischéfe ihrer Lokaldiozese waren, sondern etwas
Unersetzliches [iir die ganze Kirche bedeuteten, dann war diese groflere Be-
deutung von ihnen nicht blof3 als Privatpersonen (als groflen Theologen
usw.) getragen, sondern ruhte faktisch und wesensgemifl auch auf ihrer
Eigenschaft als Bischdfen: so, wie sie wirkten, hiitten sie gar nicht wirken
kénnen, wenn sie nicht Bischife gewesen wiiren, und so, wie sie wirkten, soll-
ten siec wirken, weil sie Bischéle waren. Die charismatische Funktion der
Bischéfe von Einzelkirchen liir die Gesamtkirche schmiilert nicht die Bedeu-
tung und die Wiirde des Papsttums. Denn es gab zunichst einmal auch viele
Piipste, in denen sich Amt und charismatische Sendung zum Segen der Kirche
einten. Nur ein Totalitarist, nicht aber ein Papst kénnte im freien Charisma
in der Kirche, im Wehen des Heiligen Geistes, wo er will, eine Minderung,
Bezweiflung oder Gelahr fiir das dauernde Amt sehen. Das gilt aber erst
recht dort, wo ein charismatischer Bischof im Namen Christi unter den Er-
weisen des Pneumas und der Kraflt die Herde weidet, die Christus ihm an-
vertraut hat. Endlich haben die Péipste immer wieder betont, daf® ihre Ehre
der ,,solidus vigor der Bischdfe sei (Dz 1828, wo das Vatikanum Gregor d. Gr.
zitiert). Das gilt dann aber vor allem von jener Kraft und Lebendigkeit, die
der Geist Gottes selbst den Bischilen verleiht.

Insofern die Gewalten zwischen Papst und Bischof nicht einfach material
fix gegeneinander abgegrenzt werden konnen, weil der Papst die Dollgewalt
hat und man im einzelnen keine einzelne Vollmacht als einzelne im Bereich
der Jurisdiktion eines einzelnen Bischofs als solchen angeben kann, die ihm
der Papst nicht (aus gerechten Griinden) entziehen konnte (oder deren Aus-
tibung untersagen kionnte), obwohl der Episkopat als ganzer nach gottlicher
Anordnung bestehen bleiben muf}, so ist einmal die Méglichkeit eines mensch-
lichen Kirchenrechts und seiner Entwicklung und Anderung aus der Natur
der Sache heraus gegeben, insofern es eine Entwicklung in der faktischen
Verteilung der Aufgaben und ordentlichen Vollmachten auf beide Gewalten
gibt, und zum anderen ist die richtige, d. h. der Sache, der Zeit, der geistigen
Situation gemiifle Abgrenzung faktischer Art (d.h. durch das positive mensch-
liche Kirchenrecht) ein Vorgang, der nicht durch materiale feste Normen
immer schon gewissermaflen verfassungsmiilig geregelt sein kann. Daf3
darum das faktische Verhiltnis zwischen Episkopat und Primat in der kir-
chenrechtlichen Abgrenzung der Zustiindigkeiten usw. richtig und sachge-
méf ist, dafiir gibt es keine rechtliche greifbare Instanz. Nur das Walten

335



Karl Rahner

des Heiligen Geistes kann immer aufs neue dafiir sorgen, daf} dieser prak-
tische Ausgleich im positiven Kirchenrecht und in der konkreten Handha-
bung dieses Rechtes so geschieht, wie es fiir das Wohl der Kirche am forder-
lichsten ist. Wenn man das Verhiltnis zwischen den beiden Gewalten nur
rechtlich betrachtet, dann gibt es keine Norm, die von vornherein eindeutig
ausschlosse, daf® der Papst so sehr alle Gewalt praktisch an sich zieht, dafy
von einem Episkopat iuris divini sachlich nur noch der Name iibrigbliebe.
Denn man kann (grundsitzlich nach dem Gesagten!) keine bestimmte Ein-
zelvollmacht angeben, die der Papst nicht an sich ziehen diirfte oder kénnte,
und es gibt keine Instanz auf der Welt selbst, die als hohere eine solche Maf3-
nahme im Einzelfall als unzulissig erkliren kénnte, da die Urteile des hoch-
sten Stuhles keiner irdischen Nachpriifung autoritativer Art mehr unterlie-
gen, dem Papst die Kompetenz der Kompetenz zusteht und es ein eigent-
liches letztes Widerstandsrecht, das die Kirche als solche in ihrer Konkret-
heit aufhébe, nicht gibt und geben kann (und auch nicht geben muf3, eben
wegen des ihr verheiflenen Beistandes des Geistes). Daf8 also im ganzen und
grofen das richtig ausgeglichene Verhiltnis praktischer Art zwischen den
beiden Gewalten besteht, da3 weder ein iibertriebener Zentralismus noch
eine episkopale Dekomposition der Einheit der Kirche vorherrscht, und zwar
je nach den Erfordernissen der verschiedenen Zeiten, dafiir ist der Beistand
des Geistes fiir den Katholiken der einzige letzte und entscheidende Garant.

Nachdem einmal die reflexe und feierlich definierte Erkenntnis der pépst-
lichen Primatialgewalt gegeben ist, ist praktisch nur noch die Gefahr eines
zu groflen Zentralismus in der Kirche gegeben, weil dafiir eine rechtliche
Handhabe und Maglichkeit gegeben ist, wiihrend seit dem Vatikanum fiir
das Gegenteil nur blole Fakten und Gewohnheiten wirken konnten. Darum
ist der letzte Garant gegen diese Gefahr nur das rechtlich ungesicherte Ver-
trauen in den Beistand des Geistes der Kirche. Der Geist Gottes ist also
auch der letzte Garant dafiir, dafy dem Episkopat der Kirche wirklich jener
Spielraum bleibt, den er — iure divino — haben muf3. Aber es ist schlieSlich
itherall so: nur, wo der Geist ist, ist Freiheit. Diesem Geist kann zwar durch
Normen des Rechtes ein Raum seines freien Wirkens umschrieben werden,
aber im letzten muf er selbst diese Normen schiitzen. Man sieht daraus,
warum es in der Kirche gar keine adédquate Verfassung geben kann: zu ihr
selbst gehort der Geist, der allein letztlich die Einheit der Kirche in ihr ga-
rantieren kann bei Bestand zweier Gewalten, von denen die eine nicht adi-
quat auf die andere reduziert werden kann, so daf® man wirklich sagen
konnte, die Kirche sei eine Art absoluter Monarchie.

336



