Katholizismus und Sozialismus!

GUSTAY GUNDLACH S]

Gestatten Sie mir zum Anfang eine Bemerkung, die erfahrungsgemif} notig
ist, in unserem Fall sogar unumginglich. Ich komme zwar aus Rom, aber
ich habe weder Amt noch Auftrag, das Thema in rémischer Sicht, das heif3t,
wie man sagt, in vatikanischer Sicht zu behandeln. Also, ich rede allgemein
in katholischer Sicht und vertrete meine personliche Auffassung.

Mein Thema ist: Katholizismus und Sozialismus, niherhin: Katholizismus
und Demokratischer Sozialismus. Dies ist als Vergleich beider Gegebenheiten
und zugleich als Beurteilung ihres Verhiiltnisses zueinander gemeint.

Nun bin ich bei dem, was man heute in Deutschland Demokratischen So-
zialismus, manchmal auch freiheitlichen Sozialismus nennt, etwas in Verle-
genheit. Noch wissen wir von ihm zu wenig, zu wenig im Abstrakten, zu we-
nig noch mehr im Konkreten. Daf} er ein vom Marxismus geloster Sozialis-
mus ist, scheint die Hauptsache zu sein, und ist wohl auch das, worauf man
in katholischen Kreisen am meisten und vielfach auch am hoffnungsvollsten
achten zu miissen meint.

In der Tat ist es etwas Bemerkenswertes, dafy zu einer Zeit, wo der Mar-
xismus ostlich von uns eine Hochkonjunktur hat, dieser neue Sozialismus
hier im westlichen Bereich hervortritt. Darin liegt fiir nicht wenige Beobach-
ter ein geistiges Plus, eine Verstirkung der geistigen Front des Westens; sie
sprechen erwartungsvoll: was wird aus diesem Kinde werden? Sie sind ge-
neigt, alles Gute von ihm auszusagen, alles weniger Gute auszuschlief3en.
Wer vorsichtig ist, wird des neuen Kindes Geburtsschein und Sippenzeugnis
einsehen, sein geistiges Lebensklima erspiiren, die ersten programmatischen
Auflerungen priifen und auch die Stirke der Reibungen abschiitzen, die der
schwierige Ubergang der Klassenpartei zur Volkspartei im Lager des Sozia-
lismus ausldst. Man wird keinen Blankoscheck des Vertrauens und der Zu-
stimmung ausstellen, aber man wird dem Ernste der beteiligten Menschen
des Sozialismus mit Ernst begegnen miissen, schon aus Verantwortung fir
alles, was unser Volk in seiner wahrhaft immer noch gefiihrdeten Lage inner-
lich konsolidieren konnte.

Dem also in etwa noch sehr unbekannten einen Glied der Vergleichshe-
ziehung, nimlich dem Demokratischen Sozialismus, entspricht das um so be-
kanntere andere Glied: der Katholizismus. Ja, wir miissen dieses Glied noch

1 Dieser Beitrag von P. Gundlach SJ wurde, wie der folgende von P. von Nell-Breu-
ning 8J iiber ,,Die politische Verwirklichung der christlichen Soziallehre*, auf der Ta-
gung der Katholischen Akademie in Bayern ,,Christentum und demokratischer Sozialis-
mus* vom 11.—12. Januar dieses Jahres in Miinchen als Referat gehalten. Beide werden
hier mit giitiger Erlaubnis des Direktors der Akademie, Herrn Dr. %arl Forster, veroffent-
licht. Siimtliche auf der Miinchner Tagung gehaltenen Referate werden in der Schriften-
reihe der Katholischen Akademie in Bayern im Karl Zink-Verlag, Miinchen erscheinen.

22 Stimmen 161, § 337



Gustav Gundlach

bekannter machen und statt Katholizismus besser ,,Kirche sagen, mithin
Kirche und Demokratischen Sozialismus vergleichen. Warum? Weil Demo-
kratischer Sozialismus jedenfalls ein in der Gesellschaft und in der Geschichte
wirkendes Gebilde, konkret gesehen, eine politische Partei sein will. Was
diesem Gebilde in Gesellschaft und Geschichte begegnend entspricht, ist nun
ebenfalls nicht ein Abstraktum von Ideen und Werten, das wir Katholizis-
mus nennen, sondern ist die Kirche, das religiose Gemeinschaftsgefiige von
héchster Konkretheit, von universaler Gesellschaftlichkeit, von geladener
Geschichtlichkeit, ausgepriigt in Seele und Leib, inneres Leben und Institu-
tion zugleich.

Aber indem wir die Kirche in die Vergleichsbeziehung zum neuen Demo-
kratischen Sozialismus einsetzen, scheinen wir diesem als dem noch sehr Un-
bekannten die grofiere Chance wenigstens in der Gestaltung der irdischen
Bereiche der heutigen Menschheit zu geben. Denn, wie gesagt, gerade, weil
er unbekannt ist, glauben manche, alles Gute von ihm erwarten, alles weni-
ger Gute von ihm ausschlieffen zu konnen. Die Kirche aber ist zu bekannt,
mit Staub und gar Schmutz bedeckt, durch eine lange Pilgerfahrt in dieser
Welt. Wir héren sie alle, die kritischen Rufe: Machtmiflbrauch oder Kleri-
kalismus, Versagen in der Gestaltung dieser Welt auf allen Gebieten der
Kultur, besonders im Sozialen und Wirtschaftlichen gesellschaftlichen Le-
bens. Und heute erscheint die Kirche den Kritikern als eine miide gewordene;
sie hat, wie man sagt, selbst die religiose Substanz ihrer Menschen nicht
wahren konnen; sie sucht Schutz bei einer politisch gewordenen Christlich-
keit, die doch nichts anderes ist als blaf3 und bleich gewordener biirgerlicher
Humanismus liberaler Observanz. Kann sie, die Kirche, die in der Gestaltung
der Welt blutarm gewordene, nicht Blutzufuhr erwarten vom jugendlichen
Demokratischen Sozialismus, der fiir ihr Versagen in dieser Welt eintritt
und ihr die Bemiihung um die andere, jenseitige Welt iiberlaf3t?

Indes wird die Kirche antworten kénnen, daf} sie im steten Kontakt mit
den Menschen und Dingen dieser Welt dauernd Blutzufuhr erhilt, daf’ sie
aber dabei niemandes Vermittlung braucht, schon gar nicht die irgendeines
" politischen Systems, sei es ihr auch noch so giinstig. Die Geschichte belegt
hinlinglich die Gefahr solcher Vermittlung. Schon die Blutzufuhr im un-
mittelbaren Kontakt mit den Dingen der Welt hat ihre Gefahren, denn sie
lault iiber die Leidenschaftlichkeit, die Unwissenheit und vor allem die mo-
ralische Schwiche so mancher Menschen der Kirche. Woher sollte denn das
eben angedeutete Siindenregister der Kirche kommen, das man tbertrieben
nennen, aber doch nicht einfach ableugnen kann? Dies war so von Anfang an
in der Kirche. Die Erfahrungen von 1933 nach dem Regierungswechsel ma-
chen da keine Ausnahme. Nur fehlt uns hier noch eine griindliche soziolo-
gische Untersuchung, um die Ungerechtigkeit von Pauschalurteilen zu ver-
meiden, die bis in die neueste Zeit gefallt werden.

Wenn wir aber in die Tiefe der Anliegen der menschlichen Gesellschaft
sehen, dann war und ist Dasein und Wirken der Kirche zugunsten dieser ir-

338



Katholizismus und Sozialismus

dischen Welt hervorragend und sogar entscheidend. Sie war es, die dem
wahren Sinn des Sozialen, der Gesellschaftlichkeit, ihren Schutz lieh, indem
sie die Gottebenbildlichkeit der menschlichen Person verkiindete. Dadurch
allein kommt der gesellschaftlichen Bezogenheit und Gegenseitighkeit der
Menschen auf die objektive Wertfiille des Menschtums hin, also dem Sozia-
len als Solidaritit, die innere unzerreifibare Begriindung zu. Indem dann der
neuzeitliche Liberalismus laizistisch und sikularisierend die Gesellschaft als
solche gegen alle Wahrheit von Gott 15ste, vollfiihrte er die verhingnisvollste
Kernspaltung, deren Kettenreaktion durch alle konkreten Beziige des Gesell-
schaftslebens hindurch bis heute andauern: er loste das Soziale individua-
listisch, subjektivistisch auf in reinen Nominalismus oder Funktionalismus
letztlich quantitativ bestimmbarer Kriifte. Letztes Ergebnis ist, daf® man
heute der Soziometrie und Okonometrie eine so iiberragende, schier ausfiil-
lende Rolle in den Sozialwissenschaften gibt. Die Frage ist: wird sich der De-
mokratische Sozialismus so vom Marxismus losen, daf® er auch seine unbe-
streitbar liberalrationalistische Komponente und nicht nur die materiali-
stische aufgibt? Wird er jene verhingnisvolle Kernspaltung am Sozialen
drangeben und in ihm nicht mehr lediglich die denkbar verniinftigste, das ist
produktivste Organisation von Individuen sehen?

Die Kirche war es, die dem Recht der Person ihren Schutz lieh, indem sie
wiederum in der Gottebenbildlichkeit der Menschen die Wurzel des Rechts
betonte und die soziale, solidarische Verbundenheit auch als Rechtsbeziehung
hervorhob. Folglich war es die Kirche auch, die im Organisieren mensch-
lichen Zusammenlebens die stete Suche nach der Ausgewogenheit von Auto-
ritit und Freiheit sah. Sie trat dafiir ein, schon durch ihre Existenz, in schwe-
ren Kampfen gegen die Staatsomnipotenz zu Zeiten mittelalterlichen Kaiser-
tums, gegen die Staatsomnipotenz des fiirstlichen Absolutismus, des Fiihr-
rer-Cisarismus und schlieflich auch ebenfalls in neueren Zeiten gegen die
totalitaristische Gesetzgebungsmaschine jakobinischer und plebiszitirer De-
mokratie.

Es ist also auch die Kirche, der wir die Verteidigung des Prinzips der
Rechtssicherheit verdanken. Der Liberalismus hat es als Palladium gegen die
Willkiir jeglicher Autoritit verstanden. Aber, indem er rationalistisch und
gegen alle Wahrheit die gesellschaftliche Verbundenheit und Autoritéit vom
gottlichen Wurzelgrund l6ste, hat er dem Prinzip der Rechtssicherheit nicht
nur die feste Verankerung genommen, sondern den Schutz durch dieses Prin-
zip jedem absolut fundierten Recht entzogen. Die falsche Majestiit des posi-
tiven menschlichen Gesetzes, des logisch kohdrenten Systems von Rechten
als Verkehrsregeln unter Menschen, tritt gegen das Naturrecht und gegen
das positive gottliche Gesetz auf, um die formale Freiheit der Individuen zu
sichern gegen das ,,Rauschgift® absoluter Werte, die sich als Naturrecht des
Menschen oder gesellschaftlicher Ganzheiten niederschlagen, sich zur Norm
des positiven, menschlichen Gesetzes aufwerfen und so die liberal verstan-
dene Rechtssicherheit gefihrden. Daf} die Freiheit, ja, die Gewissensfreiheit

220 339



Gustav Gundlach

derer, die sich auf ihr in absoluten Werten fundiertes Recht berufén, von der
fal:chen Majestiit der liberalen Gesetzgebungsmaschine brutal iiberrollt wer-
den kann und auch wurde, beweist einmal wieder, daf3 der Liberalismus kein
Schutz gegen Totalitarismus ist. Wir werden also auch hier zusehen miissen,
ob der heutige Demokratische Sozialismus sich theoretisch und praktisch
von der liberalen, also nicht nur von der materialistischen Komponente des
Marxismus 18st oder nicht.

Die Kirche war es auch, die durch ihr in der Erlésungsordnung begriinde-
tes innerliches Mitsein in Gesellschaft und Geschichte, durch ihr Festhalten
an der wahren Natur des Sozialen, an seiner Verankerung im Menschen als
Person, als geistiger Substanz, schlieflich auch die Auffassung vom Staat
vor jener ,,Entwesung® schiitzte, von der man heute bedauernd spricht.

In der Tat ist ,,Staat® nicht formalistische Integration von Individuen
oder Gruppen-Individuen her, die in der Haltung zweck-rationalen Stre-
bens auf die Gesellschaft hin ,,politisch handeln®, das ist Macht iiber Men-
schen erstreben und ausiiben. Ganz zweifellos sieht sich beispielsweise die
Formaldemokratie so. ,,Staat® ist vielmehr die notwendige Projektion jenes
ontologischen Seins- und Wertbestandes des ,,Sozialen® ins Organisierende
und Organisierte, notwendig um der Rechtsordnung willen, die Gebrauch
und Bestand der in und mit dem Sozialen gegebenen Personrechte verlangt.
,»Staat® ist also selbst ein Gebilde objektiven Zwecks und ihm kommt inso-
fern Wesenhaftigkeit und Werthaftigkeit zu. Man nennt seinen Zweck das
,»Gemeinwohl® und meint damit jene spezifische organisierende Funktion
am Sozialen als solchen, von der eben gesprochen wurde.

Wer dies durchdenkt, erkennt, daf} ,,Staat® nicht méglich ist, wo nicht
ein Minimum an Gemeinsamkeit von Grundwerten, von inhaltlich bestimm-
ten Personrechten ist, die unantastbar sind, auch gegeniiber der Abstim-
mungssouverinitit des Volkes im demokratischen Staat.

Insofern sind aber dann auch alle politischen Parteien im demokratischen
Staat notwendig das, was man Weltanschauungsparteien nennt, das heif’t sie
folgen einer bestimmten Auffassung vom Sinn des Menschen und der Gesell-
schaft. Wo sie in dieser Auffassung pluralistisch auseinanderfallen, ist den-
noch ein Ausgleich iiber unantastbare, der Abstimmung entzogene Grund-
werte und Grundrechte, ein Ausgleich der Toleranz in dem, was fiir alle gel-
ten soll, moglich und nétig, wenn iiberhaupt Staat, demokratischer Staat
sein soll. Sonst namlich wiirde in der Demokratie die Mehrheit, wenn sie
ihren Willen durchsetzt, die Minderheit immer formell vergewaltigen.

Wenn man daher in neueren Verlautbarungen des Demokratischen Sozia-
lismus liest, man sei keine ,,Weltanschauungspartei®, weil man das Prinzip
der Toleranz habe, so stellt man die Dinge geradezu auf den Kopf und man
stellt auch den Anspruch, ,,politische Partei zu sein, in Frage; denn indem
die echte politische Partei als solche notwendig auf den Staat, also auf ein
Wert- und Zweckgeladenes bezogen ist, kommt sie aus dem sogenannten
Weltanschaulichen gar nicht heraus.

340



Katholizismus und Sozialismus

Dies alles gilt natiirlich auch fiir den Fall des Zwei-Parteiensystems. Es
ist auch hier nicht so, daf3 man die Situation erleichtern konne, wenn man
sogenannte ,,weltanschauungsfreie® Parteien fordert. Es sei denn, man kon-
stituiere das Wesen einer politischen Partei iiberhaupt nicht unter Uoraus-
setzung des Staates als objektiven Zweckgebildes des ,,Gemeinwohls®, wie
wir es soeben verstanden, sondern man leite umgekehrt den Staat aus dem
,politischen Handeln‘ der Individuen ab, aus ihrem Streben nach der Macht
in der Gesellschaft unter mannigfachen Titeln: ,,Soziale Gerechtigkeit* als
»liinkommensverteilung®, ,Lebensstandarderhéhung oder sonstwie. Aber
schon die Erfahrung zeigt, daf’ auf diesem Wege immer ein Punkt kommt,
wo ,.der” Staat als ein Eigenstiindiges sich dem Bewufitsein der Menschen
aufdringt; sie finden, daf} die Interessen etwas iiberhéren liefen, was dasein
muf und soll, nimlich das ,,Gemeinwohl*, das ist der Staat, der mehr ist als
das Produkt formaler Integration von den bei Wahlen ,,politisch geworde-
nen, und dies heifSt hier zahlenmiBig integrierten Individuen her. Die von
Vertretern des ,,demokratischen Sozialismus‘‘ nicht selten betonte ,,Welt-
anschauungsfreiheit im Politischen enthilt also erhebliche Schwierigkeiten
und zum mindesten Dunkelheiten hinsichtlich der wahren Natur des Staates,
dic doch auch in der Demokratie nicht geopfert werden darf.

Es konnte einer sagen, daf} alle bisherigen Uberlegungen Gedanken iiber
geschichtliche Tatbestiinde waren, daf} sie aber nicht beweisen, wie der ka-
tholische, politisch handelnde Mensch in seiner Sicht von der Kirche umfaf3t
ist und so auch den Demokratischen Sozialismus beurteilt. Dennoch ist ge-
rade dies der Fall und zwar grundsitzlich. Um alle Mif}verstindnisse eines
hier etwa gemeinten katholischen Integralismus oder Totalitarismus oder
gar des vielberufenen Klerikalismus zu vermeiden, um klarzustellen, daf®
hier keine der vom Schopfergott gesetzten Eigengesetzlichkeiten der einzel-
nen Lebensbezirke der Menschheit aufgehoben oder auch nur verletzt wer-
den, miissen wir diesen Punkt niher erldutern. Der politische Mensch ist als
Katholik von der Kirche umfa3t und zwar wesentlich, weil die Kirche in
einem von Gott gewollten Sinne das Lebensprinzip der menschlichen Gesell-
schaft ist. Dies ist gemeint im Sinne einer vom Erlésergott gesetzten Koexi-
stenz, eines inneren Mitseins der Kirche in der menschlichen Gesellschaft
und Geschichte, wobei, wie schon gesagt, die in der Gesellschaft und allen
ihren Bezirken gegebenen, vom Schépfergott stammenden Eigengesetzlich-
keiten oder objektiven Sinnzusammenhiinge nicht aufgehoben, sondern im
und durch das Mitsein der Kirche geschiitzt und gefordert werden.

Also, um es nochmals zu betonen: keine Theokratie, kein religios begriin-
deter Integralismus und Totalitarismus, auch kein Klerikalismus! Denn in
diesem so verstandenen Mitsein der Kirche in der menschlichen Gesellschaft
ist auch enthalten, daf} dieses schiitzende und férdernde Mitsein der Kirche
in der Gesellschaft und in allen ihren Bezirken vor allem von den Laienglie-
dern der Kirche wahrzunehmen ist, weil gerade sie in den einzelnen Bezirken
stehen und subsidiir unterstiitzt von der Hierarchie,indem sie ihr L.ehr-, Prie-

341



Gustav Gundlach

ster-, Hirtenamt auf den fruchtbaren Vollzug jenes Mitseins ausrichtet. Ilier
ist ein eindrucksvolles Beispiel der lebensvollen Beziehung von Hierarchie
und Laien in der Kirche grundgelegt. Fiir beide aber ist mafigebend die aus
dem Mitsein der Kirche in Gesellschaft und Geschichte erflieffende Verant-
wortung fiir die ewigen Ordnungen in der von Gott geschaffenen und zur
Erlosung bestimmten Welt.

Wer diese von Gott gesetzte Weltordnung anerkennt, kann als politischer
Mensch nur Kirche mit Staat sehen, nie aber Staat ohne Kirche oder gar ge-
geu die Kirche. Wir reden nicht, wohlbemerkt, von den rechtlichen Formen,
die jenes Mit haben kann. Der politisch handelnde Katholik wird also auch
von jeder Partei erfragen miissen, ob sie diese Sicht hat. Nicht, dafs wir von
den andern erwarten, daf® sie die katholische Sicht von der Kirche hiitten,
aber in dem Sinne, daB sie die von der Kirche in ihrem Mitsein mit der
menschlichen Gesellschaft vertretenen Prinzipien der natiirlichen Vernunft
iiber Gesellschaftlichkeit, Rechtsordnung, Freiheit und Autoritit und den
Sinn des Staates anerkennen. Das gilt also auch gegeniiber dem demokra-
tischen Sozialismus. Der Katholik muf3 auch ihm gegeniiber fragen, micht
zunichst: was vertritt er sozialpolitisch, kulturpolitisch oder staatspolitisch,
sondern: wie steht er zum Mitsein der Kirche gerade im Hinblick auf die von
der Kirche geschiitzten Grundprinzipien auf allen diesen Gebieten.

Es mag diesem oder jenem iiberraschend erscheinen, dafd wir gerade die
Kirche so sehr in den Mittelpunkt dieser grundsitzlich politischen Betrach-
tung stellen. Aber vielleicht ist dies durch die besondere Lagerung unserer
Gegenwart in eigenartiger Weise gerechtfertigt. Nach einer hinter uns lie-
genden Zeit des Individualismus auch auf religiosem Gebiete tritt das Be-
wufdtsein der Kirche und der kirchlichen Verbundenheit wiederum mehr
hervor. Das gilt vielleicht noch mehr als im katholischen Bereich im Bereicbh
der nichtkatholischen Christenheit. Und zwar ist dieses Bewuf3tsein von der
Kirche gesteigert auch auf ihre Institutionalitit, auf ihre in Gesellschaft
und in der Geschichte wirkende Konkretheit bezogen und lif3t immer mehr
die ecinstige Gefahr reiner Innerlichkeit hinter sich. Wir sind weit entfernt,
auch auf diesem Gebiete, von den Auswirkungen liberaler religioser Sozio-
logie, die schlieRlich mit Ernst Troeltsch das hichste religiose Gebilde als
»Parallalismus religioser Spontaneititen® definierte.

Dieses erwachte Bewufitsein von der Kirche als dem Lebensprinzip der
menschlichen Gesellschaft — immer wieder sei die Notwendigkeit richtigen
Verstindnisses dieses Begriffs und dieser Realitiit betont — steht unseres
Erachtens auch auf dem Hintergrund der politischen Form, die neuerdings
die Christlichkeit bei uns in Deutschland gefunden hat. So paradox es klin-
gen mag und so paradox es angesichts der zweifellos vorhandenen Gegen-
siitze der religiosen Gemeinschaften im christlichen Raum zu sein scheinen
mag, es ist doch so, daf} das erwachte Bewufitsein von der irdischen Bedeu-
tung der Kirche jene politische Neugestaltung trigt. Deshalb wird sie auch
dort immer am meisten gefihrdet bleiben, wo man das Gewissen des poli-

342



Katholizismus und Sozialismus

tisch handelnden Christen auf die reine Situationsbezogenheit, auf den rei-
nen historischen Augenblick des unmittelbar vor Gott stehenden Einzel-
christen bezieht. Wo man aber, ob im katholischen Sinn oder in irgendeinem
anderen Sinn, das Gewissen mit Nachdruck auf die vor Gott zu vertreten-
den grundsitzlichen Ordnungen des Weltbildes bezieht, wird keine Schwie-
rigkeit sein, den politisch handelnden Christen als von der Kirche umfaf3t
in dem geschilderten Sinne sich zu denken.

Auch dem demokratischen Sozialismus wird der politisch handelnde
Christ nicht die Frage ersparen kénnen: was hiltst du von der Kirche? Diese
Frage und ihre Beantwortung wird sogar, wie schon ausgefiihrt, entscheidend
sein. Nicht nur weil die Kirche die iltere ist, wird sie an den demokratischen
Sozialismus diese Frage richten diirfen und miissen, sondern auch weil sie in
der Ordnung Gottes in der Welt diese fundierende Rolle des Mitseins schiit-
zend und helfend vollzieht. Es geniigt also nicht, eine saubere Trennung von
Weltlichem und Sakralem zu fordern oder zuzugestehen. Im Gegenteil, ge-
rade dies wiirde das verkennen, was die Kirche in der Weltordnung Gottes
im gesellschaftlichen Raum und also auch im staatlichen und politischen
grundlegend bedeutet.

Aus allen diesen Ausfithrungen geht hervor, dafl wir in der Loslosung des
demokratischen Sozialismus vom Marxismus nicht in erster Linie theore-
tisch und praktisch das Problem der Losung vom Materialismus sehen, son-
dern in der Losung von der liberalen Ahnenreihe und dem liberalen Blute.
Wer aufmerksam in der Enzyklika Quadragesimo anno jene Teile liest, wo
Pius XI. sich mit dem veriinderten Sozialismus seiner Tage befal’t, wird
finden, daf® dort dieselbe Auffassung vorliegt. Wenn also der Papst zum
Schluffurteil kommt, daf} jeglicher Sozialismus mit der Lehre der Kirche
unvereinbar ist, so liegt dies zum tiefsten an der Auffassung des Sozialismus
als.einer laizistischen, sikularisierend auftretenden Form proletarischen Li-
beralismus. Solange der demokratische Sozialismus theoretisch und prak-
tisch diese Sachlage nicht kliirt, wird man das Urteil des Papstes auch auf
ihn anwenden miissen. Pius XI. liegt iibrigens mit seiner Auffassung vom
Sozialismus vollstindig auf der Linie der frithesten Tradition vom Verhiilt-
nis des Katholizismus zum Sozialismus. Der Sozialismus erscheint in den
frithesten Beurteilungen durchaus als eine eigene Form von Liberalismus.

Daran éndert sich auch nichts, wenn man katholischerseits eine Wandlung
des Sozialismus nach Art der englischen Labour Party erwartet. Denn es be-
steht kein pépstliches Dokument, das gerade den Sozialismus der englischen
Labour Party anerkennt. Erst recht nicht existiert ein pépstliches Dokument,
das den Sozialismus der englischen Labour Party von jenem Urteil Pius XI.
ausnimmt. Es ist ferner bei der englischen Labour Party kein einheitliches
Bild des Menschen und der Gesellschaft vorhanden. Der englische Katholik
kann also bei der verschwindenden Minderheit, die er auferdem in seinem
Land darstellt, sich vorstellen, daf® er gewissermaf’en missionarisch dort
wirken kann. Diese Situation ist aber nicht dort gegeben, wo die Katholiken

343



Gustav Gundlach

zahlenmiiflig in der Lage sind, dem grundsiitzlichen gegebenen Mitsein der
Kirche mit dem Staat politischen Ausdruck zu geben, erst recht, wenn an-
dere weite Kreise nicht-katholischer Christen nach derselben Richtung drin-
gen. Das Missionarische im Hinblick auf politisch dissidente Gruppen wird
dann in erster Linie darin liegen, daf man den eigenen Standpunkt konsoli-
diert, duflerlich und vor allen Dingen innerlich kriftigt und so durch das
Beispiel etwaige Mauserungsprozesse in anderen Lagern unterstiitzt.

Gewif} existiert der Kommentar des Bischofs von Innsbruck zum Hirten-
brief sozialen Charakters des ésterreichischen Episkopats vom vorigen Jahr,
wo auch grof’e Hoffnung der Kirche auf die Entwicklung des festlindischen
Sozialismus zu einer Art Labour Party ausgedriickt wird. Der Sozialismus
wird geradezu beschworen, dafl er doch endlich das sein moge, was er sein
soll, nimlich so etwas wie die Labour Party. Offenbar ist gemeint, dann sei
alles gut. Aber wir haben gezeigt, da® das Verstiindnis des politisch han-
delnden Katholiken gerade vom Standpunkt der Kirche aus und, weil er von
der Kirche umfafit ist, doch weit tiefer gehende Betrachtungen erfordert.
Zudem darf man auch daran erinnern, daf} im ,,Progressismus® katholischen
Gepriiges Biicher und Artikel erscheinen, in denen der Kommunismus be-
schworen wird, doch endlich das zu sein, was er eigentlich ist, nimlich Hu-
manismus. Offenbar mit dem Grundgedanken: dann sei alles zwischen Ka-
tholizismus und Kommunismus gut. Wir sehen, wie bald man mit so leicht
geriisteter Argumentation auf die schiefe Ebene geriit.

Eine SchluRbemerkung, die das Verhiltnis zum Demokratischen Sozialis-
mus noch beleuchten kann, bezieht sich auf die Eigenart staatlicher, beson-
ders gesetzgeberischer Titigkeit. Dafl wir hier in unserer Vortragsreihe
Grundsitzliches, Staatspolitisches, Kulturpolitisches und Sozialpolitisches
trennten und daf} diese Gebiete, wenigstens die drei letzten, auch in der
Praxis getrennt sind, hat einen pragmatischen, organisatorischen Grund. In
Wirklichkeit ist der Mensch in der Gesellschaft immer nur als Ganzes Ge-
genstand staatlicher, gesetzgeberischer Mafinahmen, wenigstens, wenn wir
den Sachverhalt im Lichte des von uns in den Mittelpunkt gestellten grund-
sitzlichen Mitseins von Kirche und Staat sehen. Dann kann auch dem Staat
letzten Endes der Mensch nur als Ganzes begegnen, er zerfillt nicht mecha-
nistisch in verschiedene Sphiiren der Anliegen.

Das mechanistische Denken, das u. E. auch durch bestimmte Methoden in
den heutigen Sozialwissenschaften genihrt wird, steht dem allerdings ent-
gegen. Das Modelldenken, das sich beispielsweise als niitzliches Instrumen-
tarium dem Wirtschafts- und Sozialpolitiker anbietet, und die Fortschritte,
die man methodisch in der Erstellung einer volkswirtschaftlichen Gesamt-
rechnung macht, sind dafiir bezeichnende Beispiele. Das Modelldenken lafst
leicht vergessen, daf® der wirtschaftliche und soziale Ablauf des Geschehens
nicht wie ein perpetuum mobile nach den Regeln im Modellzusammenhang
verlduft und der Mensch nur anhiingt, sondern der Mensch ist, wie Schum-
peter sagte, wirklich Impuls, eigentliche, uniibersehbare causa efficiens. Zu

344



Katholizismus und Sozialismus

dhnlichen Verkehrungen des Sachverhalts kann auch vorstellungsmiBig die
Praxis mit der volkswirtschaftlichen Gesamtrechnung fithren. Denn dort er-
scheint vom Menschen im Ablauf des Geschehens nur das, was preismifig
im Markt oder sonstwie im Verkehr relevant wird. Aber der Mensch ist und
bleibt wahre causa principalis und efficiens, wahrer Impuls des gesellschaft-
lichen Geschehens, des wirtschaftlichen und sozialen Ablaufs. Und so treten
alle jene Elemente in den Ablauf wirtschaftlichen und sozialen Geschehens
entscheidend ein, die mit der menschlichen Sozialitiit als solcher und mit
allen ihren konkreten, naturhaften und frei gewihlten Ausformungen zu-
sammenhingen, mehr entscheidend jedenfalls als jene mefbaren Grifen,
die man bei den genannten rechenhaften Veranstaltungen allein beriicksich-
tigen kann. Man mag dann mit ihrer Hilfe Niitzliches tun zu kénnen glauben
fiir Kontrolle, Lenkung und sogar Planung der Volkswirtschaft; aber man
muf} sich des Problematischen all dieser Vornahmen bewuf3t bleiben; denn
sic konnten etwa staatspolitisch oder gar kulturpolitisch unerwiinschte Fol-
gen zeitigen oder sogar der Grundsatzbetrachtung des Menschen als eines
unteilbaren Ganzen widersprechen. Wir sagen dies, weil der Demokratische
Sozialismus nach allem, was man hért, von jenen Moglichkeiten kalkulato-
rischer Art, in den Ablauf des wirtschaftlichen und sozialen Geschehens ein-
zugreifen, sich sehr viel verspricht und vielleicht durch die hier zugrunde-
liegende mechanistische Gesellschaftsauffassung weniger gestort wird als
wir. Jedenfalls aber kann vom sozialpolitischen Sektor allein unser Verhilt-
nis zu ihm micht beurteilt werden; der Mensch ist und bleibt ein Ganzes.

Dieser Blick auf den Menschen als Ganzes beherrscht aber auch nach ka-
tholischer Auffassung die Analyse der gesamten Situation unseres Volkes in
der Gegenwart. In einem Augenblick, da eine vollig freiziigige Technokra-
tie fortfahrt, Stiitze und Halt der Menschen in den traditionellen und sogar
in den naturhaften Bindungen aufzul6sen, erweist es sich fiir die katholische
Auffassung als unabweisbar, das Ordnungsmiihen um die Gesellschaft gegen
jene verhiingnisvollen Tendenzen einzusetzen. Es kann sich fiir uns nur
darum handeln, Tradition und naturhaft organisch Zusammenhingendes
wieder zu gesellschaftlichen Stiitzpunkten und Pfeilern des sonst dem Ver-
schwimmen ausgesetzten Menschen zu machen; selbstverstindlich in zeitge-
miifler, der ,,Industriellen Gesellschaft* angepafter Form. Ich denke an die
Kriftigung von Familie, Berufseinung, Nachbarschaft und Gemeinde als
Lebensgemeinschaften und als Ort der Bewihrung fiir das Hervorwachsen
einer wirklichen, politischen Elite, deren unsere Demokratie so dringend be-
darf. Freilich bedeutet dies, daf} das religiose Zentrum unserer Gesellschaft
und unserer Gesellschaftlichkeit in der Gottebenbildlichkeit der mensch-
lichen Person gesehen, geschiitzt und gefordert wird. Mit anderen Worten:
wir wollen die menschliche Kultur in allen ihren Auspriigungen auf Gott als
den Ursprung und das Fundament zuriickfiihren.

Wird der Demokratische Sozialismus seine liberale Erbschaft drangeben
und politisch helfen, die religiés begriindete Kultur zu schiitzen, die natiir-

345



Oswald von Nell-Breuning, Die politische Verwirklichung der christlichen Soziallehre

lich aus den Eigenkriften einer religios, seelsorglich erneuerten Gesellschaft
kommen muf3? Wir kénnen nicht im Zustand der liberalen Unentschieden-
heit verbleiben, wo, politisch aufs hichste konzentriert, eine gott-lose Ge-
sellschaft, der Kult gar der Endlichkeit des Menschen gegen uns angesetzt
ist, nicht nur im Osten, sondern auch im Westen.

Mit dieser letzten Frage an den Demokratischen Sozialismus schlief3e ich.
Der Ernst seiner Menschen, die uns hier begegnen, sei nochmals anerkannt.
Aber ohne Klarheit in allen unseren hier aufgeworfenen Grundproblemen
kann niemand Vertrauen schenken.

Die politische Verwirklichung
der christlichen Soziallehre'

OSWALD VON NELL-BREUNING S]

Verwirklichen lassen sich Programme oder Forderungen, soweit sie im Be-
reich des Maglichen liegen. Spricht man von Verwirklichung der christlichen
Soziallehre, so kann dies den Eindruck erwecken, als handele es sich bei
ihr um ein Programm, eine Summe von Forderungen oder gar um ein Re-
zept oder Biindel von Rezepten. Gewif} stellt die christliche Soziallehre For-
derungen auf, gewi} bemiiht sie sich auch, deren Erfiillbarkeit nachzuwei-
sen, indem sie Wege aufzeigt, die zu ihrer Erfillung fithren. Es wird auch
zutreffen, dafl die unmittelbar praktische Bedeutung der christlichen So-
ziallehre in den Forderungen liegt, die sie erhebt. Nichtsdestoweniger ist es
' eine unzutreffende oder zum allermindesten unzureichende Vorstellung von
der christlichen Soziallehre, wenn man in ihr ein bloffes Programm, und sei
es auch kein fir den Alltagsbrauch bestimmtes Aktionsprogramm, sondern
ein Grundsatzprogramm erblickt. Die christliche Soziallehre ist mehr als
das, sie ist aber auch weniger als das.

Vor kurzem las ich die bewegte Klage eines evangelischen Christen, den
es bedriickte, daf seine evangelische Kirche nur eine Sozialethik, aber keine
Soziallehre habe, wie die katholische Kirche sie inshesondere in den pépst-
lichen Sozialenzykliken ,,Rerum novarum‘ und ,,Quadragesimo anno® be-
sitze. Bei Unterhaltungen mit seinen christlichen Gewerkschaftskollegen
katholischen Glaubens stelle er fest, dafy diese auf jede Frage der gesell-
schaftlichen Ordnung eine Antwort bereit hitten, die sie aus ,,Quadragesimo
anno* entnihmen. Ich bin nicht so gliicklich wie diese von ihrem evange-
lischen Kollegen beneideten katholischen Gewerkschaftsmitglieder; ich weifs

1 Vgl. oben Anm. 1 auf S. 337.

346



