Besprechungen

Rissler, Helmuth u. Giinther, Franz: Sach-
worterbuch zur deutschen Ge-
schichte. Unter Mitarbeit von Willy
Hoppe und anderen Fachgelehrten. (1472
Seiten) Miinchen 1958, R. Oldenbourg.

Nach dem biographischen Wérterbuch zur

deutschen Geschichte (1954) folgt schon in

diesem Jahr das Sachworterbuch, als Nach-

schlagewerk fir Studenten, Lehrer, Jour-

nalisten, Politiker usw. Aufler einzelnen
Fachartikeln (z. B. Katholizismus, Mystik,
Musik, Naturwissenschaften und Technik,
Papsttum, Recht, Scholastik, Wirtschaft,
Zeitschriften, Zeitung u.a.) haben neben
W. Hoppe die beiden Herausgeber die
Hauptlast der Arbeit getragen. Eine aufler-
ordentliche Leistung! Sie erhellt vor allem
aus der tbersichtlichen und geballten Dar-
stellungsweise. Der einzelne wird gewisse
Stichworte vermissen (vgl. die Besprechung
in Hist. Zschr. 184 [1957] 96ff.). Wir fii-
gen z.B. noch hinzu: Konzil, Konziliaris-
mus, Monarchomachen. Natiirlich gibt es
auch Unrichtigkeiten. So sei etwa, indem
wir Kleinigkeiten verschweigen, darauf hin-
gewiesen, daf das Thorner Blutgericht 1724
historisch unrichtig dargestellt ist. Doch
sind das kleine Ausstellungen, die vor dem
Ganzen nicht ins Gewicht fallen.
H.Becher SJ

Jeismann, Karl-Ernst: Das Problem des
Priventivkriegesim européischen
Staatensystem mit besonderem
Blick auf die Bismarckzeit. (2018.)
Miinchen-Freiburg 1957, Karl Alber. Ln.
DM 12.50.

Es ist nicht méglich, eindeutig nach allen

Richtungen abzugrenzen, was ein P. sei. P.

ist eine Hilfsvorstellung, ,,die eine unbe-

stimmte Anzahl idhnlicher, aber voneinan-
der doch zu unterscheidender Vorginge not-

diirftig sammelt (3).

Es sind die besonderen Gegebenheiten
der einzelnen Epochen, die Form und Ge-
halt dessen prigen, was man Priventiv-
krieg nennt. Um die Problematik des P. zu
kliren, scheint es deswegen dem Verf. am
besten, eine begrenzte und geschlossene
Periode in den Mittelpunkt der Untersu-
chung zu riicken. Er withlte dafiir Bismarck
und seine Zeit aus. Eine gute Wahl; denn
diese Zeit steht uns einerseits noch fast in
Lebensnihe und ist anderseits in einem hin-
reichenden historischen Abstand, um ihr mit
einer gewissen Gelassenheit zu begegnen.

Aber schon das erste Kapitel, das den
Priventivkriegsgedanken in der europii-
schen Geschichte kurz umreif3t, macht sicht-
bar, wie vielschichtig diese Frage ist. Prae-
venire heifit zuvorkommen, dem anderen,
dem Feinde zuvorkommen, seinem Angriff
vorbeugen. Warum muf} iiberhaupt vorga-
beugt werden? Dies scheint Forderung der
Staatsréison, der Staatsklugheit zu sein, die

aus dem Selbsterhaltungs- und Wachstums-
trieb des Staates entspringt. Wer nur diese
Norm gelten lit, braucht nur zu fragen,
wann und unter welchen Umstinden der
Krieg gegen die anderen niitzlich und vor-
teilhaft ist. Wo ein Rivale der eigenen
Macht und Interessen auch nur von ferne
aufkreuzt, mu® man zuschlagen — das ist
P. in machiavellistischer Sicht. Er ist wert-
freies Zweckdenken.

Die Linie dieses reinen Zweckdenkens
wird aber gestort und durchkreuzt durch
Ideen, die von Recht und Sittlichkeit her-
kommen, sei es vom positiven Vilkerrecht,
sei es vom Naturrecht, sei es von einer
christlichen Ethik her. Inwieweit biindigen
nun diese Ideen den sacro egoismo der
Machiavellisten. Der Verf. weist u.a. auf
den Staats- und Volkerrechtler I'ranz de
Vitoria hin. Dieser nordspanische Domini-
kaner kreist in seinem Denken wie die frii-
here Scholastik um den Begriff des ,,ge-
rechten Krieges®. Jeismann hilt die scho-
lastische Spekulation iiber den Krieg im all-
gemeinen und den P, im besonderen fiir zu
abstrakt, als daf} sie praktische Kriterien
bieten kénnte. Die Folge ist, daff alles zu
sehr dem subjektiven Ermessen tberlassen
bleibt. Aber dieser Einwand hitte bereits
frither gemacht werden koénnen, wo der
Verf. iiber Richelieu und seine Auffassung
vom P. handelt (8ff.). Trotz des formalen
Bekenntnisses zu einer von Philosophie und
Religion beherrschten norma agendi ist
die Politik dieses Staatsmannes tatsichlich
kaum weniger gefihrlich gewesen als die-
jenige des reinen Interessenpolitikers. Er
brauchte nur seine Ziele mit dem Willen
der Vorsehung gleichzusetzen.

Also wenn man sich anschickt, iiber den
P. vom politischen (militéirischen), volker-
rechtlichen, naturrechtlich-ethischen und
religitsen Aspekt aus nachzudenken, schei-
nen sich alle festen Stiitzpunkte aufzulésen,
sobald man aus dem Reiche der allgemei-
nen Abstraktion in die Nithe geschichtlicher
Erscheinungen kommt.

Es ist sicher ein Verdienst dieses Bu-
ches, es ausgesprochen zu haben, wie
schwierig die Frage des P. sich stellt. Indes
scheint es uns auf die Fragwiirdigkeit und
Unklarheit eines Fundamentalbegriffes doch
nicht hinreichend hinzuweisen: auf jene des
Begriffs Staatsriison.

J. sieht die Staatsriison wie Friedrich
Meinecke meist im scharfen Gegensatz zur
Ethik. Staatsriison, das ist eine von Macht-
interessen bestimmte Sicht der Dinge, und
Macht hat etwas allzu Fragwiirdiges, Zwie-
lichtiges an sich, steht irgendwie fast im-
mer in der Nihe des Bosen. Ratio status,
das ist von hier aus gesehen, die Wurzel
machiavellistischer Unbedenklichkeit. Aber
ist dies nicht eine Entartung der Staats-
kunst? Gibt es einen grundsitzlichen Ge-
gensatz zwischen ,,den Forderungen poli-

317



Besprechﬁngen

tischer Klugheit® und den Geboten der
Sittlichkeit, wie sie im ethischen Natur-
gesetz und im Christentum verankert sind?
Meinecke sieht die Staatsrdson, wenn das
staatliche Leben eine gewisse Héhe oder
Voll:ndung - erreicht hat, viel méhr als
Briicke ,,zwis:hen Kratos und Ethos. zwi-
schen dem Handeln nach Machttrieh und
dem Handelni nach sittlicher Verantwor-
tung® (Die Idee der Staatsrison, Werke
Bd. 1, Muanchen 1957, Oldenbourg, S.5).
Leider hat er diese Briicke dann selber
wicder in Frage gestellt.

Es soll nicht geleugnet werden, daf} es
Situationen geben kann, wo der Politiker
in Gewissenskonflikt gerfit zwischen dem
Diktat des augenblicklichen Staatsnutzens
und dom Non licet der sittlichen Gebote.
Aber ist dies der Normalfall? Jeismann sel-
ber kennt verschiedene Auffassungen der
Staatsrison. So sagt er von Bismarck, dafy
er sich nicht nur dem Staatswesen, sondern
Gott selber verpflichtet fithlte, seinen Dienst
am Gcmeinwesen nicht nach apriorischen
Prinzipien oder allgemeinen politischen
Grundsitzen, sondern nach den realen Ver-
hiltnissen und Gegebenheiten auszurichten.
Die ethischen Grundsiitze, das scheinen hier
die apriorischen Prinzipien zu sein, die in
Gegensatz zu den ,,gottgegebenen Realiti-
ten** der Geschichte stehen. Und da die
ethischen Werte letztlich in Gott begriin-
det sind, so stiinde hier Gott gegen sich sel-
ber. Wir hiitten einen innergéttlichen Dua-
lismus. Die gottgegebenen Realititen und
der in ihnen sich ausdriickende géttliche
Wille stiinden gegen Gottes Willen, inso-
fern er Ursprung und Urheber der sitt-
lichen Gebote ist. Dafy hier eine verhing-
nisvolle Begriffsverwirrung vorliegt, diirfre
einleuchten. Um sie zu beheben, wiire zu-
nichst der Begriff des Staates und der
Macht aus ihrer Nihe zum Bosen zu be-
freien. Sodann miiBte aufgezeigt werden,
daff Wertwelt und Wirklichkeit, Idee und
Geschichte, allgemeines Gesetz und kon-
krete Situation nicht schlechthin im Gegen-
satz, sondern in einem polaren Spannungs-
verhiltnis zueinander stehen, — und drit-
tens, daf} die ,Realititen** der Geschichte
keineswegs immer gottgegeben sind.

Bismarck hat ibrigens diese Realitiiten
oft schr willkiirlich ausgelegt und ist noch
willkiirlicher gewesen in dem, was er als
absolute Notwendigkeit des Staatswohles
ausgab. Wir wissen heute, daf er sich darin
oft sehr geirrt hat. ;

Was das Problem des Priiventivkrieges
oder des Krieges iiberhaupt angeht, so lie3e
es sich nur einigermafien befriedigend 15-
sen dort, wo erstens von allen Staaten die
Grundwerte des Naturrechtes anerkannt
werden, zweitens ‘die Wahrung des inter-
nationalen Rechtes einer iiberstaatlichen
Volkerorganisation anvertraut und damit
die Furcht, die Wurzel so vieler Kriege,

318

beseitigt und die Machtgier einzelner Ge-
8 2

meinwesen geziigelt wird. G.F.Klenk SJ

Heer, Friedrich: Experiment des Le-
bens. Von den Wegen in die Zukunft.
(325 8.) Niirnberg 1957, Glock und Lutz.
Ln. DM 11.50.

Es sind historische und zeitgeschichtliche

Fragen, Kulturproblome der Gegenwart,

Fragen an das Europa von heute und das

heutige Christentum, auch an das katho-

lische Christentum, die Heer hier stellt und
behandelt. Alle Ideen, die er in seinen gré-
fieren Werken weit ausgebreitet hat, sind
in diesen Vortrigen und Aufsitzen nen auf-
gearbeitet und in vielem erginzt, Die The-
men sind fast durchweg meisterhaft formu-
liert und ihre Ausfithrung oft mit Spreng-

stoff goladen: ,,Unser Geschichtsh Id im

Atomzeitalter*®; ,,Das Abendland und das

Kleine®; ,.Das Reich und die Erben®; .,Der

Mythos vom korrupten Westen‘‘; ,,Welt-

untergang, Lebensangst, Nih lismus und ihre

Uberwindung™*; ,.Nationale und universale

Aspekte des europiischen Kathol zismus*

usw. Heer riittelt wach: er treibt d.e Leute

aus ihren kiinstlichen Gehiiusen, ihrem gei-
stigen und religiésen Ghetto, ihrer Angst
und Enge. Er entlarvt geschichtliche Phan-
tasie- und Trugh lder. Er schont keinen, vor
allem seine Volks- und Glaubensgenossen
nicht. Und oft méchte man sagen: er hat
tausendmal recht. Aber dann ist er wieder
sein eigener Widersacher, setzt neben die

These eine ebenso iiberspitzte - Antithese,

ohne die Gegensiitze in einer hoheren Syn-

these aufzuheben. Der Leser hat Miihe, un-
ter diesen Sturzbiichen vielschichtiger Ideen
und Urteile eine ruhige Sicht zu bewahren.

Heer ziirnt gegen das diistere Geschichts-
bild einer ehrwiirdigen platonisch-augusti-
nischen Tradition — aber wie ist es, wittert
er nicht selbst in allem den Verfall? Er
sieht und zeichnet in einzigartiger Schirfe
das Wesen des Abendlandes — und schnei-
det aus diesem Wesen dann doch einen un-
ersetzlichen Teil heraus: den griechischen
Geist, und iiberantwortet thm den ,,Osten®,
verschmilzt ihn zu einem Begriff mit dem
Orient. Er stellt die habsburgische Univer-
salitit ganz richtigz dem nationalistischen
Ghetto entgegen — behauptet dann aber,
dafy es die Nationalisten gewesen seien, die
es Kaiser Franz 1. veriibelten, daf} er 1806
das Reich preisgab.

Nein, Bismarck und die Altpreufien sind
keine Erben des Reiches, und das zweite
Reich ist nicht daran gescheitert, daf es
eine iiberlebte Reichsidee weiterfiihrte,
sondern daran, daf® es mit Gewalt den Na-
tionalstaat in einem Raume verwirklichte,
wo er nicht moglich ist. Heer sieht bereits
heute wieder gefihrliche Reichsspekulatio-
nen im Gedanken des geeinten Europas. Die
einzig rechtmiBBige Nachfolgerin des ,,Rei-
ches*® ist ihm die Gesamtmenschheit und ihr



