Glaube und Gemeinschaft

AUGUST BRUNNER SJ

Das Wesen des Glaubens

Aul den ersten Blick scheint zwischen Glaube und Gemeinschaft kein wesent-
licher Zusammenhang zu bestehen. Man kann Gemeinschaften vielfiltiger
Art bilden, die, wie eine Nation, mit Glaube nichts zu tun haben. Und ander-
seits wird viel geglaubt, was mit keiner Gemeinschaft in Verbindung steht.
So sieht es jedenfalls aus, wenn man unter Glauben irgendeine ungewisse
Meinung versteht und wenn man jede Vereinigung von Menschen zu irgend-
einem Zweck als Gemeinschaft bezeichnet. Aber damit triife man weder den
Glauben noch die Gemeinschaft im eigentlichen Sinn.

Unter Glaube verstehen wir hier vielmehr jene geistige Bewegung, durch
die ein Mensch sich in die geistige Mitte eines andern zu versetzen und durch
ihn dessen Welt so zu sehen vermag, wie er sie siehtl. In diesem Verstehen
der Well des Mitmenschen wird dieser als Subjekt und Person miterfalt. Je
nach der Erkenntnis, die man auf diese Weise von ihm, von seiner Einsichts-
féhiglkeit und Vertrauenswiirdigkeit erhilt, ibernimmt man seine Welt und
sein Urteil iiber sie oder lehnt ihn ab; man glaubt ihm oder verweigert ihm
den Glauben. Glaube in diesem Sinn ist echte Erkenntnis, wie wir im oben
erwihnten Werk gezeigt haben, und nicht nur das, sondern der Zeit und dem
Rang nach ist er erste Erkenntnis, zu der alle andern Erkenntnisarten, nicht
zuletzt die naturwissenschaftliche Erkenntnis, sich als verminderte und ein-
geschrinkte verhalten und in der sie alle griinden. Glaube ist demnach nicht
auf das Religiose und Ubernatiirliche beschrinkt; er gehért zum ganzen Be-
reich der Beziehungen zwischen Personen.

Glaube als gemeinschaftstiftend

Daraus ergibt sich unmittelbar, daf} Glaube gemeinschaftstiftend ist. Im
gewiihrten Glauben wird der Mitmensch als Person, in seiner Selbstindigkeit
und Freiheit, in seinem Vermdgen, die Wahrheit zu wollen, zu finden und
mitzuteilen, anerkannt. Diese seine Wiirde als Mensch lif3t sich nur auf die-
sem Weg erfassen; sie kann nie so festgestellt werden, wie man die physika-
. lischen Eigenschaften eines Dinges feststellt, ohne daf3 dazu eine besondere
Haltung ihm gegeniiber erfordert wire. Zum Glauben gehort immer eine
Selbstoffenbarung, damit ein Schenken und Sich-Gewihren auf der einen,
ein Annehmen und Anerkennen auf der andern Seite. Echter Glaube ist ein
personliches Miteinander, und zwar hoher und reinster Art. Letateres will

! A. Brunner, Glaube und Erkenntnis. Miinchen 1952 — vgl. ferner diese Zschr. 163
- (1958) 100—115: Glaube und Geschichte.

439



August Brunner

aber nicht meinen, es handle sich um einen rein geistigen Akt. Ein solcher
wiire unmenschlich. Die geistige Einsicht in die einmalige Personhaftigkeit
und besondere Geistigkeit bleibt an den Mitvollzug des sinnlichen Erken-
nens, das mit dem geistigen einen Akt ausmacht, gebunden. In den gehérten
Worten vernehmen wir den Sinn, im Gesicht erfassen wir Seele und Geist.
Weil nicht rein geistig, ist solcher natiirlicher Glaube Irrtiimern, Verzerrun-
gen ausgesetzt und erschopft niemals die zu erkennende Wirklichkeit. Aber
solches gilt von allen menschlichen Erkenntnisweisen.

In dem Sichtgeben auf die eigene Welt schenkt der Mitteilende in der
Offenbarung seiner selbst sich selbst mit. In der glaubenden Annahme dieser
Welt nimmt der Glaubende seinerseits den Menschen als Menschen an; das
ist aber nicht moglich, ohne daf} auch er sich fiir den Mitmenschen 6ffnet
und sich ihm in seiner Anerkennung wiederschenkt. Es entsteht, soweit der
Glaube reicht, eine personliche Verbindung zwischen beiden, eine Gemein-
samkeit des Sehens und Beurteilens, eine gemeinsame Welt und als deren
Gegenpol ein in zweien gemeinsames Subjekt. Dieses personliche Schenken
und Annehmen ist schon beginnende Gemeinschaft. Und weil Glaube am Be-
ginn des menschlichen Erkennens steht, steht der Mensch auch immer schon
in Gemeinschaft.

Allerdings ist dabei zu beachten, dafy Glaube die verschiedensten Grade
der personlichen Offenbarung und anerkennenden Entgegennahme aufwei-
sen kann. Der Einsatz der eigenen Freiheit, der Aufschwung zur Mitte des
andern hin umfaf}t zwar wesentlich irgendwie den ganzen Menschen. Aber er
umfafit ihn unmittelbar von einer je verschiedenen Schicht in dessen Sein
her; die anderen Schichten sind mehr oder weniger mittelbar daran beteiligt.
Der geringste Grad und der Anfang menschlichen Verkehrs iiberhaupt ist
das blofie Verstehen der Sprache. Denn darin liegt beschlossen, dafl man die
Auflerungen des Gegeniiber nicht als sinnlose Laute ansieht, die wie beim
Tier oder bei einem geistig verwirrten Menschen unter dem unfreien Drin-
gen von bloflen Gefiihlen und Stimmungen ausgestoffen werden. Sondern
man erfaf’t in ihnen einen Sinn, der im Hinblick auf einen Sachverhalt gebil-
det wurde, mag dieser Sachverhalt nun angemessen aufgenommen oder ver-
fehlt worden sein. Sich auf einen Sachverhalt in seinem Sprechen ausrichten,
das vermag nur der, der frei iiber sich und sein Vermégen verfiigt und im-
stande ist, sich solange bei der Sache zu halten, nicht bis die blole Neugier
oder das leibliche Verlangen gestillt ist, sondern bis er vermeint, die Er-
kenntnis sei der Sache angemessen. Wer also menschliche Sprache versteht,
der erfaf’t einschlufBweise und ungegenstindlich den andern als einen mit
Freiheit und Selbstverfiigung begabten Menschen, als Person. Ohne ein sol-
ches anerkennendes Verstiindnis miiite man die Rede des andern nicht ein-
mal als Geschwiitz ansehen, das immerhin schon am Mafstab der Sachge-
rechtigkeit gemessen und als ihm nicht geniigend erfunden wird, sondern nur
als sinnlose Laute, die wie die Schreie der Tiere iiberhaupt keinen Sachver-
halt meinen. Wo man den AuBerungen eines Menschen gegeniiber so urteilen

440



Glaube und Gemeinschaft

zu miissen meint, da nimmt man gleichzeitig an, daf} er seiner im Augen-
blick nicht mehr michtig, daf} seine Freiheit durch irgendwelche Ursachen
iiberwiiltigt und gebunden ist.

Verstehen in dem eben beschriebenen Sinn ist also Voraussetzung und An-
fang des Glaubens und damit von Gemeinschaft. Wo es keine Moglichkeit
gibe, sich selbst dem andern zu erkennen zu geben, sich zu offenbaren, da
gibe es auch keine Gemeinschaft, sondern hochstens auf gleiche Instinkt-
anlagen und Gefiihlsantworten der Wirklichkeit gegeniiber gegriindete Her-
den. Im Sprechen- und Verstehenkonnen ist eine mogliche Gemeinschaft
aller Menschen untereinander begriindet. Uber dieser untersten Stufe gibt
es zahlreiche Grade der Hingabe und der Zusammengehérigkeit, bis zur rei-
nen selbstlosen Liebe. Immer liegt in solcher Hingabe Glaube als erkennende
Anerkennung, immer auch liegt er der Zusammengehorigkeit, der Gemein-
schaft zugrunde. Wo er fehlt, da kann es wohl zu zweckbedingten Zusam-
menschliissen kommen. In diesen gibt sich der Mensch nicht als Mensch. Son-
dern bestimmend und messend fiir die Zusammenarbeit ist der erstrebte
Zweck, also eine Leistung. Gemeinschaft hat keinen Zweck, ist aber sinnvoll.
Sie geht nicht aus einem Willen hervor, der etwas fiir sich erstrebt — solches
kann innerhalb der vorausgesetzten Gemeinschaft geschelien, wird ihr aber
leicht abtriglich —, sondern aus einer Gemeinsambkeit geistigen Seins.

Das Wesen der Gemeinschaft

Diese Gemeinsambkeit ist eine gleiche Weltsicht, eine Ubereinstimmung in
der Bewertung und der Haltung gegeniiber den geistigen Wirklichkeiten, von
denen der Mensch lebt und die ihn erst zum Menschen im eigentlichen Sinn
werden lassen. Diese Sicht auf die Wirklichkeit bleibt als ganze unausgespro-
chen. Sie bestimmt aber alles, was ausgesprochen wird und werden kann; sie
begrenzt den Raum, innerhalb dessen fiir den Willen und das bewuf3te Stre-
ben die Setzung von Zielen und Zwecken erst moglich wird. Sie leitet die
Aufmerksamkeit und wendet sie bestimmten Bereichen und Seiten der Ge-
samtwirklichkeit zu. Sie besteht nicht in einzelnen, gar geformten Erkennt-
nissen und Haltungen, sondern sie ist ein geistiges Ganzes, in dem alles zu-
sammenhingt und sich gegenseitig bestimmt, der Blickwinkel sozusagen und
die Gesamteinstellung. Aber wenn sie auch nicht als ganze aussagbar ist, so
ist sie deswegen nicht leer; allerdings kann dieser Anschein entstchen, was
den an sich unsinnigen Materialismus, der ja stumm bleiben miifite, erst
moglich macht. Sie ist erfiillteste, geistige Erkenntnis und Haltung.

Weil diese geistige Haltung der Personmitte zunichst liegt, betrifft sie
den ganzen Menschen und wirkt somit auch auf Gefiihl und Strebung. Ja, sie
zeigt sich oft im Gefiihl, das schon auf halbem Wege zur Vergegenstind-
lichung liegt, eher an als dem iiberlegenden Verstand. Daraus erklirt sich die
Tatsache, dafy sich Anderungen in der Weltsicht meist zuerst in der Lyrik
bemerkbar machen. Aber es wire falsch, im Gefiihl, das zudem oft nur ein

441



August Brunner

ungenaues Wort fiir ein ge1st1ges, aber schwaches Vernehrnen ist, das We-
senthche oder gar Einzige dieser Geistigkeit zu sehen.

Nur solche Gememsamkmt der geistigen Weltsicht, der Erkenntnis der
geistigen Wirklichkeiten, nur dieses geistige Ganze der Stellung der Gesamt-
wirklichkeit gegeniiber, aus der die Beurteilung im Einzelfall zwar nicht ein-
deutig, aber doch so hervorgeht, da} sie bestimmte Grenzen nicht iiber-
schreiten kann, bindet Menschen innerlich zusammen. Und zwar erfolgt diese
Bindung vor jedem bewuften, zwecksetzenden Willen, um so mehr vor je-
dem Vertrag, der nur aus der Gemeinsamkeit der geistigen Schau und Hal-
tung seine Macht zu binden und zu verpflichten erhilt. Diese Gemeinsamkeit
hegt wie die Erkenntnis und die Haltung vor dem zwecksetzenden Wlllen
Und dadurch ist sie Gemeinschaft.

Daraus ergibt sich, daf} die Gemeinschaft immer das ganze Leben umfafit.
Denn ihr Ursprung ist zugleich der Ursprung allen menschlichen Tuns und
Denkens. Sie gibt allem eine bestimmte Farbe, einen eigenen Geschmack.
Sie lat gewisse Wertungen und Handlungen als selbstverstéindlich erschei-
nen, die auflerhalb ihrer sogar sonderbar vorkommen mégen. Innerhalb ibrer
ist man irgendwie immer schon miteinander vertraut und verstiindigt, sogar
da noch, wo man wegen einzelner Giiter und Meinungen im Streit liegt.
Auflerhalb dagegen ist die Fremde, Sie bestimmt die Spielregeln des sozialen
Verhaltens, von ihr her weif’ man, was man tut und was man eben nicht tut,
ohne sich zu entehren und des gemeinsamen Umgangs unwiirdig und unfihig
zu machen. Alle Gesetze konnen nur fiir hiiufiger vorkommende Fille aus
diesem Geist heraus das Gebotene klarmachen, die notigen Ubereinkiinfte
in dufleren Dingen festlegen. Aber die Kraft, mit der sie den einzelnen er-
fassen und wodurch dieser sich geneigt fiihlt, sich dem Gesetz nicht nur
dufderlick zu beugen, sondern innerlich zu unterwerfen, hat ihren Ursprung
in der gemeinsamen geistigen Haltung.

Der hochste Grad der Anerkennung ist die selbstlose Liebe. Den Weg in
die letzten Tiefen geistiger Wirklichkeit geht darum nur sie, die Erkenntnis
und Haltung in einem ist, die vollkommenste Form des Schenkens und Emp-
fangens, in der die Person als solche aus ihrer letzten Tiefe sich einsetzt. Das
schauende Erfassen dieser Wirklichkeiten ist demnach schon Gemeinschaft
im héchsten Grad und kann sich nur in ihr vollziehen. Glaube und Gemein-
schaft bedingen sich gegenseitig. Sie sind verschiedene Seiten der gleichen
geistigen Wirklichkeit. Sie wachsen zusammen und gehen zusammen unter.
Sie konnen ohne einander so wenig bestehen wie die eine Seite eines Dinges
ohne seine andern. Je inniger und umfassender der Glaube, um so stiirker
und enger ist die Gemeinschaft. Und je fordernder die Gemeinschaft, um so
mehr muf} sie sich auf Glaubenseinsichten in die hiochsten geistigen Wirk-
lichkeiten stiitzen.

Wo diese unausgesprochene, aber immer gegenwiirtige gemeinsame gei-
stige Weltschau schwindet, da schwiicht sich auch die Gemeinschaft ab. Es
konnen sich dann gewisse Momente, die im Ganzen der Haltung bis jetat

442



Glaube und Gemeinschaft

mitschwangen, verselbstindigen und an die erste Stelle treten, wie der Her-
dendrang aus blofem gemeinsamem Gefiihl oder die blofle Gewohnheit, und
die Menschen noch irgendwie eine Zeitlang zusammenhalten. Aber auf die
Dauer strebt alles auseinander. In kaum einer Frage herrscht mehr eine
selbstverstindliche Ubereinstimmung. Man achtet die Spielregeln nicht, an
die man sich bis dahin auch im erbittertsten Kampf noch hielt. Es entsteht
der hemmungslose Kampf aller gegen alle. Nur Zwang und Gewalt konnen
noch ein Zusammenleben moglich machen; aber dieses ist nicht mehr men-
schenwiirdig. Es ist kein Zufall, sondern die Wirkung unabdingbarer We-
sensgesetze, dafd der Materialismus, der die gemeinsame Geistigkeit vorsitz-
lich zerstort, der als Erkenntnis allein die naturwissenschaftlich-technische
Dingerkenntnis gelten lassen will, die Menschen nur durch Zwangsmafnah-
men in seinem ,,Paradies” halten kann und daf} in solchen nationenweiten
Zuchthiusern das Leben sinnlos erscheint.

Glaube und Gemeinschaft hingegen sind nicht erzwungen. Aus dem Glau-
ben entspringt freie, aber nicht willkiirliche Bindung; denn sie beruht auf
der gemeinsamen geistigen Einsicht. Diese bindet, weil sie Anerkennung ein-
schliett. Durch die gemeinsame Bindung an die erfafiten geistigen Wirklich-
keiten sind die Menschen auch unter sich verbunden. Die Selbstsucht erregt
zwischen den Menschen so viele Gegensiitze, so viel Trennendes und Feind-
liches, daf} keine Gemeinschaft ohne die Bindung an hohere Wirklichkeiten
sich bilden und dauern kann. Gemeinsame geistige Einsichten hingegen brin-
gen die Menschen ohne Gewalt und ohne Nétigung zueinander. Ist doch das
Gemeinsame zugleich ihr Eigenes, mit dem sie sich in den andern wiederfin-
den. Es ist ihnen leicht, in der geistigen Mitte zusammenzukommen und von
da aus sich in annihernd gleicher Weise zur Welt zu verhalten. Dabei blei-
ben aber dic individuellen Unterschiede durchaus gewahrt. Denn eine grund-
legende geistige Haltung schliefit zwar gewisse Weisen des Verhaltens und
Tuns aus, lif}t aber fiir den Einzelfall viele Moglichkeiten. Der Winkel die-
ser Moglichkeiten ist um so weiter gedffnet, je niher die Haltung ihren Sitz
bei der geistigen Mitte des Menschen hat. Gewalt hingegen muf} auf duflere
Gleichmacherei driingen. Denn diese ist das einzige, was sich erzwingen lif3t.

Gemeinschaft und Institution

Allerdings ist weder der menschliche Glaube noch die menschliche Ge-
meinschaft etwas rein Geistiges. Die Bindung an den Leib und durch ihn an
die Welt des Biologischen und Stofflichen wirkt sich auch in ihnen aus. Keine
menschliche Gemeinschaft kann gewisser allgemeiner Vorschriften und sicht-
baren Institutionen entbehren. Diese besitzen deswegen auch nicht die Be-
weglichkeit des reinen Geistes. Eine gewisse Beharrung ist zu ihrem Bestand
unumginglich. Wesentlich bleibt aber, daf} alle Institutionen, Strukturen und
Gesetze dem inneren Geist entsprechen, aus ihm erflieflen und zu seiner Ver-
wirklichung in der Welt beitragen, wie auch dafs der Gehorsam und die Ein-

; 443



August Brunner

ordnung frei aus der Anerkennung der geistigen Wirklichkeiten erfolgen. Es
laft sich aber nicht leugnen, daf} mit der Festlegung in &ufleren Formen auch
die Gefahr der Erstarrling und des Absinkens in das Naturhafte gegeben ist.
Dagegen muf} sich der Mensch immer wieder zur Wehr setzen. Daraus ent-
steht eine Spannung, die den Anschein eines Widerspruchs annehmen kann.
Glaube und Gemeinschaft sind einerseits der eigenste Besitz des Menschen;
denn sie gehéren zu ihm, bilden sein Selbst mit und bleiben ihm nicht fremd
wie die &ufleren Dinge, deren Sein bei aller Verfiigbarkeit zu Gebrauch und
Verbrauch ihm nie zu eigen wird noch seine dunkle Fremdheit aufgibt. An-
derseits miissen sie immer wieder neu errungen werden. Sie sind eben gei-
stiges Leben; sie sind wie das Selbst, das der Mensch zum Geschenk erhilt
und das er zugleich erwerben muf. Sie tragen somit die Eigenschaften der
Gnade an sich; sie sind, im natiirlichen oder iibernatiirlichen Sinn, Gnade.

Ganz anders ist der Zusammenhalt der Masse. Auch sie beruht nicht auf
duflerem Zwang, ist aber auch nicht frei. Ihr Ursprung liegt im Psychischen,
in Stimmungen und Gefiihlen. Diese werden durch das zufillige Zusammen-
sein und durch psychisch eindrucksvolle Mittel erregt. An die Stelle der Bin-
dung durch die Einsicht in geistige Wirklichkeiten tritt hier die Gefiihlsver-
schmelzung. Auf der Ebene des Gelfiihls ist der Mensch viel weniger ein ein-
zelner als auf der des Geistigen. Wird dieses ausgeschaltet, so fiihlt er sich
mit den andern als eine Einheit, aber ohne geistige Einsicht, ohne die dazu
gehorige Freiheit und Selbstbestimmung. Diese Einheit hat keine Festigkeit.
Sie verschwindet, sobald das Beieinander im engen Raum aufhért. Denn die
Getiihle haben aus sich allein keine Dauer. Da das Psychische gegensitzlich
strukturiert ist, schlagen sie leicht um. Bestindigkeit kénnen nur geistige
Einsichten gewihrleisten. Daher die bekannte Treulosigkeit und Undankbar-
keit der Massen. Sie leben in einer engen, blof} psychischen Gegenwirtigkeit,
die sich nur wenig in Vergangenheit und Zukunft erstreckt; die geistige Ge-
genwiirtigkeit hingegen ist breit und von Vergangenheit und Zukunft zu-
gleich mitbestimmt. Ist das Gefiihl geschwunden, so versteht der Mensch
nicht mehr, wie er sich zu gewissen Taten konnte hinreiflen lassen, wie er
hohle Behauptungen als unwiderlegbare Wahrheiten hinnehmen konnte. Er
war ja in der Masse micht mehr er selbst, sondern ein Unterpersonliches, das
Psychische, verhinderte jede Stellungnahme. Was in der Gemeinschaft ein
untergeordnetes Moment war, das dem Geist unterworfen bleiben muf3,
ibernimmt hier die Fithrung. Wer sich auf die Massen stiitzt, muf} es sich
darum angelegen sein lassen, sie immer in Aufregung zu halten und sie még-
lichst nicht zur Besinnung kommen zu lassen.

Das Werden der Gemeinschaft

Wie entsteht aber eine solche geistige Gemeinsamkeit, die die Quelle und
die tragende Kraft aller Gemeinschaft ist? Die geistigen Wirklichkeiten, die
in einer solchen geistigen Haltung vernommen — oder iibersehen — werden,

444



Glaube und Gemeinschaft

kommen uns nur am Menschen zur Kenntnis. Denn der Mensch ist das einzige
personhaft-geistige Seiende, das unserer unmittelbaren Erfahrung zugiing-
lich ist. Indem wir die Geistigkeit anderer Menschen erkennen, werden wir
auch der Wesensziige des Geistigen, der das Leben tragenden geistigen Werte
und Wirklichkeiten inne. Das beginnt damit, daf} das Kind zuniichst die Hal-
tung seiner nichsten Umgebung einfach tibernimmt. Es wiichst sozusagen
von selbst in sie hinein. Von hier versteht man, wie verhingnisvoll es sich
auf die spitere Entwicklung des Kindes auswirken muf}, wenn zwischen dem
dufberen Benehmen und Reden und der wirklichen geistigen Einstellung der
Erzieher ein Widerspruch klafft. Wichst das Kind heran, so muf} es immer
mehr diese Haltung an der Wirklichkeit bewihren, sie auch an ihr priifen.
Geht es der Bewihrung aus dem Weg, schligt es den Weg des geringsten
Widerstands ein, so wird auf die Dauer auch die geistige Einstellung absin-
ken. Immer aber geschieht diese Auseinandersetzung unter dem Einfluf3 der
menschlichen Umgebung. In ihr erblickt der Mensch die Moglichkeit ver-
schiedener Haltungen, erfihrt er aber auch die Ubereinstimmung im Grund-
legenden, soweit diese lebendig ist. Da aber die Erkenntnis der Mitmenschen
Glaube ist im oben dargelegten Sinn der durch Anerkennung bedingten Er-
kenntnis der einmaligen Geistigkeit des Mitmenschen, so bildet sich die gei-
stige Gemeinsambkeit, aus der die Gemeinschaft lebt, allein durch den Glau-
ben als strenge, aber ungegenstiindliche Erkenntnis der Glaubwiirdigkeit und
Gutheit des Mitmenschen und die daraus sich ergebende gliubige Ubernahme
seiner Welt mit ihrer geistigen Uberlieferung.

Kein geschichtlicher Mensch hat sich nach dem Gesagten seine geistige
Grundlage aus dem Nichts neu gebildet. Jeder lebt aus der Ubernahme der
Uberlieferung und aus der bestiitigenden oder ablehnenden Auseinanderset-
zung mit ihr. Die geistige, aus dem Glauben immer sich erneuernde Uberlie-
ferung ist die Grundlage jeder wahren Gemeinschaft. Alle schopferische
Neuheit entspringt ihrem fruchtbaren Boden und gestaltet sie neu, ohne ihre
Einheit und Selbigkeit aufzuheben. Denn aus ihr hervorgehend nimmt das
Neue sie in sich auf und wird in sie aufgenommen. Im Stofflichen und darum
im Technischen hingegen ist eine solche Ubernahme nicht moglich. Der Zu-
sammenhang ist hier blof #uferlich; denn der Stoff ist ungeschichtlich.
Darum bedroht ein ungebiihrliches Uberhandnehmen des technischen Den-
kens, sein Ubergreifen auf nichttechnische Gebiete die Gemeinschaft. Die
im Anfang der technischen Entwicklung zum Teil enthusiastisch sich duflernde
Hoffnung, Technik und Naturwissenschaft wiirden Menschen und Vélker zu-
sammenbringen und alle Kriege unmoglich machen, war eine falsche Hoff-
nung und mufte enttiuschen, nicht aus irgendeinem Versagen von einzel-
nen, sondern aus dem Wesen von Mensch und Technik heraus.

Was zu dieser falschen Hoffnung Anlaf geben konnte, war die Tatsache,
daf} das Sachwissen grundsiitzlich, wenn auch nicht tatsiichlich, allen Men-
schen in gleicher Weise zuginglich ist. Denn sein Erwerb setzt nur eine ge-
wisse Begabung des Verstandes voraus, nicht aber die Formung des geistigen

445



~August Brunner

Taktes und den Willen zur Anerkennung. Diese allgemeine Zugiinglichkeit
zum Sachwissen schien auch eine allgemeine Gemeinschaft unter den Men-
schen zur Folge haben zu miissen. Aber Sachwissen verbindet nicht, weil es
seiner Natur nach nicht unmittelbar und wesentlich die Person des Menschen
angeht und auch einem bloffen, unpersénlichen Verstand, sollte ein solcher
moglich sein, zuginglich wire.

Anders ist es mit der Erkenntnis der geistigen Wirklichkeiten. Nicht nur
konnen sie, wie gesagt, nur am Menschen, nur im Mitsein mit ihm, erkannt
werden; sie sind ihrer Natur nach nicht allgemein zuginglich. Ihr Verneh-
men ist an bestimmte Bedingungen gekniipft, die der Mensch nicht, wie beim
Erwerb von Sachwissen, allgemein erfiillt. Je hoher eine geistige Wirklich-
keit steht, um so geringer ist die Anzahl der Menschen, die von sich aus Zu-
tritt zu ihr haben. Alle andern sind auf den Nachvollzug dieser ersten Er-
kenntnis verwiesen. Dieser Nachvollzug ist aber nur in der Haltung des Glau-
bens maglich. Ergriffen von der Gestalt, der solche Einsichten zuteil wurden,
deren Zuverlissigkeit und Glaubwiirdigkeit erkennend und anerkennend,
tibernehmen andere deren Einsichten und kommen so selbst in Beriihrung
mit der gleichen geistigen Wirklichkeit. Wiederum bedingen sich Glaube
und Gemeinschaft gegenseitig, und zwar um so unabdingbarer, je héher an
Rang die Wirklichkeiten stehen, um die es geht. ;

Der Zerfall der Gemeinschaft

Gemeinschaft entsteht nur da, wo sich Menschen als Menschen begegnen,
wo sie sich als Personen, als freie und selbstiindige Seiende anerkennen. Eine
solche Begegnung ist in ihrer Fiille nicht hiufig. Jedoch wird eine anfing-
liche Anerkennung iiberall da vollzogen, wo man mit dem Menschen nicht
wie mit einer bloflen Sache umgeht. Im Kreis der Familie ist dies noch all-
gemein der Fall. Hier wird das Kind wie von selbst in den geistigen Besitz
eingefiihrt und erschliefft sich den entsprechenden Haltungen. Darum ist sie
der Nahrboden fiir jede menschliche Gemeinschaft. Wo allerdings die Fa-
milie auf ihre einfachste Form beschrinkt ist, auf Eltern und Kinder, da ist
auch der Kreis, wo von Natur die Bedingungen eines menschlichen Verkehrs
vorgegeben sind, vermindert. Wenn sich auf3erhalb dieses Kreises die Men-
schen immer mehr nur noch in geschiftlichen Beziehungen begegnen, wenn
das Wirtschaftliche die andern Beziehungen beherrscht und zurickdringt,
dann tritt das Sachhafte vor das Personhafte und verstellt den Weg zum
wahrhaft Geistigen.

In einer solchen Gesellschaft nimmt notwendig die Bereitschaft und die
Fihigkeit zu glauben ab. Die hohen Einsichten werden unméglich. Die Ge-
meinschaften zerfallen. Eine Zeit, wo das Wirtschaftliche den Primat hat,
ist darum der Gefahr des Totalitarismus ausgesetzt, der in einer Gewaltherr-
schaft iiber Massen besteht. Zugleich wird der Sinn des Lebens zweifelhaft.
Denn einen Sinn kann das Leben nur von geistigen Werten her erhalten.

446



Glaube und Gemeinschaft

- Wird das Vermigen, diese zu erfassen, wird der Glaube, geschwiicht oder
gar unmoglich, dann steht der Mensch vor der vollkommenen Sinnlosigkeit.
Das Leben hat seine Substanz, sein Mark, verloren. Es wird schal und grau.
Die fehlende Tiefe wird man zuerst durch gréf3ere Breite auszugleichen su-
chen. Di¢ Vielheit der Dinge und Erlebnisse soll den eigentlichen sittigenden
Gehalt ersetzen. Es kommt zu einer aufgeregten Hast. Der Mensch ruht nicht
mehr in der seinem eigentlichen Wesen angemessenen Dauer der geistigen
Wirklichkeiten. Er ist ohne Halt und Boden. In einem solchen Zustand iiber-
fillt ihn die Angst vor dem Nichts.

Zeiten ohne Glauben sind unschopferische Zeiten. Das wird nun in seinem
wesentlichen Zusammenhang verstindlich. Denn glaubenslose Zeiten lcben
in einem verengten menschlichen Kosmos. Die Welt der geistigen Wirklich-
keiten bleibt ihnen weithin verschlossen. Von diesen Wirklichkeiten lebt
aber der Mensch in seinem Eigentlichen; von da entspringt vor allem seine
schopferische Kraft. Denn diese ist geistige Freiheit, die nicht blind be-
‘herrscht wird von dem Zwang des Bisherigen und der Leichtigkeit des blof3
Hergebrachten, sondern sich ausrichtet an den Wirklichkeiten selbst. Wo
diese dem geistigen Blick verschwunden sind, da versiegt die Quelle geistiger
Kraft, da ist es um das Schopferische geschehen. Moglichkeit ist eine Kate-
gorie des Geistigen und der geistigen Freiheit. Im Stofflichen finden sich
Maglichkeiten nur, insoweit der Mensch sich seiner bemichtigt und es fir
seine Zwecke formt. Aber diese Moglichkeiten bleiben immer sehr beschrénkt.
Denn das Stoffliche wesentlich zu verwandeln vermag der Mensch nicht.

Das Versagen zeigt sich am handgreiflichsten an der Kunst. Diese soll das
an sich Unsichtbare und Unsagbare sagbar und sichtbar machen, indem sie
es an Worten und Bildern durchscheinen lif3t, die unmittelbar Sichtbares
und Greifbares darstellen, die aber durch die kiinstlerische Gestaltung gleich-
sam durchsichtig geworden sind fiir das die unmittelbare Welt Uberstei-
gende. Wo aber ein gemeinsamer geistiger Besitz fehlt, wo die echte Ge-
meinschaft zerbrochen oder doch schwach geworden ist, da gibt es kein Ge-
meinsames mehr, das durch die Werke hindurch allgemein oder einen weiten
Kreis unmittelbar anspriiche. Hochstens das Fehlen eines solchen Besitzes
und der Zerfall der Gemeinschaft finden noch einen gemeinverstiindlichen

Ausdruck.

Die Kulturgemeinschaft

Nationen bestehen nur da, wo bei allen Verschiedenheiten und Gegensit-
zen im einzelnen eine Gemeinsamkeit der besonderen geistigen Ausrichtung
auf jene Wirklichkeiten lebt, die die natiirlichen Grundlagen jeder Kultur
bilden. Auch hier handelt es sich zunichst um geistige Werte. Aber diese
sind in diesem Fall wesentlich an gewisse naturhafte Grundlagen gebunden
und setzen bestimmte naturhafte Bedingungen voraus, die aber vom Geisti-
gen iiberformt werden. Das wird am sichtbarsten in der Wirtschaft. Diese

447



August Brunner

ist zwar als ein menschliches Geschehen nicht schlechthin naturhaft, sondern
zuerst ein geistiges Tun. Aber dieses wird doch um des dufferen Wohlerge-
hens willen unternommen.

Die Zugehorigkeit zu einer Nation oder zu einer Kultur wird darum mnicht
durch einen freien Entschluf} bestimmt. Man wird in sie hineingeboren und
iibernimmt damit eine geistige Welt, eine eigene Art, die natiirlichen mensch-
lichen Werte zu sehen und sich zu ihnen zu verhalten. Durch das Naturhafte
sind Vélker und Kulturen auch innerlich an Raum und Zeit gebunden. Das
Nebeneinander und Nacheinander verschiedener Kulturen entspricht somit
ihrem Wesen. Aus dem gleichen Grund sprechen sie das Gefiihl stark an, ja,
sie sind auch eine eigene Art der Gefiihlseinstellung. Zusammen mit der
eigenen geistigen Sicht, die sich bereits in der Sprache ausdriickt, erwiichst
daraus dem Leben und der Kultur eines Volkes jenes Besondere, schwer in
Worte zu Fassende und doch nicht zu Verkennende, wodurch es sich von an-
dern Vélkern und Kulturen unterscheidet. Es ist deswegen so schwer auszu-
sprechen, weil es nicht um einzelne Dinge geht, sondern um eine eigene, ein-
malige Art des Auffassens und der Stellungnahme, die alles durchdringt und
alles firbt. So bildet sich eine Atmosphire unmittelbaren Verstehens, eine
geistige Heimat, in der alle Glieder des Volkes sich zuhause fiihlen, wihrend
aufderhalb die Fremde ist. Es ergeben sich Weisen des Verhaltens, allgemein
anerkannte Spielregeln fiir das, was man tun darf und was ,,man nicht tut®.
Das alles lebt aus einer geistigen Uberlieferung, die durch Erziehung und
Unterricht weitergegeben wird und bei allen Verinderungen sich doch we-
sentlich gleich bleibt. Aus diesem natiirlichen Glauben wird das Leben eines
Volkes gespeist; durch ihn wird das gleiche Bild des natiirlich wertvollen
Menschen immer wieder zur Einsicht gebracht und anerkannt.

Die religiose Gemeinschaft

Wichtiger als die kulturellen Interessen ist fiir den Menschen die Frage
des Heils, die religiose Frage. Betrifft diese doch nicht einen Teilbereich des
Menschen, mag dieser auch geistig sein, sondern den Menschen schlechthin,
sein Schicksal und den Sinn des Lebens. Die Wirklichkeiten, die sich dem
religiosen Blick zeigen, sind die letztlich entscheidenden, die absoluten Wirk-
lichkeiten. Von ihnen wird er im innersten Heiligtum seines Seins betroffen.
Es steht zu erwarten, daf} gerade diese Wirklichkeiten am meisten auf jene
Weise vernommen werden, die fiir das wahrhaft Geistige bezeichnend ist.
Und in der Tat wird dies schon durch den Sprachgebrauch bestitigt: Glaube
bedeutet, wenn auch nicht ausschlielich, doch vorziiglich den religiosen
Glauben, besonders wenn das Wort ohne nihere Bestimmung gebraucht
wird. Schon dies 1iBt einen engen, ja den engsten Zusammenhang zwischen
religiosem Glauben und religioser Gemeinschaft erwarten.

In den Religionen erscheint das Gottliche immer in Gestalten personhaf-
ter Seinsweise. Nur an solche kann man sich mit Verehrung und Bitten wen-

448



Glaube und Gemeinschaft

den, nur fiir solche kann das Verhalten des Menschen von Bedeutung sein;
nur solche Seiende vermogen ja zu horen und zu erhoren. Auf einen Stein
machen die Gesinnungen des Menschen, der sich mit ihm abgibt, keinen Ein-
druck und bestimmen sein Verhalten ihm gegeniiber nicht. Einem rein als
unpersénlich verstandenen Gottlichen gegeniiber ist Religion im eigentlichen
Sinn micht moglich. Ein so aufgefafites Gottliches muf vom religivsen Akt,
wenn vielleicht auch nicht ausdriicklich bewuf3t, verpersénlicht werden, soll
der Akt iiberhaupt moglich sein.

Jedoch hat sich der Mensch diese Gestalten da, wo ér zu ihrer Erkenntnis
auf seine eigenen Kriifte angewiesen war, immer nach Art von menschlichen
Personen vorstellen miissen, das heifdt als Personen, deren Personhaftigkeit
nicht vollkommen, sondern durch Naturhaftes eingeengt ist. Darum bestand
hier die religiose Erkenntnis nicht in reinem Glauben; denn das Naturhafte
kann ohne eine Offenbarung und den ihr entsprechenden Glauben erkannt
werden. In der Tat erfihrt ja der Mensch die Weltmichte in ihrem notwen-
digen Wirken unmittelbar. Die religiose Gemeinschaft, die aus solchem
Glauben lebt, ist darum auch noch stark naturhaft bestimmt; die Zugehorig-
keit zu ihr entstammt nicht freiem Entschluf3, sondern man wird in sie hin-
eingeboren. Volkstum, Kultur, Art der Beschiftigung bestimmen auch die
Religion.

Ist aber Gott rein und vollkommen personhaft ohne die geringste Bei-
mischung von Naturhaftem in seinem Wesen, dann wird er nur durch den
Glauben zugénglich, der auf seine freie Offenbarung antwortet. Er vermag
vom Menschen nur soweit erkannt zu werden, als er sich zu erkennen gibt.
Jeder andere Weg setzte voraus, dafy Gott doch nicht rein personhaft und
darum irgendwie noch dem Zugriff des menschlichen Erkennens auch ohne,
ja gegen seinen Willen offensteht. Allerdings darf nicht vergessen werden,
daf} es neben einem rein personhaften Gott nur Geschépfe geben kann, die
ihm ihr Sein vollstindig verdanken. Thr Dasein ist deswegen bereits eine
erste, eine natiirliche Offenbarung Gottes, aus der er erkannt werden kann.
Dadurch wird die absolute Herrschaft Gottes dariiber, ob er erkannt werden
will oder nicht, nicht angetastet; ist die Schopfungstat Gottes doch vollkom-
men frei.

Aus dem religiésen Glauben entspringt die grundlegende und entschei-
dende Weltsicht, die Wertung und Beurteilung der einzelnen Bereiche des
Daseins und der Welt im Hinblick auf das Heil. Auch noch den kulturellen
Werten wird von hier aus ihr Rang zugewiesen. Wo also Menschen durch den
Glauben an eine solche Offenbarung der gleichen absoluten Wirklichkeit
des rein personhaften Gottes gegeniiberstehen, da sind sie untereinander
durch das eigentlichste Selbst umfassend und tief verbunden. Das Naturhafte
hat hier keinen bestimmenden Einfluf3 mehr, so wenig es zu sein aufhért
(Gal 3,28). Die Zugehorigkeit zur Gemeinschaft beruht auf der freien Be-
rufung durch Gott und die freie Antwort des Menschen.

Nach Gottes freiem Willen erfolgte die Offenbarung endgiiltig durch sei-

29 Stimmen 163, 6 449



August Brunner

nen einzigen Sohn in der Menschwerdung. Von ihm, und ihm allein wird sie
der Menschheit geschenkt; denn er allein ruht am Herzen des Vaters; sonst
hatte niemand Gott gesehen (Joh 1, 18). Darum ist er letztlich ,,der getreue
Zeuge® (Offb 1,5) und seine heilige Wahrhaftigkeit ist die einzige Biirg-
schaft fiir die Wahrheit seiner Worte (Joh 6, 681.). An die Uberlieferung sei-
ner Botschaft bleiben alle Menschen verwiesen und stehen dadurch mit-
einander in der Gemeinschaft des Glaubens. Er ist auch das oberste und ent-
scheidende Leit- und Vorbild des mit Gott verbundenen, des heilen Men-
schen.

Der Offenbarung des rein personhaften Gottes entspricht ferner der
Glaube, der Gottes absolute Herrschaft und die eigene Pflicht zur Unter-
werfung ohne Vorbehalt anerkennt. Wo eine solche Haltung lebendig ist, da
besitzt der Mensch auch die Kraft, die leichtere Aufgabe zu l6sen, den Mit-
menschen als Person anzuerkennen und dadurch mit ihm in Gemeinschaft
zu treten. Umgekehrt ist es ein Zeichen dafiir, dal® die Anerkennung Gottes
in Wirklichkeit nicht vollzogen wird, wenn sie dem Mitmenschen gegeniiber
unterbleibt, wenn der Mensch seinen Nichsten nicht liebt (1 Joh 2,9; 4, 20).

Von beiden Seiten her, von dem Wesen des offenbarenden Gottes wie von
der Betroffenheit des glaubenden Menschen dringt hier alles zu der Verbin-
dung der Gliubigen untereinander von ihrem innersten Selbst her, zu der
Gemeinschaft, die, wenn auch nicht immer dem Gefiihl nach die lebendigste,
so doch der Art der Bindung nach die umfassendste und fiir das Leben be-
stimmendste ist. Es ist eine Gemeinschaft des Heils schlechthin. Demnach
sind hier Glaube und Gemeinschaft am innigsten und wesentlichsten ver-
bunden und ohne einander nicht méglich. Der christliche Glaube ist darum
mit Individualismus nicht vereinbar; aber auch nicht mit dem Kollektivis-
mus, weil fiir ihn die Anerkennung der Wiirde und Selbstiandigkeit des Mit-
menschen als Person wesentlich ist.

Die Gemeinschaft als Triger und Bewahrer des Glaubensguts

Triger der Offenbarung sind also nicht die einzelnen Christen als solche,
sondern die Zeugen, insofern sie miteinander in der religiosen Gemeinschaft
stehen, Wer sich von dieser Gemeinschaft trennt, der geht auch der Offen-
barung verlustig. Denn er besitzt keine Rechtfertigung fiir die Wahrheit
ihres Inhalts, weder in der Gemeinschaft der Zeugen noch in der eigenen
Einsicht, die hier wesensgemif nicht in Frage kommt.

Innerhalb der Gemeinschaft hingegen lebt der Gliubige aus der umfas-
senden Sicht auf Gott, sich selbst und die Welt, die der Glaube zur Folge
hat. Sie ist eine besondere gemeinsame Weise, der Wirklichkeit gegeniiber-
zutreten, sie zu beurteilen, dem einzelnen seinen Platz und seinen Rang im
Ganzen zuzuweisen und sich ihm gegeniiber entsprechend zu verhalten.
Christliches Leben west und handelt aus solcher Sicht, also aus dem Glau-
ben. Glaube nicht notwendig als jedesmaliges Sich-Bewufitmachen dieser

450



G]aﬁbe und Gemeinschaft

letzten Antriebe, sondern ‘als innerste und umfassende Einstellung, aus der
das ganze Verhalten hervorgeht. Wo eine Tat im Widerspruch zu dieser
letzten Haltung steht, da liegt der Christ mit sich selbst im Streit (Rom 14, 23),
ist nicht ganz auf christliche Weise er selbst.

Die Fiille der gottlichen Mitteilung muf® wohl von jedem Gliubigen in
ihrer Gesamtheit als wahr und untriiglich iibernommen werden; eine blof3
teilweise Ubernahme setzte das eigene Urteil und damit sich selbst iiber
Christus. Aber sie vermag nicht in allem fiir einen jeden von der gleichen
Bedeutung zu werden. Fiir den einzelnen Gliubigen und besonders fiir ver-
schiedene Zeiten stehen je andere Glaubenswahrheiten im Vordergrund und
gestalten vorwiegend das Leben. Ohne die Gemeinschaft bestinde jedoch
auf die Dauer die Gefahr, daf} die fiir eine Zeit etwas zuriicktretenden Wahr-
heiten in Vergessenheit gerieten und so die Fiille der Offenbarung immer
mehr verlorenginge. In der Gemeinschaft hingegen i3t sich die Glaubens-
welt in ihrem ganzen Umfang festhalten, und, was heute weniger wirksam
ist, bewahrt die Moglichkeit, eines Tages michtigeren Einfluf} auf die Ge-
staltung des christlichen Lebens zu erlangen. So vermag dieses Leben voll in
die Geschichtlichkeit einzugehen, ohne die es kein menschliches Leben wiire,
und doch keine wesentlichen Verluste am Glaubensgut zu erleiden. Die Sekte
hingegen verselbstindigt Wahrheiten, die ihre Biirgschaft nur in der Zu-
gehorigkeit zur gesamten Offenbarung besitzen, beraubt diese so dieser
Biirgschaft, und verwirft alles, was sie im christlichen Glaubensgut weniger
anspricht. Das Angesprochenwerden ist aber keine untriigliche Biirgschaft
fiir das Geoffenbartsein; es hiingt ja viel mehr von der Veranlagung des je-
weiligen Menschen ab.

Nicht so wesentlich, aber wegen der Leibbedingtheit der menschlichen
Geistigkeit, die auch in die Gemeinschaft mit eingeht, in ihrer Bedeutung
nicht zu unterschiitzen ist die Stiitze, die der einzelne in seinem Glauben
durch den Glauben seiner Mitmenschen erfihrt. Der Glaube steht in so vie-
len Punkten dem natiirlichen Empfinden und Streben des gefallenen Men-
schen entgegen und sein Inhalt ist seinem Wesen nach so wenig handgreif-
lich, daf fiir den einsamen Gldubigen die Anfechtungen leicht zu hart wer-
den. Zudem ist der Mensch dazu geschaffen, in Gemeinschaft zu leben und
sich von andern mittragen zu lassen, wie er seinerseits die andern mittragen
hilft.

29* 451



