i Wolfgang Seibel, Der Jesus .c‘l‘es é_lauben's

Dafy aber ‘er selbst sich als Politiker zum franzosischen Sozialismus be- |
kannt hitte, wenn er ,,die damalige sozialistische Bewegung im Einklang mit
den ldeen, Sitten und Leidenschaften seiner Zeit™ befunden hiitte, wie J. P.
Mayer!?, der [erausgeber der neuen Gesamtausgabe seiner Werke, meint,
ist undenkbar. Ihm solches unterstellen heifst doch wohl sozialphilosophische
Grundpositionen in ihrem Wesensgehalt verkennen, auch wenn der Sozia-
lismus Proudhons gewifs ein anderer war als der von Karl Marx. Ein Mann
wie Tocqueville, der solche Einsichten in die Lebensgesetze aller sozialen
Ordnung, in die Verkniipfung von Solidaritit und Subsidiaritit, von Selbst-
verwaltung und Verantwortung gewonnen hatte, der sodann den Gefahren-
komplex jeglicher zentralistisch-kollektivistischen Regelung so eingehend
erforscht hatte, und der schlief®lich noch diese Charakterstirke dazu besaf3,
— wie konnte der jemals seine Uberzeugung verraten und zum Gegner iiber-
laufen ?

Wenn seine Analyse des demokratischen Zeitalters eine Zukunftsperspek-
tive zeichnet, deren Niichternheit und Hirte im vollen Gegensatz steht zu
den paradiesischen Traumbildern von Marx und anderen Sozialisten, so er-
gab sich das in erster Linie daraus, daf beide Seiten von ganz verschiedenen
metaphysischen Grundiiberzeugungen ausgingen. Marx kann zu seinen rosi-
gen Verheiffungen nur gelangen, weil er die Natur des Menschen verkennt
und deshalb auch das Sozialproblem im wesentlichen falsch einschitzt. Toc-
queville kommt zu weniger rosigen Aussichten, weil er sich bemiiht, die
kreatiirliche Existenz des Menschen, seine Grofe und seine Schwachheit, so
zu sehen, wie sie in Wirklichkeit ist und sich nach aller Erfahrung bisher
erwiesen hat. Von solchen ganz verschiedenen Ausgangspunkten her kiin-
det der eine, vollig unbegriindet, das endgiiltige Reich der Freiheit an, und
der andere, leider sehr begriindet, die Entwicklung zur furchtsamen Herde
in Drangsal und Knechtschaft.

Der Jesus des Glaubens
WOLFGANG SEIBEL SJ

Die Fragestellungen der protestantischen Theologie sind heute noch weithin
geprigt von dem tiefgreifenden Wandel, der in den Jahren nach dem ersten
Weltkrieg eintrat und die liberale Theologie in entscheidenden Punkten
iberwand. Kritische Erforschung des Neuen Testaments und theologisches
Bemiihen kamen von je verschiedenen Seiten zu gleichlautenden Ergebnissen.
Hier war es die Bewegung der ,dialektischen Theologie®, dort die form-
geschichtliche Methode, die gemeinsam das Neue ins Werk setzten.

17 Ava.0.°79:

25



Wolfgang Seibel

Dieses Miteinander von historischer Forschung und theologischem Denken
kommt in bezeichnender Weise zum Ausdruck in der Frage nach der Er-
kennbarkeit des ,,historischen Jesus* und seiner Bedeutung fiir den Glau-
ben, eine Frage, die in den letzten Jahren erneut ins Blickfeld riickte und
eingehend diskutiert wird. Sie taucht schon in der Theologie Kierkegaards
auf und wird in Martin Kihlers berithmtem Vortrag ,,Der sogenannte histo-
rische Jesus und der geschichtliche biblische Christus*“1 zum ersten Mal aus-
fihrlich behandelt. Doch greift erst die formgeschichtliche Methode das
Thema in seiner ganzen Breite auf, und die heutige Fragestellung befindet
sich immer noch auf dem Weg, der damals gebahnt wurde?.

Dieser Aufsatz soll einen ersten Einblick in die Diskussion geben. Er be-
schrankt sich hauptsiichlich auf die Theologen der , kritischen* Richtung, zu
der vor allem Rudolf Bultmann und seine Schiiler gehoren. Sie bilden zwar
rein zahlenmifig eine Minderheit und sind darum in diesem Sinn nicht
reprisentativ fiir die derzeitige protestantische Theologie. Doch kommen in
ihrem Werk die Prinzipien und Denkformen der Reformation, um die es in
jedem Gespréch mit der evangelischen Theologie letztlich geht, in besonders
deutlicher und konsequenter Weise zum Vorschein3.

Die formgeschichtliche Methode

Wiihrend die Bibelkritik um die Jahrhundertwende sich vorwiegend mit
den schriftlichen Quellen der Evangelien befaite und deren geschichtliche
Treue nach ihrem Alter beurteilte, fragt die formgeschichtliche Methode
nach der jeder schriftlichen Fixierung vorausliegenden miindlichen Tradi-
tion. Sie entdeckt, daf} in dieser Uberlieferung, die aus Einzelstiicken bestand
und von den Evangelisten gesammelt und in verhiltnismifig freier Form
geordnet wurde, keine protokollarischen Berichte unbeteiligter Zuschauer-
enthalten sind. Hier reden Menschen, die an Christus als den von Gott ver-

L 1. Aufl. Leipzig 1892, 21896. Neudruck Miinchen 1953.

% Dic Literatur zur Frage des ,,historischen Jesus** ist verzeichnet bei F. Mufiner, Der
historische Jesus und der Christus des Glaubens, in: Biblische Zeitschrift NF 1 (1957) 225,
Anm. 2. Von der.seitdem erschienenen Literatur sei vor allem genannt: P. Althaus, Dag
sogenannte Kerygma und der historische Jesus, Giitersloh 1958; G. Bornkamm, Jesus von
Nazareth, Stuttgart 21957; H. Diem, Der irdische Jesus und der Christus des Glaubens,
Tibingen 1957; E. Fuchs, Glaube und Geschichte im Blick auf die Frage nach dem histori-
schen Jesus, in: Zschr. f. Theol. u. Kirche 54 (1957) 117—156; E. Stauffer, Jesus. Gestalt
und Geschichte, Bern 1957; P. Biehil, Zur Frage nach dem historischen Jesus, in: Theol.
Rundschau 24 (1956/57) 54—76 (Forschungsbericht). Einen genauen Uberblick iiber die
Lage samt eingehender Diskussion gibt neuestens B. Rigaux, L’historicité de Jésus devant
I'exégese récente, in: Revue biblique 65 (1958) 481—522. — Zur Vorgeschichte vgl.:
ID. Seibel, Das Christusbild der liberalen Leben-Jesu-Forschung, in dieser Zschr. 163
(1958/59) 266—278.

3 Es bleibt also das Werk Karl Barths aufier Betracht, ebenso ein Teil der deutschen
(so z. B. Althaus und vor allem Stauffer) und die gesamte angelsichsische (anglikanische)

Theologie. die sich alle in entscheidenden Punkten von den Thesen der kritischen Richtung
distanzieren.

26



N

Der Jesus des Glaubens'_ :

heifienen Messias glauben, und darum nicht Neugierde befriedigen, sondern
Glauben wecken wollen. Die gesamte miindliche Uberlieferung ist von An-
fang an von diesem Glauben geprigt. Alle Berichte aus dem Leben Jesu ver-
kiinden das eine grof’e Thema des Neuen Testaments: In Jesus von Nazareth
ist der Messias erschienen.

Dami ist der Versuch der liberalen Leben-Jesu-Forschung, zu einem vom
Dogma noch nicht ,,verfilschten* rein menschlichen Jesus zu kommen, vom
Wesen der neutestamentlichen Berichte her grundsitzlich zum Scheitern
verurteilt. Soweit wir auch das ,,Evangelium vor den Evangelien* nach riick-
wirts verfolgen mogen, es kennt immer nur den von Gott gesandten Messias,
den auferstandenen und erhéhten Herrn. Das Fehlen einer genauen Chrono-
logie und Topographie, die kargen Berichte iiber Jesu Kindheit und Jugend,
die mangelnde Schilderung des Charakters Jesu und seiner Jiinger bestitigt
es: Das Neue Testament und die in ihm niedergelegte Uberlieferung zcugt
vom Glauben und predigt den Glauben. Nach dem Zeugnis der Urkirche ist
Jesus von Nazareth Sohn Gottest.

Glaube und Urgemeinde

Die protestantischen Vertreter der Formgeschichte verkniipfen nun mit
diesen Ergebnissen einer sachlichen Forschung, die heute zum festen Besitz
auch der katholischen Exegese gehoren?®, sehr weitreichende theologische Aus-
sagen. Sie setzen voraus, daf} die in den Evangelien niedergelegte Tradition
von der Urgemeinde fiir ihre Bediirfnisse geschaffen wurde und daher zu-
niichst nur von ihrem Glauben, nicht vom irdischen Jesus zeugt. Diese
schopferische Funktion umfaft jedenfalls Formulierung, Gestaltung und
Auswahl des tiberkommenen Gutes. Man deutet die Worte und Taten Jesu
im Licht der nachésterlichen Gegenwart. Darum ist die Uberlieferung ,,von
dem glaubigen Verstehen der Geschichte und Gestalt Jesu geprigt*é und
enthilt ein einziges ,,Geflecht von Bekenntnis und Bericht, Historie und
Glauben*7,

Die historische Forschung trifft daher immer nur auf den Glauben der
Urkirche. Zu Jesu Worten und Taten selbst vorzudringen, ,,Geschichte* von
ihrer ,,Deutung® zu scheiden, diese Aufgabe erklirt man fiir weithin unls-
bar und aussichtslos. Zum , historischen Jesus*“ haben wir ,,schlechterdings

4 Zur formgeschichtlichen Methode vgl. vor allem die Hauptwerke: K. L. Schmidt, Der
Rahmen der Geschichte Jesu, Berlin 1919; M. Dibelius, Die’ Formgeschichte des Evange-
liums, Tiibingen 21933; R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, Géttin-
gen %1957, Eine fast liickenlose Bibliographie gibt P. Benoit, Réflexions sur la ,,form-
geschichtliche Methode*, in: Revue biblique 53 (1946) 481—512 und neuestens G. lber,
Zur Formgeschichte der Evangelien, in: Theol. Rundschau 24 (1956/57) 283—338.

5 Vegl. z. B. E. Schick, Formgeschichte und Synoptikerexegese, Miinster 1940; A. IDilien-
hauser, Einleitung in das Neue Testament, Freiburg 21956, 182—199. Nur die ntl. Wissen-
schaft der englischen Anglikaner steht der Formgeschichte nach wie vor skeptisch gegen-
iiber. Siehe dariiber neuestens B. Rigauz, a.a.0. 505, vor allem Anm. 3.

6 Bornkamm a.a.O. 16.

7 Ebd. 19.

27



Wollgang S'f:ibelA

keinen Zugang®. Sein Leben und seine Verkiindigung liegt uns ,,nur in dem
nachoésterlichen Kerygma vor und ist durch dieses so iiberdeckt, daf® es un-
moglich ist, aus ihm hinterher wieder eine Historie Jesu zu rekonstruieren®s.
So ,,wird die historische Zuverlissigkeit der Fradition zum Problem*? und
muf} von Fall zu Fall nachgewiesen werden. Zwar waren die Synoptiker noch
des Glaubens, historische Tatsachenberichte zu geben und eine genaue Tra-
dition iiber den irdischen Herrn zu hesitzen. Aber, so heif’t es bei Kisemann :
,,Die historische Kritik hat uns diesen guten Glauben zerschlagen. Wir kén-
nen nicht mehr die Zuverlissigkeit der synoptischen Uberlieferung im all-
gemeinen voraussetzen. 19 Darum sei jeweils ,,nicht mehr die etwaige Un-
echtheit, sondern gerade umgekehrt die Echtheit des Einzelgutes zu priifen
und glaubhaft zu machen®11.

Nun hilt die geschichtliche Treue der Evangelien in den groflen Linien
des Lebens Jesu auch dieser Kritik stand. Jesu Geburt unter Herodes, seine
Predigttiitigkeit in Galilia, Leiden und Tod in Jerusalem gehiren zu den un-
umstofilich gesicherten historischen Tatsachen. Allein, die Ubereinstimmung
der Forscher erstreckt sich nicht weit iiber dieses Gerippe hinaus. Zwar tei-
len wenige Bultmanns radikale Meinung, ,,daf} wir vom Leben und von der
Personlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr wissen kénnen*12 und ,.daf} nie
fiir ein einzelnes Jesuswort der bestimmte Beweis seiner Echtheit zu {ithren
ist“13; aber bei allen Theologen der historisch-kritischen Schule herrscht
eine grofic Skepsis. Sie beruht letztlich auf einer These, die zum ureigensten
Gut des Liberalismus gehort und noch heute unvermindert ihre Wirkung
ausiibt.

Umwandlung der Botschaft durch die Urgemeinde

Diese These begniigt sich nicht mit der Feststellung einer fiir die histo-
rische Forschung schwer .iiberschreitbaren Grenze zwischen Jesus und dem
Glauben der Urkirche. Auch in der Sache glaubt sie einen deutlichen Bruch -
zu erkennen, der durch das Osterereignis markiert wird: Die Aussagen der
Urkirche tiber Jesus seien anderer Art als die Verkiindigung Jesu selbst und
mit ihr nicht identisch. Jesu Predigt vom Reich Gottes wandle sich in den
Glauben an seine Person und in das Bekenntnis seiner Messianitit, Haltun-
gen, die er selbst nicht beabsichtigt hitte. ,,Er, friaher der Triger der Bot-
schaft, ist jetzt selbst in die Botschaft einbezogen worden, ist ihr wesent-

8 H.Diem, Dogmatik. Thr Weg zwischen Historismus und Existentialismus, Miinchen
81957, 78. Ahnlich auch ders., Theologie als kirchliche Wissenschaft, Miinchen 1951, 63. 67.

9 G. Iber a.a.0. 320.

10 E. Kisemann, Das Problem des historischen Jesus, in: Zschr. f. Theol. u. Kirche 51
(1954) 142. Ahnlich auch H. Diem, Dogmatik 78: ,,Die Synoptiker sind freilich der Mei-
nung gewesen, historische Tatsachenberichte zu geben®, und E. Heitsch, Die Aporie des
historischen Jesus als Problem theologischer Hermeneutik, in: Zschr. f. Theol. u. Kirche 53
(1956) 194—195.

1L E, Kisemann a.a.0. 142,

12 R. Bultmann, Jesus, Tibingen 1951, 11.

18 Ders., Die Erforschung der synoptischen Evangelien, Giefien 1925, 33.

28



_D'e:r Jeéus des Glauhéns -

licher Inhalt. Aus dem Verkiindiger ist der Verkiindigte geworden. 14

Die schopferische Funktion der Urkirche erstreckt sich also auch auf den
Inhalt der Verkiindigung,. Sie ,,produziert neue Worte.. . ., die sie unbefangen
Jesus selbst in den Mund legt™15. Sie formt Wunderberichte — deren Mate-
rial, Form und Topik sie in der religionsgeschichtlichen Umwelt findet —
und erzihlt sie von ihrem Heros, um seine Wiirde hervorzuheben, seine
Autoritét iiber die Gemeinde zu unterstreichen und seine ihm von Gott ge-
schenkte Vollmacht zu bekennen. Sie verleiht ihm den messianischen Titel
und verehrt ihn, der zeit seines Lebens nur einer der Propheten sein wollte,
als Messias und Sohn Gottes. Die Urchristenheit it die historischen Ereig-
nisse des Lebens Jesu ,,grofitenteils in Vergessenheit geraten..., um sie
durch ihre Botschaft zu ersetzen 16, eine Botschaft, die uns den Zugang zu
Jesus ,,gerade nicht erdffnet, sondern versperrt*17,

So wird die Frage: ,,Wie kam es vom Glauben Jesu zum Glauben an
ihn 718 zu einem der brennendsten Probleme der neutestamentlichen Theo-
logie1?, das auch die modernen Forscher mit ihren liberalen Vorgingern ver-
bindet. Zwar ist es jetzt, wo man die miindliche Tradition bis in die éltesten
Schichten zuriickverfolgen kann und immer schon das urchristliche Kerygma
findet, wesentlich schwerer geworden, die Entstehung jener Elemente in so
kurzer Zeit zu erkliren. Es besteht nicht mehr die Moglichkeit, die Ent-
stehungsgeschichte auf lange Jahrzehnte zu verteilen und schépferischen
Persénlichlkeiten eine fithrende Rolle zuzuschreiben, wie das in klassischer
Weise F. Chr, Baur versucht hatte. Man gibt auch unumwunden zu, daf} die
Behauptung einer solchen Diskontinuitit ,,die Entstehung der Kategorien
des Gemeindeglaubens kaum erklaren kann*2°, und man begniigt sich mit
dem Hinweis auf ,,einen komplizierten historischen Prozef . . ., den wir nicht
mehr zu erkennen vermogen® 1,

Desungeachtet wachst auch innerhalb der kritischen Schule die Zahl der
Forscher, die in immer stirkerem Maf} eine gewisse Kontinuitit zwischen
Jesus und seiner Kirche betonen. Man erkennt, daf3 die Frage nach der Per-
son Jesu, seinem Leben und seiner Lehre doch nicht so aussichtslos ist. Man
sicht das Wesentliche der Kirche bereits im Leben und im Selbstbewuf3tsein
Jesu begriindet und erkennt die notwendige Bindung des Glaubens an Jesus

14 Ders., Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen 21954, 34.

15 Ders., Die Geschichte der synoptischen Tradition 156.

16 E. Kisemann a.a.0. 129.

17 Ebd. 132. H. Diem, Dogmatik 41 spricht von der ,,in der evangelischen Theologie
immer offenkundiger werdenden Verlegenheit ..., daff zwischen Schrift und dem Beginn
der Dogmengeschichte eine kaum zu iiberbriickende Kluft besteht®.

18 E. Fuchs, Jesus und der Glaube, in: Zschr. f. Theol. u. Kirche 55 (1958) 170.

19 R. Bultmann spricht von dem ,,groflen Ritsel der neutestamentlichen Theologie, wie
aus dem Verkiindiger der Verkiindigte wurde, warum die Gemeinde nicht nur die Gedan-
ken seiner Predigt, sondern dazu und in erster Linie ihn selbst verkiindigte (Die Christo-
logie des Neuen Testaments, in: Glauben und Verstehen I, Tiibingen 1933, 266).

20 II, Conzelmann, Gegenwart und Zukunft in der synoptischen Tradition, in: Zschr.
. Theol. u. Kirche 54 (1957) 280. Dort (279—281) ein aufschlufireicher Hinweis auf die
meist entschiedene Ablehnung, auf die die kritische Position in der nichtdeutschen Theo-
logie stoft. 21 R. Bultmann, Jesus 15.



Wolfgang Seibel

selbst und nicht nur an ein Kerygma von ihm: ,,Denn offenbar ist der Glaube
nicht christlicher Glaube, wenn er nicht Anhalt hat am historischen Jesus
selbst. 22

Das Erbe des 19. Jahrhunderts

Dennoch hat die iiber 200jihrige scharfe Kritik am Neuen Testament
auch bei jenen Theologen ihre Spuren hinterlassen, die die Verbindungs-
linien von der Kirche zuriick zu Jesus recht kriftig ausziehen. Uberall be-
gegnet man einer tiefen Skepsis den neutestamentlichen Texten und ihrer
geschichtlichen Treue gegeniiber. Diese mifStrauische Haltung stammt nicht
nur aus einem an Kant und dem Neukantianismus orientierten Begriff der
geschichtlichen Erkenntnis?3; sie griindet vor allem in der Unsicherheit, mit
der man dem Phénomen des Wunders und der ibernatiirlichen Ereignisse
begegnet. Die protestantische Theologie steht immer noch in der Tradition
der im 19. Jahrhundert gewachsenen geschichtswissenschaftlichen Methode,
die alle tibernatiirlichen, also nicht mit Analogie und Korrelation in die
innerweltliche Kausalitiit einzuordnenden Phinomene als mit ihren Prin-
zipien unvereinbare und darum unbhistorische Ereignisse aus ihrer Betrach-
tung grundsétzlich ausschlof. Diese Haltung ist heute weithin noch von un-
verminderter Wirksamkeit. Der Historiker, so heif3t es bei Diem, , steht vor
der Aufgabe, Ereignisse festzustellen und zu beurteilen, die nach den Vor-
aussetzungen, unter denen er sonst die Geschichte beurteilt, gar nicht ge-
schehen sein kénnen‘ 24,

Zwar finden sich selten Aussagen, die die Unméglichkeit wirklich gesche-
hener Wunder mit solcher Deutlichkeit aussprechen wie R. Bultmann es tut,
bei dem es heildt: ,,Der Gedanke des Wunders ... als ecine Durchbrechung
des gesetzmifigen Zusammenhangs des Naturgeschehens. . . ist unvollzieh-
bar geworden und muf preisgegeben werden.“25 Doch lehnt die gesamte

2 G. Ebeling, Jesus und Glaube, in: Zschr. {. Theol. u. Kirche 55 (1958) 67. Zu dieser
Richtung gehoren z. B. Stauffer, auch — mit Einschrinkungen — Bornkamm und vor
allem Althaus. Selbst E. Kdsemann sieht ein bezeichnendes Symptom fiir die theologische
Entwicklung darin, ,,daB} ... Fuchs, G. Bornkamm und ich uns gezwungen schen, die Be-
hauptung einzuschriinken, Ostern habe das christliche Kerygma begriindet, und daf wir
nach der Bedeutung des historischen Jesus fiir den Glauben fragen miissen* (Neutesta-
mentliche Fragen von heute, in: Zschr. f. Theol. u. Kirche 54 [1957] 11). Vgl. auch ebd. 3:
»Der historisch-kritische Radikalismus wird zunehmend isoliert und eingeengt.*

% In dieser Sicht bleibt das ,,Ding an sich®, hier also die Geistigkeit der geschilderten
Person dem Erkennen unzugiinglich. Der Berichterstatter ,,deutet** die vorliegenden Phii-
nomene — Worte, Taten, Aufzeichnungen —, indem er sie mit der formenden Kraft sei-
nes Geistes in einen sinnvollen Zusammenhang bringt. Es ist dann verstiindlich, daf in
den Evangelien zuniichst der Geist ihrer Verfasser und nicht der Geist Jesu Christi sicht-
bar wird, und daf man von diesen Voraussetzungen her immer argwihnen muf, die ,,Deu-
tung®‘ verfiilsche die Sache.

2 H. Diem, Theologie als kirchl. Wissenschaft 59.

# Zur Frage des Wunders, in: Glauben und Verstehen I 214. 216. Vgl. auch ebd. 227:
»»Deshalb sind in der Diskussion die ,Wunder Jesu‘, sofern sie Ereignisse der Vergangen-
heit sind, restlos der Kritik preiszugeben, und es ist mit aller Schiirfe zu betonen, dafl
schlechterdings kein Interesse fiir den christlichen Glauben besteht, die Maglichkeit oder
Wirklichkeit der Wunder Jesu als Ereignisse der Vergangenheit nachzuweisen, daf im
Gegenteil dies nur eine Verirrung wire.*

30 2



Der Jesus des Glaubens

historisch-kritische Theologie mit unterschiedlichen Formulierungen, aber
in hinreichender Klarheit die Moglichkeit iibernatiirlicher Ereignisse ab?26,
Sie deutet die evangelischen Berichte iiber die Geburt Jesu, die Naturwunder
(zu denen auch Taufepiphanie, Versuchung, Verklirung und in gewissem
Sinn Auferstehung gehéren) als Zeugnisse des urchristlichen Glaubens, der
einem vom Sichtbaren wesentlich unterschiedenen Bereich angehort und sich
darum durchaus in solchen ,,Legenden aussprechen kann. Auch die Aus-
sagen iiber die messianische Wiirde und die Gottheit Christi sind in diesem
Sinn zu erkliren 27,

Kerygma gegen Geschichte

Nun unterscheidet sich die heutige Theologie von ihren liberalen Vorgin-
gern darin, daf} sie diese Verkiindigung der Kirche von Jesus, dem erhshten
Herrn, nicht zu eliminieren sucht, um den Glauben am historischen Men-
schen Jesus auszurichten, sondern daf sie gerade diesem Kerygma entschei-
dende Bedeutung fiir den Glauben zuschreibt und das irdische Leben Jesu
in den Hintergrund treten lif3t. Grund und Gegenstand des Glaubens ist die
Predigt der Urkirche, nicht die irdische Person Jesu in ihrer historischen
Feststellbarkeit. Denn der Glaube richte sich seinem Wesen nach nicht auf
das Sichtbare, Gegenstindliche, sondern auf Unsichtbares, Unweltliches, das
der historischen Forschung nicht mehr zuginglich sei. Ja, er sei erst dann
wahrer Glaube, wenn er sich auf nichts historisch Ausweisbares mehr stiitze,
sondern sich in radikaler Ungesichertheit entscheide, ohne Griinde zu su-
chen. Die Offenbarung, auf die er antwortet, ,,ist, was sie ist, nur als unbe-
griindbare Begegnung® 28, und man muf} den Mut haben, ,,das Risiko des
Verfehlens*2? einzugehen. Wahrheit und Notwendigkeit des Glaubens lassen
sich nur im Glaubensakt selbst erkennen.

Darum ist der Glaube ,,an einer historischen Jesus-Forschung relativ un-
interessiert*%%, Kr hat nur ein ,,sehr begrenztes Interesse an einer solchen
Darstellung dessen, was eigentlich geschehen ist“. Die glaubende Gemeinde
kann ,,die historische Darstellung des Todes Jesu und seines vorhergehenden
Lebens mit ruhigem Gemiit beiseite lassen*3!, ohne in ihrer Sicherheit er-
schiittert zu werden. Wenn auch der Glaubige immer wieder mit Recht nack
der geschichtlichen Gestalt Jesu fragen wird 32, sein Glaube stiitzt sich nicht

% Auch das weitverbreitete Jesusbuch von Bornkamm gehort in diese Richtung. Vgl
etwa S. 120 iiber die Naturwunder und S. 142 iiber die Leidensweissagungen (,,Sie sind
deutlich erst im Riickblick auf seine Passion formuliert*).

#1 Nach H. Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie, in: Zschr. f. Theol. u.
Kirche 54 (1957) 360 sind die Titel, die die Urkirche auf Jesus hiuft, ,» Verschliisselung
des im Leben Jesu enthaltenen Novums mitiels einer vorgegebenen Terminologie.

28 F. Kisemann, Das Problem d. hist. Jesus 138.

2 Ders., Neutestamentliche Fragen 7.

30 N. 4. Dahl, Der historische Jesus als geschichtswissenschaftliches und theologisches
Problem: in: Kerygma und Dogma 1 (1955) 124.

31 Ebd. 123.

% Die Legitimitit der Frage nach dem historischen Jesus wird besonders bei Born-
kamm betont: Die Evangelien ,,erlauben nicht nur, sie fordern diese Bemiithung* (a.a.O. 20).

31



Wolfgang Seibel -

auf sie und ist darum von den Ergebnissen d-ér'_historisch'en Kritik ‘weithin
unabhingig. Thm geniigt die Predigt der Kirche von Jesus Christus, dem
verklirten und erhohten Herrn. Ob dieser verkiindete Christus mit dem
historischen Jesus von Nazareth identisch ist, wie es das Kerygma behauptet,
das lafit sich mit manchen Griinden auch historischer Art stiitzen33; im
Grund aber ist dies eine Angelegenheit des Glaubens, der gerade in der stin-
digen Anfechtung wissenschaftlicher Ungesichertheit wahrer Glaube ist. ,,Das
Ja zur Ungesichertheit gehort zur reformatorisch verstandenen Heilsge-
wiflheit ,,allein im Glauben® 34, :
In einer solchen Betrachtungsweise treten die konkreten Ereignisse des
Lebens Jesu in den Hintergrund. Ja, bei Bultmann, der auch hier bis zu den
dufdersten Konsequenzen fortschreitet, reduziert sich ihre Bedeutung fiir den
Glauben auf das blof8e ,,Dal}* des Gekommenseins Jesu, auf die blofe Tat-
sache der Offenbarung Gottes in Jesus Christus als dem Triiger des zur Ent-
scheidung aufrufenden Wortes35. | Nicht der historische Jesus, sondern Je-
sus Christus, der gepredigte, ist der Herr.“%6 Wer nach dem historischen
Jesus , hinter” dem Kerygma frage, suche nach unberechtigten Sicherungen. -
Er wolle den Glauben, der ,,in seiner Bezogenheit auf seinen Gegenstand
nicht ausweisbar‘ sei%?, beweisen. Ja, ,,die etwaige Riickfrage nach der Be-
rechtigung des Anspruchs der Verkiindigung ist schon ihre Ablehnung* 3.
Die Anerkennung Jesu als dessen, ,,in dem Gottes Wort entscheidend begeg-
net®, ist ,.ein reiner Glaubensakt, der von der Beantwortung der historischen
Frage, ob Jesus sich fiir den Messias gehalten habe, unabhingig ist. Diese
Frage kann nur der Historiker beantworten — soweit sie iiberhaupt beant-
wortbar ist; und von seiner Arbeit kann der Glaube als persénliche Entschei-
dung nicht abhiingig sein.39 Selbst wenn sich herausstellen sollte, daf} die
Verkiindigung der Gemeinde nicht auf Jesus von Nazareth zuriickginge, ;50

83 Das gilt fiir jene Theologen, die eine Kontinuitit zwischen Jesus und der Kirche be-
tonen. Bultmann hingegen glaubt, die Diskontinuitiit zwischen dem irdischen Jesus und
der Verkiindigung der Kirche von ihm historisch erweisen zu kénnen. Auch H. Braun
spricht von einer ,historisch unberechtigten’ Gleichsetzung des Erhohten mit Jesus®
(a.a.0. 375).

* G. Ebeling, Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode fiir' die protestantische
Theologie und Kirche, in: Zschr. f. Theol. u. Kirche 47 (1950) 42.

# ,,Nicht das Was, sondern das DaB seiner Verkiindigung ist das Entscheidende® (Die
Christologie des Neuen Testaments, in: Glauben und Verstehen I 265). Das entspreche
auch dem historisch-kritisch erforschten Wesen des NT: ,,\Weder Paulus noch Johannes
vermitteln eine geschichtliche Begegnung mit dem geschichtlichen Jesus*, auch die Syn-
optiker tun es, wenn sie ,,in ihrem eigenen Sinn‘ gelesen werden, nicht (in: Kerygma und
Mythos I, Hamburg-Volksdorf #1954, 133).

%8 R. Bultmann, Die Bedeutung des geschichtlichen Jesus fiir die Theologie des Paulus,
in: Glauben und Verstehen T 208, .

4 Ders. in: Kerygma und Mythos 1T, Hamburg-Volksdorf 1952, 199.

8 Ders., Theologie des NT 301.

% Ebd. 26. Vgl. auch Kerygma u. Mythos T 46: ,,Das Wort der Verkiindigung begegnet
als Gottes Wort, demgegeniiber wir nicht die Legitimationsfrage stellen konnen, sondern
das uns nur fragt, ob wir es glauben wollen oder nicht, und Kerygma u. Mythos I 207:
,;Der Mensch, der an Gott als seinen Gott glauben will, muf3 wissen, da} er nichts in der
Hand hat, woraufhin er glauben kénnte, dafl er gleichsam in die Luft gestellt ist und
keinen Ausweis fiir die Wahrheit des ihn anredenden. Wortes verlangen kann. .. Die
Sicherheit findet nur, wer alle Sicherheit fahren li3t.« ‘

32



Der Jesus des Glaubens

indert sich damit das, was in dieser Uberlieferung gesagt ist, in keiner
Weise“49, Darum sind die Ereignisse des Lebens Jesu nur Voraussetzung fiir
das Kerygma, nicht dieses selbst.

Die weitgehend negativen Ergebnisse der historischen Kritik lassen nach
Bultmann gerade das Wagnis des Glaubens in seiner Radikalitit sichtbar
werden. Da sie alle ,,vorfindliche* Sicherheit erschiittern, da sie fast alle
Briicken zu Jesus von Nazareth abbrechen, da sie den grofiten Teil der von
der Tradition festgehaltenen Meinungen in Frage stellen, nehmen sie dem
Glaubenden jede Moglichkeit, nach Griinden oder gar Sicherungen seines
Glaubens zu suchen. Sie zwingen ihn zur radikalen Preisgabe seiner selbst in
jener einsamen, ungesicherten Entscheidung, in der fiir Bultmann das Wesen
des Glaubens besteht.

So hat die durch Formgeschichte und dialektische Theologie herbeigefiihrte
Wende eine neue Lage geschaffen. Die liberale Leben-Jesu-Forschung hatte
gehofft, durch Ausscheidung des Dogmas Jesus von Nazareth in seiner rei-
nen Menschlichkeit zu finden, um an ihm als kritischem Mafistab alle Kir-
chenlehre zu messen. Thre Schiiler erkannten, daf® das Neue Testament von
seinem Wesen her eine solche Frage verbietet, weil es auch in der éltesten
Tradition immer nur den Messias und Sohn Gottes, nie einen reinen Men-
schen Jesus kennt. Dafy nun freilich Jesus von Nazareth in seinem Wesen der
gewesen sei, als den ihn die Urkirche verkiindete, diese Folgerung verbot
das noch unvermindert wirksame Erbe der liberalen Theologie. So it man
den historischen Jesus® hinter den im Kerygma der Kirche gepredigten
,,verklirten Christus* zuriicktreten. Der Weg zu ihm wird eng, gewunden
und in vielen Fillen aussichtslos versperrt. Aber das Kerygma der Urge-
meinde, das an keinem anderen Maf3stab mehr mefibar ist*' und wenig
Interesse am irdischen Leben Jesu hat, liegt offen vor uns und fordert den
Glauben des Horers. Dieser Glaube steht fest in sich selbst und braucht keine
historischen Sicherungen, keine Griinde und keine Beweise, da er in der Ent-
scheidung fiir das Kerygma der Kirche Jesus Christus als den erkennt, in
dem allein Licht, Leben und Heil auf den Menschen zukommt.

II

Der geschichtliche Jesus in der Derkiindigung der Urkirche

Nun besteht gerade der Inhalt des Kerygmas des Neuen Testaments in
nichts anderem als in der Verkiindigung der irdischen Geschichte Jesu von
Nazareth42, Das Neue Testament hat ein entscheidendes Interesse daran,
von immer neuen Seiten her zu zeigen: Dieser Jesus von Nazareth ist der von

40 R. Bultmann, Jesus 16.

41 So ders., Kirche und Lehre im Neuen Testament, in: Glauben und Verstehen I 1811f.,
vor allem 186. 3

42 Vgl. dazu J. R. Geiselmann, Jesus der Christus, Stuttgart 1951.

3 Stimmen 164, 7 33



Wolfgang Seibel

Gott gesandte Messias. Die konkreten Ziige seines Lebens treten nicht etwa
zuriick, sondern gehoren mitten in das Kery-rma hinein. Schon die Petrus-
reden der Aposteltreschlchte, die zur iltesten Traditionsschicht des Neuen
Testaments gehoren, enthalten einen klaren Aufri® des Lebens Jesu (z. B.
Apg 10,37—41). Sie rufen den Horern das Geschehen der jiingst vergan-
genen Tage ins Gedéchtnis: In dem Leben, dessen Zeugen sie selbst gewesen
und dessen schmiihlicher Ausgang ihnen noch vor Augen steht (Apg 2, 221.;
3,13—17; 4,101.), in diesem Leben hat sich Gott geoffenbart, indem er Je-
sus von den Toten auferweckte (z. B. Apg 2, 22—24. 36). Die Urkirche weif,
daf} die Offenbarung Gottes, in der Heil und Leben erschienen ist, sich ge-
rade im konkreten menschlichen Leben Jesu Christi ereignete. Es ist darum
kein Zufall, daf} die eigentliche Missionspredivt der Kirche, die in den Evan-
gelien uns erhalten ist, die Gestalt eines Lebens Jesu annahm und als Bencht
eines historischen Geschehens vor den Hérer tritt.

Aus diesem Grund verstehen sich die Apostel als Zeugen des irdischen
Lebens und Sterbens Jesu Christi. Sie sind ,,Zeugen alles dessen, was er im
Lande der Juden und in Jerusalem getan hat* (Apg 10, 39), von der Taufe
durch Johannes an bis zur Auferstehung. In ihrer Person ruht die Kontinui-
tit der Uberlieferung, auf deren Liickenlosigkeit das Neue Testament die
Wahrheit des Glaubens gegriindet sieht. Das zeigt in beispielhafter Deut-
lichkeit das Lukasevangelium, dessen Verfasser die Ereignisse des Lebens
Jesu berichten will, ,,wie sie uns diejenigen iiberliefert haben, die von An-
fang an Augenzeugen gewesen sind“, damit seine Leser ,,die Zuverlissigkeit*
des von ihm Berichteten erkennen (Lk 1,2. 4). Das zeigt der grofie Auf-
erstechungsbericht des Paulus, der sich ausdriicklich auf die lange Reihe der
Zeugen beruft, die den Auferstandenen gesehen haben (1 Kor 15,3—7). Und
wenn der erste Johannesbrief gleich zu Beginn mit solcher Eindringlichkeit
betont, er verkiindige nur, ,,was wir gehort und gesehen haben* (1 Jo
1,1—3), was will das anders heifden, als daf} die Urkirche selbst es verbietet,
clie Glaubensverkiindigung von dem Bericht tiber Jesus von Nazareth zu
losen und auf jede Sicherheit des Glaubens zu verzichten! Das apostolische
Kerygma ist keine selbsterfundene Spekulation und kein zeitloser Mythos
(2 Petr 1,16) — sei er platonischer oder existentialistischer Art —, der nur
den Sinn hitte, den Menschen in die Entscheidung zu rufen. Es hat die Ge-
schichte selbst zum Gegenstand, jene Geschichte, in der Gott sich offenbarte
und in der allein Gott sich finden lif3t.

Das Kerygma der Urkirche hat also keinen Stand in sich selbst. Es besteht
gerade in dem Hinweis auf das konkrete Leben und Sterben Jesu Christi,
und es fillt in sich zusammen, wenn die Frage nach dem irdischen Jesus
nicht mehr gestellt werden darf. Es ist keine Wolke, die uns Jesu Gestalt
verdeckte, es ist nur ein ausgestreckter Finger, der zu Jesus hinfiihrt, nur
ein Weg, der ohne das Ziel sinnlos wird, ein Licht, das ohne seine Quelle er-
lischt. Wiirde das Zeugnis der Apostel als falsch erfunden, dann wiiren sie
alle Liigner, und der Glaube wiire leer und nichtig (1 Kor 15, 14—15).

34



Der Jesus des Glaubens

Wenn aber das Leben Jesu und der Bericht von ihm unerlafilicher Be-
standteil des Kerygmas der Kirche ist, dann kann man die Frage nach die-
sem Leben nicht als ,,Riickfrage® , hinter” das Kerygma bezeichnen, die sich
bereits vom Glauben distanzierte. Der Glaubige, der sich mit dem L.eben
Jesu befafdt, bleibt mit solcher Frage innerhalb seines Glaubens. Er schreitet
gleichsam den Raum ab, den der Glaube umschlie3t, um immer tiefer in das
Geheimnis jener Person einzudringen, in der sein Glaube griindet. Auch wer
mit Jesus Christus zum ersten Mal in Berithrung kommt, mag ihn nun histo-
rische Forschung oder religioses Suchen fiihren, trifft nie auf einen neutralen
Bericht unbeteiligter Zuschauer, der wie andere historische Quellen sein
Inneres unberiihrt lassen konnte. Immer schon begegnet er der Stimme der
Kirche, die ihn durch die Verkiindigung des geschichtlichen Menschen Jesus
zu Glaube, Bufie und Umkehr ruft. Es gibt keinen Weg zu Christus am
Zeugnis der Kirche vorbei, und je genauer sich einer mit dem Neuen Testa-
ment befafdt, je kritischer und sachlicher er es befragt, desto uniiberhorbarer
wird ihm der Ruf, an diesen historischen Jesus als an den Sohn Gottes zu
glauben.

Einheit von Glaube und Derkindigung

Allein, dieser zum Glauben fordernde Ruf ist nicht nur Stimme der Kirche
in dem Sinn, als ob sie an die Ereignisse des Lebens Jesu von auflen eine Deu-
tung heranbrichte, die den an sich zweideutigen Fakten erst den rechten
Sinn giabe43. Die Tatsachen des Lebens Jesu selbst, seine Worte, die er
sprach, dic Wunder, die er wirkte, das Leiden und der Tod, den er erlitt,
sprechen eine laute und deutliche Sprache. Sie weisen iiber sich selbst hin-
aus auf die geistige Mitte der Person, der sie entsprangen. Sie offenbaren,
jede neu und jede von einer anderen Seite, den Sinn, den Jesus selbst in sie
hineinlegte. Sie erméglichen dem aufnahmebereiten Horer der Botschaft das
Verstiindnis der Person Jesu und werden erst dem verstindlich, der sich
durch sie zum Herzen Jesu Christi filhren 14Bt. Die Verkiindigung der
Kirche will nur die Stimme der Worte und Taten Jesu deutlicher und un-
tiberhdrbarer erklingen lassen. Hinter den Fakten des Lebens Jesu besteht
kein dem Menschen unerkennbarer und unzuginglicher leerer Raum, so daf?
er sich blind auf die Botschaft der Kirche verlassen miilte und keine Mog-
lichkeit hitte, mit der Geistigkeit Jesu selbst in Verbindung zu kommen.

Die so fragwiirdigen Ergebnisse der kritischen protestantischen Theo-
logie, die zu Anfang in Kiirze skizziert wurden, griinden letzten Endes nicht
allein in der Ablehnung der Maglichkeit iibernatiirlicher Ereignisse, sondern
in der stillschweigenden Gleichsetzung der Auflerungen einer Person mit den
Gegenstinden der stofflichen Welt. Diese Stoffdinge stehen in sich selbst

43 Zum Folgenden vgl. A. Brunner, Glaube und Erkenntnis, Miinchen 1951, und: Er-
kenntnistheorie, Koln 1948, 80—113. Ferner ders., Glaube und Geschichte, in dieser Zschr.
163 (1958/59) 100—115.

3* 35



i Wolfgang Seibel

und meinen keinen Sinn. Sie lassen nur eine Feststellung ihres Daseins und
ihrer Eigenschaften und eine Erklirung durch Wirkursachen zu. Die Worte
und Handlungen einer Person hingegen sind Triger einer Finalitit, eines
Sinnes, der auf die in ihnen sich duffernde Person zuriickverweist. Sie wer-
den erst verstindlich durch ihren Bezug auf die Sinnhaftigkeit, die in der
Geistigkeil einer mit naturwissenschaftlichen Kategorien nicht mehr erfaf3-
baren Person ihren Grund haben, durch die Erkenntnis des Zieles, das der
Mensch mit ihnen verfolgt. Zwar lassen sie sich in ihrer Seinsweise auch fest-
stellen und erkldren, und in den Zusammenhang von Wirkursachen einord-
nen. Wenn man jedoch jene Sinnhaftigkeit iibersieht, kann sich die Meinung
bilden, hinter den Worten und Handlungen einer Person bestiinde ein leerer,
unerkennbarer Raum, so daf} sie von auflen her ,,gedeutet” oder ,interpre-
tiert™ werden miifSten. Solche Deutung wire dann stets von den Denkformen
und der Vorstellungswelt des Deutenden gepriigt und béte keine Gewihr fiir
ihre Ubereinstimmung mit den Gedanken und Ansichten dessen, von dem sie
stammen.

Von diesen Voraussetzungen her ist es erklirlich, daf® man die Person
Jesu in einem leeren, nur in Einzelfillen und liickenhaft erhellbaren Raum
hinter dem Kerygma der Urkirche verschwinden lief8 und den konkreten Er-
eignissen des Lebens Jesu fir den Glauben keine konstitutive Bedeutung
mehr zumaf’. Dann wird der Glaube ein Sich-fallen-lassen in einen inhalts-
losen Raum auf Grund einer nicht mehr ausweisbaren, véllig ungesicherten
Entscheidung. Dann kann man von einem — grundlosen — ,,Entschluf3* der
Urkirche sprechen, Jesus als den Messias anzuerkennen??, ein Entschluf}, der
den Horer der kirchlichen Verkiindigung zur selben unbegriindeten Ent-
scheidung aufruft. Wenn der Glaube auf Grund der angenommenen Un-
erkennbarkeit des Geheimnisses der Person Jesu Christi sich nur auf das Un-
sichtbare, Unaussprechliche und Unausweisbare richtet, sind solche Folge-
rungen unvermeidlich 5. :

Das wahre Wesen des Glaubens

In Wahrheit ist der Glaube liebende und selbstlose Anerkennung der Per-
son Jesu Christi, die im hellen Licht der Geschichte steht. Glaube ist ein
Eingehen in die Haltungen der geliebten Person, ein Sich-Versetzen an ihre
Stelle, um von da aus ihre Ziele in ihrem Zusammenhang mit ihr zu sehen
und ihre Handlungen in ihrer Sinnhaftigkeit zu begreifen. Wer glaubt, be-
jaht den anderen in seinem einmaligen, unwiederholbaren Personsein. Er

4 So z. B. R. Bultmann, Die Bedeutung des geschichtlichen Jesus fiir die Theologie des
Paulus, in: Glauben und Verstehen I 203ff.

45 So z. B. E. Fuchs, Jesus und der Glaube 171—172: ,,Der Glaube meint stets etwas Un-
sichtbares, er ist nun einmal kein Schauen. Glauben an Jesus konnte es gegeniiber dem
historisch sichtbaren Jesus nicht gut geben; es sei denn, der historische Jesus hiitte auf
johanneische Art zwischen dem, was man an ihm sah, und dem, was er fiir den Glauben
war, unterschieden.

36



. Der Jesus des Glauben.s

nimmt ihn, wie er selbst in seinem von mir nicht geschaffenen und von mir
nicht abhingigen Selbstsein ist. Glauben heif’t, sich geistig an die Stelle der
zu verstehenden Person setzen und von deren Selbst aus ihre Welt als zusam-
menhingende, von ihr getragene und bestimmte Einheit erblicken.

Freilich muf} sich eine Person, die erkannt und verstanden werden will,
mitteilend offenbaren. Sie steht nicht jedem Zugriff offen wie die Dinge der
untermenschlichen Welt. Sprechend und handelnd 6ffnet sie sich dem Blick
des andern und fiithrt ihn den Weg zum Geheimnis ihres Herzens. Keine die-
ser Gegebenheiten vermag die Geistigkeit der Person vollkommen zu offen-
baren. Jede weist von ihrem Ort aus auf die Mitte hin, aus der sie entsprin-
gen und ihre innere Sinnhaftigkeit erhalten. Aber sie sind der einzige Weg,
auf dem eine Person sich vom Menschen erkennen laBt, und haben deswegen
eine entscheidende Bedeutung. Weil der Mensch ein Leib-Seele-Wesen ist,
ist seine Erkenntnis notwendig an diese sinnenhaften Gegebenheiten gebun-
den. Da sie tiber sich hinausverweisen, gleichsam Strahlen sind, in denen ihr
Ursprung hervorleuchtet, ist der Erkennende nicht auf eine nur von auflen
kommende Deutung angewiesen. Sie selbst fiihren ihn ans Ziel.

Aus diesem Grund besitzen auch die Worte und Taten Jesu eine absolut
notwendige und konstitutive Bedeutung fiir den Glauben. In ihnen allein
kommt der Mensch mit Jesus Christus selbst in Verbindung und ist notwen-
dig aut sie angewiesen, da sonst Jesu Person ihm unerkennbar und unzu-
ganglich bliebe.

Freilich ist die Erkenntnis der Person Jesu Christi — so sehr sie die Struk-
turen jeder personalen Erkenntnis verwirklicht — eine Erkenntnis ganz be-
sonderer Art. Fordert doch die Anerkennung, die mit jedem Verstehen ver-
bunden sein muf, in der Erkenntnis Jesu Christi letzte Hingabe, radikalen
Verzicht auf sich selbst. Denn Jesus ist eine Person, die lebendig begegnet
und nicht vergangen ist wie andere Personlichkeiten der Geschichte. Darum
kann das Neue Testament gar nicht anders als bekennend von ihm sprechen,
und vor solcher Botschaft gibt es keine Neutralitit; ja, angesichts des An-
spruchs, den Jesus stellt, wire Neutralitiit bereits Ablehnung: Wer mit
Christus in Berithrung kommt, ist aufgefordert, sein Leben allein auf Gottes
Wort zu bauen und nicht mehr auf sein eigenes Planen und Wiinschen. Er
soll sich bis in die letzten Tiefen seines Herzens hinein Christus in die Hand
geben und sich von ihm fiihren lassen. Er muf} bereit sein, alle innerwelt-
lichen Werte, auch das Liebste und Teuerste, ja sein eigenes Leben zu opfern
um der Treue zu Jesus Christus willen. Er soll absolut auf die Treue seines
Herrn vertrauen, daf} er seine VerheifSungen bis zu Ende erfiillen wird 46,

Weil solcher Glaube an Jesus Christus das Letzte verlangt, ist der Mensch

4 Wo — aus Griinden, die subjektiv durchaus schuldlos sein kénnen — die Bereit-
schaft zu dieser Hingabe noch nicht besteht, ist auch die Erkenntnis des Geheimnisses Jesu
Christi und des Sinnes seiner Handlungen nicht oder nur ansatzweise gegeben. Die Fakten
des Lebens Jesu sind in sich eindeutig, aber nicht zwingend, da sie personale Entschei-
dungen fordern. Der Mensch kann sich ihnen verschlieBen und sieht sie dann nur in ihrer
gegenstéindlichen Struktur, nicht in ihrer Sinnhaftigkeit.

37



 Wolfgang Seibel

verpflichtet, nach der héchsten Sicherheit zu suchen, die ihm mdglich ist.
Solche Entscheidungen, in denen er sich selbst wegschenkt, darf er nicht
blindlings féllen. Er verginge sich mit solchem Verhalten gegen sein schop-
fungsmiifiges Wesen, da er dieses Tun vor seinem Gewissen nicht mehr
rechtfertigen konnte. Von seinem Wesen als personaler Entscheidung her
verlangt der Glaube sichere und genaue Erkenntnis der Person, der er sich

hingibt.

Das Aufscheinen des Géttlichen an den geschichtlichen Tatsachen

Zu dieser Sicherheit kommt er nicht auf dem Weg eines naturwissenschaft-
lich-mathematischen Beweises, der geradlinig fortschreitet, und, da er keine
Entscheidung fordert, wesentlich vorpersonaler Art ist und mit einer zwin-
genden Gesetzmifigkeit zum Schluf® kommt. Der Glaube schreitet wie alles
personale Erkennen von den gegenstiindlichen Aufferungen einer Person in
deren ungegenstiindliche Mitte voran, indem er sich gleichsam in den anderen
hineinbegibt, ihn als personale Freiheit anerkennt und, mit ihm auf die
Dinge zugehend, die vielen Auferungen in ihrem sinnvollen Zusammenhang
schaut. In dem Maf}, als sich die verstreuten und fiir den Auflenstehenden
vielleicht zusammenhanglosen und scheinbar widersprechenden Glieder zu
einem verstindlichen Ganzen zusammenschlief3en, gewinnt das Erkennen
Sicherheit. Diese Zusammenschau der verschiedenartigen AuBerungen von
der sinngebenden Personmitte her ist das sicherste Kriterium der Wahrheit
und Glaubwiirdigkeit der zur Entscheidung aufrufenden Person. Jesu Worte
und Taten, seine Wunder und seine Zeichen sind keine Vordersiitze eines
Syllogismus naturwissenschaftlich-mathematischer Art. Sie sind Vorausset-
zungen, gegenstiindliche Bedingungen der ungegenstindlichen Erkenntnis,
Voraussetzungen, die selber in die Glaubenserkenntnis eingehen und ihre
letzte Sicherheit gerade in der gliubigen Hingabe an Jesus Christus gewinnen.

So sind die Ereignisse des Lebens Jesu keine Chiffren, hinter die man nur
tastend und unsicher vordringen kénnte. Sie sind kein Vorhang, der Jesu
Person verdeckte. Alle weisen den Weg zu ihm, weil nur in ihnen das Ge-
heimnis Jesu Christi sich dem Blick des Menschen offenbart.

Dieses Geheimnis Jesu Christi, das als sinngebende Mitte hinter seinen
Worten und Taten steht, der Punkt, in dem die einzelnen Elemente in ihrer
Einheit erscheinen, ist das Geheimnis seiner Gottessohnschaft. Die Glaub-
wiirdigkeit der neutestamentlichen Uberlieferung von Christus und die Wahr-
haftigkeit seines Anspruchs liBt sich mit mannigfachen Griinden stiitzen
und erhirten: Man kann auf die fiir die damalige Zeit einmalige Sachlichkeit
der Berichte hinweisen, auf die bis in die ersten Jahre nach Ostern hinah-
reichende miindliche Tradition, auf die Verflochtenheit der Evangelien mit
ihrer Zeit und die Genauigkeit ihrer zeitgeschichtlichen und topographischen
Angaben — alles Griinde, die es unmdglich machen, die Entstehung der
Kirche und des Evangeliums zu erkliren, wenn man nicht schlicht die Be-

38



T

Der Jesus des Glaubens

richte der Augenzeugen, die Jesus besser kannten als jeder andere, als ge-
treues und wahrhaftiges Zeugnis gelten laf3t. Selbstverstindlich sind die
Evangelien keine ,,Protokolle* im heutigen Sinn und enthalten daher manche
Divergenzen in Formulierung und Berichterstattung, die natiirlich nicht
oberflichlich harmonisiert werden diirfen. Es geht hier auch nicht um die
naturgetreue Wiedergabe des éufleren Verlaufs des Lebens Jesu durch die
Evangelisten, sondern darum, daf sie an den dufleren Taten und Gescheh-
nissen das aufscheinen lassen, was Jesus in seinem personlichsten Sein ist:
Gottes Sohn! Allein um dieses Geheimnisses willen ist uns das Leben Jesu
berichtet, und auch die Auswahl der Ereignisse und die Betonung bestimm-
ter Seiten ist von daher zu verstehen. Diese fundamentale Aussage der schop-
ferischen Titigkeit der Urkirche zuzuschreiben, dafiir besteht schlechthin
kein Grund und keine Moglichkeit — es sei denn, man lehnt von vornherein
die Méoglichkeit iibernatiirlicher Ereignisse und der Menschwerdung des
Sohnes Gottes ab.

Die sicherste, die letzte Gewifiheit jedoch gibt die innere Einheit, in der
das ganze Neue Testament erscheint, wenn man es von der sinngebenden
Mitte aus versteht, die Jesu Gottessohnschaft ist. Wire Jesus nur eine
menschliche Person, dann bliebe das Neue Testament ein seltsames, unver-
stindliches Konglomerat sich widersprechender Aussagen, und niemand
hitte das Recht, an Christus zu glauben. Nur in der Anerkennung Jesu
Christi als Sohn Gottes fiigen sich alle Elemente zu einer sinnvollen Einheit
zusammen. Nur von Gottes Sohn, der wahrer Mensch geworden ist, kann
behauptet werden, er sei von Ewigkeit bei Gott, und doch in der Zeit aus
einer Jungfrau Mensch geworden; er Habe sich in die Gewdhnlichkeit eines
menschlichen Lebens erniedrigt und doch in Zeichen und Wundern sein gott-
liches Wesen geoffenbart. Nur wer gottliche Macht sein Eigen nennt und
doch Mensch ist, kann‘die Zeichen und Wunder wirken, von denen das Neue
Testament berichtet, und gleichzeitig seinem Tod hilflos ins Auge schauen;
nur wer gottliches Wissen besitzt, kann den kommenden Weg seines Lebens
iiberblicken und doch vor seinem Ende zittern und bangen.

In dem Geheimnis der Person Jesu Christi treffen alle Linien des Neuen
Testaments zusammen. Alle Worte und Taten, die von Jesus berichtet wer-
den, die Titel, welche die Urkirche ihm beilegt, die Verehrung, die sie ihm
entgegenbringt, alle diese Aussagen sind Elemente, in denen Jesus Christus
sich auf immer neue Weisen ausspricht und sein Wesen vor unserem Blick
entfaltet. Das Neue Testament weist deutlich auf diese sinngebende Mitte
hin, wenn es nichts anderes verkiinden will als allein Jesus Christus (Apg
5,42 8,35; Kol 4,3). Die Vielfalt der Titel, die es ihm beilegt, zeigt, daf
keiner fiir sich allein geniigt, Person und Werk Christi in seiner Einzigartig-
keit nach allen Seiten hin zu erfassen.

So gewinnen alle Aussagen des Neuen Testaments in der Person Jesu
Christi ihre oft verborgene und immer geheimnisvolle, aber im Blick der
gliubigen Anerkennung deutlich und sicher erfafite Einheit. Nur solche

39



Willibald Gotze, Georg Friedrich Hiindel

durch Gottes Offenbarung in Jesus Christus gesehenkte Sicherheit gibt dem
Menschen das Recht, an Christus zu glauben. Dieser Glaube ist keine blinde,
unbegriindete und inhaltsleere Entscheidung, er ist liebende Anerkennung
der Person Jesu Christi als des Sohnes Gottes und darum notwendig auf das
konkrete Leben Jesu verwiesen, in dem er allein Zugang hat zum Geheimnis
des Sohnes Gottes. ,,Das grofe Ritsel der neutestamentlichen Theologie, wie
aus dem Verkiindiger der Verkiindigte wurde®, 16st sich nicht ,in der Ein-
sicht, dafd das Daf} seiner Verkiindigung das Entscheidende ist**47; es 16st
sich im gliubigen Wissen darum, daf Jesus Christus von seinem Wesen her
Sohn Gottes ist und den Glauben an seine Person selber fordert, und nicht
erst durch die Verkiindigung der Kirche zum Sohn Gottes, zum Herrn und
Messias wurde. Das Neue Testament trégt an Jesus keine ihm fremde Deu-
tung heran; es lafit nur seine Stimme lauter und deutlicher in diese Welt
hinein erklingen, ,,damit ihr glaubt, daf} Jesus der Christus, der Sohn Gottes
ist und damit ihr dadurch, daf} ihr glaubt, in seinem Namen Leben habt*
(Joh 20, 31).

Die rechte Auslegung des Neuen Testaments ist unabtrennbar verbunden
mit der Anerkennung Jesu Christi als Sohn Gottes. Wer Jesus als reinen
Menschen sieht, mag am Neuen Testament manches feststellen und erkliiren.
Er kann die Geschichte des Textes und der einzelnen Schriften erhellen, er
kann die geschichtliche Umwelt erforschen und eine Menge literarkritischer
und formgeschichtlicher Fragen 1osen. Die liberale Bibelkritik und die histo-
risch-kritische Methode gelangten denn auch zu vielfachen und gesicherten
Ergebnissen. Aber -das eigentliche Geheimnis des Neuen Testaments be-
kamen sie selten in den Blick. Die hiufig so fragwiirdigen Ergebnisse der
modernen Bibelkritik zeigen mit aller Deutlichkeit, daf® das Neue Testament
eine Anhiufung unverstindlicher und widersprechender Aussagen bleibt,
solange einer nicht bereit ist, den Anspruch anzuerkennen, den es auf jeder
Seite erhebt: Dafs Jesus von Nazareth der Sohn Gottes ist, von Ewigkeit bei
Gott und Mensch geworden in der Zeit, Gott und Mensch in einer Person.

Georg Friedrich Hindel

WILLIBALD GOTZE

Hamburg, Florenz, Rom, Neapel, Venedig, Hannover, London — das sind
Stationen aus dem Leben Georg Friedrich Hindels, Stationen, die zu erreichen
fiir die Reiseverhialtnisse des beginnenden 18. Jahrhunderts allein schon einen
beachtenswerten Energieaufwand beanspruchte. Hamburg, Venedig, London

47 R. Bultmann, Die Christologie des Neuen Testaments, in: Glauben u. Verstehen I 266.

40



