Die religiose Welt des Marc Chagall

HERBERT SCHADE SJ

Die Bilder des Malers Marc Chagall beanspruchen eine eigene Aufmerksam-
keit. In ihnen treffen nicht nur die geistigen Welten des Ostens und Westens
zusammen, sondern es begegnet uns darin das Religiése im modernen Ge-
wand. Und zwar bedient sich dieses Religiése Chagalls nicht etwa jener Mo-
tive, die aus dem Archaischen und Exotischen, aus dem Negroiden und Azte-
kischen stammen. Die Welt der Offenbarung und der Bibel, Gestalten des
Alten und Neuen Bundes werden in diesen Bildern sichtbar.

Allerdings gibt uns die Welt Chagalls Ritsel auf: Auf der einen Seite sind
diese Motive als Bilder der Offenbarung — Kreuz und Thora — zu erkennen,
auf der anderen Seite ist der Kiinstler kein Gliubiger im Sinn der jiidischen
oder christlichen Religion. Dazu stehen die Motive in Zusammenhingen,
die es unmdéglich machen, sie als Kult- oder Andachtsbilder einer traditio-
nellen Religiositiit zu deuten. :

Diese eigenartige Verflechtung religiéser und iisthetischer Elemente, die
wohl auch die Faszination der Darstellungen bedingt, lift sich nur mit Miihe
verstindlich machen. Leben und Herkunft des Malers sind ins Werk ver-
woben. Die Kunstanschauungen moderner Malerei durchziehen das Gewebe,
und die Symbole jiidischer Frommigkeit verleihen dem Teppich der Bilder
Strahlkraft und ornamentalen Charakter.

Wer die Knoten durchschneidet — sei es durch Ablehnung der Darstel-
stellungen als modernistische Mache, sei es durch eine naive Begeisterung
fiir die neue, religiése Form —, wird das Ganze zerstoren; nicht nur das
Ganze der Bilder Chagalls, sondern die Eigenart unserer modernen Geistig-
keit.

Herkunrr unp Lesen

Am 7. Juli 1887 wurde Mare Chagall in Witebsk geboren. In der Nacht
seiner Geburt brannte das Judenviertel der Stadt: ,,Man nahm das Bett und
die Matratze, die Mutter und das Kind zu ihren Fiiflen, und trug sie an einen
sicheren Ort in einem anderen Stadtteil. So erzihlt der Kiinstler in seinen
Aufzeichnungen?.

Es scheint, daf} Leben und Werk Chagalls bei aller Weltbejahung im Zei-
chen des Feuers und der Katastrophen verblieb. Das Schreckhafte ist nie
ganz aus seinen Darstellungen gewichen. Und dann durchzieht seine Bild-
welt die Melancholie russischer Wilder. Die Einsamkeit der Dérfer im Lande
der Diina und die Erdfarben Rufllands charakterisieren vor allem das Friih-
werk des Malers.

Der Vater des Kiinstlers arbeitete in einer Heringshandlung. Sein Grof3-
vater war jiidischer Geistlicher. ,,Jeden Sabbat zog Onkel Neuch ein Ge-
betsgewand an, gleichgiiltig welches, und las laut die Bibel. Nur Rembrandt
mrbm, Mare Chagall. Der Maler mit den Engelsfliigeln. Miinchen 1957, Prestel-

Verlag, 23. Dieses ausgezeichnete Buch wird dem Leser besonders zum Weiterstudium
empfohlen.

410



Die religiése Welt des Marc Chagall

hiitte vielleicht gewuft, was der alte Grofvater, der Fleischer, Hiindler und
Vorsiinger, dachte, withrend sein Sohn am Fenster Geige spielte, vor den
schmutzigen von Regentropfen und Fingerabdriicken bedeckten Scheiben.
Hinter den Scheiben: die Nacht ... Mein Vater hatte blaue Augen. Aber
seine Hiinde waren von Schwielen bedeckt. Er arbeitete. Er betete. Er schwieg.
Wie er, war auch ich schweigsam. Was sollte aus mir werden? Sollte ich so
mein ganzes Leben lang bleiben, vor einer Wand sitzend, oder sollte ich
ebenfalls Tonnen schleppen ¢°2 '

Diese Worte Chagalls berichten von der &uferen und inneren Not des jun-
gen Menschen. Er mufte sich fiir einen Beruf entscheiden. Nach einigem
Widerstreben erlaubten ihm seine Eltern, die Malschule in Witebsk zu be-
suchen. Von dort zog er nach Petersburg, wo er bei Leon Bakst lernte. Bei
diesem Lehrer hort er nun das erste Mal von Cézanne, van Gogh und Gau-
guin. Als Jude brauchte er fiir den Aufenthalt in Petersburg eine besondere
Genehmigung des Zaren. Diese Aufenthaltsgenehmigung verschaffte ihm
der Rechtsanwalt Vinaver — ein Abgeordneter der Duma —, der ihm end-
lich auch eine Reise und einen Wechsel fiir Paris vermittelte.

Von 1910 bis 1914 lebte Chagall in der Hauptstadt der modernen Malerei.
Es ist die Stadt, in der er nach seinen eigenen Worten zum zweiten Male ge-
boren wurde. ,,In Paris ging ich weder zur Akademie, noch zu Professoren.
Die Stadt selbst war auf Schritt und Tritt meine Lehrmeisterin in allem. Die
Markthiindler, die Kellner, die Portiers, die Bauern, die Arbeiter. Sie umgab
etwas von jener erstaunlichen Atmosphire von aufgeklirter Freiheit, die ich
nirgendwo anders gefunden habe®3.

In Paris lernte er durch den Dichter Apollinaire Herwarth Walden — den
Herausgeber der Zeitschrift ,,Sturm® und den Reprisentanten des deut-
schen Expressionismus — kennen. Herwarth Walden lud Chagall nach Ber-
lin ein und organisierte fiir ihn eine erste Ausstellung. Noch im selben Jahr
1914 kehrte Chagall nach Witebsk zuriick und wurde dort vom Krieg iiber-
rascht. Da er nicht als Frontsoldat ausgezogen war, konnte er am 25. Juli
1915 in seiner Heimatstadt seine Jugendfreundin Bella Rosenfeld heiraten,
die auf seine Kunst einen nachhaltigen EinfluB ausgeiibt hat. ,,Die Liebe zu
Bella durch das Medium der Malerei zu preisen, wird iiber Jahrzehnte hin-
weg der Démon seiner menschlichen und kiinstlerischen Leidenschaft sein®,
schreibt sein Biograph Walter Erben.

Als 1917 die Revolution in Ruf8land ausbricht, ernennt Anatol Wassilje-
witsch Lunatscharskij, der Kommissar fiir Volksaufklirung, der Chagall von
Paris her kannte, den Maler zum Direktor der Schonen Kiinste fiir das Gou-
vernement Witebsk. Der neue Direktor griindete eine eigene Akademie, an
die er u. a. Lissitzky und Malewitsch als Professoren rief. Bald jedoch ver-
driingten Malewitsch und die Suprematisten den Maler, und Chagall ging
nach Moskau. 1922/23 trieb ihn die Sehnsucht nach seinem geliebten Paris.
Uber seine Lebensweise in dieser Stadt mag ein Abschnitt aus seinen Auf-

zeichnungen berichten:
,,Wenn in den russischen Ateliers ein beleidigtes Modell schluchzte, wenn

2 Mare Chagall. Hamburg-Miinchen-Paris 1959. Ausstellungskatalog von Alfred Hentzen.

2. Aufl., 10,
3 Ausstellungskatalog 11. 4 ID. Erben a.2.0. 31.

411



"H‘arbe'r"t Schade'

in den italienischen Ateliers Lieder mit Gitarrebegleitung erklangen, wenn
die Juden ihre erhitzten Diskussionen weiterfithrten — in meinem Atelier
blieb ich allein mit meiner Petroleumlampe. Das Atelier war bedeckt mit
Bildern und Leinwandfetzen, oder genauer mit Tischdecken, Bettbeziigen
und in Stiicke gerissenen Nachthemden. — Zwei, drei Stunden vor Sonnen-
aufgang. Der Himmel ist blau. Es beginnt zu dimmern. Irgendwo, nicht
weit weg, beginnen sie die Kehlen der Rinder aufzuschlitzen; die Kiihe
schreien, und ich male sie. — So bin ich alle Nichte auf. Gerade ist eine
ganze Woche vergangen, und mein Atelier wurde nicht geputzt, Bilderrah-
men, Eierschalen, leere Zwei-Sous-Tépfe von Buillonextrakt liegen iiberall
verstreut. Die Lampe brennt und ich mit ihr. Sie brennt, bis ihre Flamme
im Blau des Morgens hart wird ... Auf meinen Tischborden liegen neben-
einander Reproduktionen von Cézanne, von El Greco, die Reste eines He-
rings, den ich in zwei Hilften geteilt habe, den Kopf fiir heute und den
Schwanz fiir morgen, — und, Gott sei Dank, noch einige Brotkrusten - - - ...
Keiner kauft meine Bilder, und ich glaube nicht, daf es {iberhaupt maglich
igt.. 560

Solche Berichte zeigen, wie unzutreffend die Auffassung jener ist, die
glauben, Chagall habe so seltsam gemalt, um aufzufallen und Geld zu ma-
chen. Der Kiinstler hat lange in grofer Not gelebt. In dieser Zeit entstehen
eine Fiille von Arbeiten, so Text und Illustration zu seinem Buch .,Mein Le-
ben®. Auf Bitten des Kunsthiindlers Vollard illustrierte Chagall damals ,,Die
toten Seelen” von Gogol und die Fabeln von La Fontaine. 1931 reiste der
Kiinstler nach Paliistina. Von 1935 bis 1937 lebte er in Wilna, um in der
Nihe seiner Heimat zu sein. Nach Frankreich zuriickgekehrt, wurde er 1941
durch die deutsche Besatzung gezwungen, nach Amerika zu fliechen. Am
2. September 1944 starb seine Frau Bella. 1947 kehrte Mare Chagall nach
Frankreich zuriick und lebt seitdem in Venee an der Cote d’Azur.

DEer OrpHIsMUS UND DIE BiLDWELT CHAGALLS

Als der junge Chagall im Jahre 1910 nach Paris kam, war dort die Revo-
lution der modernen Malerei im vollen Gang. Es waren vor allem die Ideen
des groflen Einsamen Paul Cézanne und der Symbolismus der Nabis (Pro-
pheten) — als deren besonderer Vertreter hier Paul Gauguin erwihnt sei —,
die das Neue eingeleitet haben: ,,Die ,Symbolisten® glaubten, da fiir jede
Erregung, jeden menschlichen Gedanken, ein plastisches und dekoratives
Aquivalent und eine entsprechende Schénheit vorhanden sei. Sie meinten,
durch ein bestimmtes Arrangement von Linien und Farben einem Gegen-
stand, den sie selbst ausdruckslos lieen, Ausdruck zu geben. Cézanne da-
gegen gewann aus seiner Lebenseinsicht, dem Erlebnis der Dinge in seiner
Welterfahrung die Maglichkeit, frei von symbolischen Konventionen die
Alltagsgegenstinde seiner Bilder zum Triiger des Sinnes seiner Darstellung
zu machen®é.

Dabei spielte die Zerlegung der dufleren Erscheinung der Dinge in geo-
metrische und stereometrische Formen eine grofie Rolle, ein Vorgang, der

 Kurt Badt, Die Kunst Cézannes. Miinchen 1956, Prestel-Verlag, 20—21.
5 ID. Erben a.a.0. 49.

412



Die religiose Welt des Mare Chagall

mit dem Wort , Kubismus® begrifflich festgehalten wurde. Die eine Gruppe
der Kubisten, zu der vor allem Picasso und Braque gehorten, kultivierte eine
»»Kunst als Geistspiel (Picasso). ,,Der Inhalt der nenen Malerei ist nicht der
Gegenstand, sondern die neue Einheit, der Lyrismus, der véllig aus den
Mitteln hervorgeht* (Braque)?. Diese Maler folgen Cézanne, indem sie
stereometrische Geriiste in die Bildwelt einfiigen und seine Monochromie,
die Grau-, Griin- und Braunténe nachahmen.

Die andere Gruppe bevorzugt die Farbe und 1i8t damit Gauguin und die
Nabis als ihre Stammviiter erkennen. Jaques Villon, Robert Delaunay und
Fernand Léger gehoren zu ihnen. ,,Jedermann hat empfindliche Augen, um
zu sehen, daf® es Farben gibt, daf} die Farben Modulationen bilden, monu-
mentale Verbindungen, Tiefen, Schwingungen, Spiele, daf3 die Farben at-
men — keine Eifeltiirme mehr, Straflenansichten, Auflenwelt. Es sind nicht
mehr Apfel in der Fruchtschale, es ist der Herzschlag des Menschen selber*
(Delaunay). Die Bestrebungen dieser Gruppe erhielten von dem Dichter
Apollinaire den Namen ,,orphischer Kubismus® oder ,,Orphismus*8. Apolli-
naire wollte mit diesem Wort das Suchen der Kiinstler nach einer Harmonie
kennzeichnen, die in der Gestalt des mythischen Siingers ihr bleibendes
Symbol gefunden hat. Die platonische Asthetik reiner geometrischer For-
men und Zahlenverhiltnisse wird durch den orphischen Kubismus zuriick-
gerufen, und die eigenstindige Kraft einer intensiven Farbigkeit wird von
der Gruppe in dhnlicher Weise anerkannt wie von den Fauves: ,,Die mit rei-
nen Farben aufgebauten Bilder der Impressionisten bewiesen der niichsten
Generation, da® diese Farben, die man zur Beschreibung der Naturerschei-
nungen verwenden kann, auch ganz unabhiingig von diesen Erscheinungen
in sich selbst die Kraft haben, Gefiithle im Betrachter anzusprechen. Es ist
sogar so, daf} einfache Farben auf die Gefiihle um so stirker wirken kénnen,
je einfacher sie sind*9.

Es muf} aber noch auf zwei weitere Tendenzen des Orphismus und damit
der modernen Malerei hingewiesen werden, die Epoche machten und von
grofler weltanschaulicher Bedeutung sind: die neuen Auffassungen von
Raum und Zeit. Raum sollte nicht mehr durch Perspektive und Tiefenstaffe-
lung, sondern durch farbige Flichen aufgebaut werden. Zeit wurde nicht
durch das distingnierende Nacheinander einzelner historischer Szenen be-
schrieben, sondern erhielt durch das Simultane eine Art psychische Priisenz.
Wir wissen, daf} in der Spétantike und im frithen Mittelalter &hnliche Theo-
rien, die mit dem Namen Plotins und Augustins verbunden sind, die Malerei
beeinflufiten. Die Eliminierung der Tiefe und des Schattens zugunsten der
Frontalitit und Fliche (und damit die Bevorzugung des Goldgrundes) gehen
u. a. auf Plotin zuriick. Die Zeit mit der Seele in Beziehung zu bringen und
ihre Abliufe auf Grund symbolischer und allegorischer Bedeutungen aufzu-
bauen ist augustinisch und fiir die friihmittelalterliche Bibelillustration
mafdgebend. Beide Versuche der modernen Maler besitzen also vergleichbare
Vorstufen in der Friihzeit, die religioser und weltanschaulicher Natur sind.

® IDerner Haftmann, Die Malerei im 20. Jahrhundert (Textband). Miinchen 1954, Prestel-
Verlag, 172. 8 ID. Haftmann a.a.0. 170/171.

9 H. Matisse, vgl. ID. Heff, Dokumente zum Verstindnis moderner Malerei. Hamburg
1956, 38.

413



Herbert Schade

Die Futuristen, deren Theorien in der Darstellung von zeitlichen Abliufen
auch der Orphismus gefolgt ist, erkannten die Gewalt der Bewegung in der
Moderne: ,,Ein Profil sehen wir niemals unbeweglich, sondern es erscheint
und verschwindet unablissig. Angesichts der Beharrlichkeit der Eindriicke
auf der Netzhaut miissen sich die bewegten Objekte vervielfachen und durch
ihre zeitliche Folge im Raume veriindern, dhnlich sich iiberstiirzenden Vi-
brationen‘“10. Der Futurismus will deshalb die Bewegungen auf ein ,,System
konventioneller Zeichen® zuriickfiihren, die universellen Wert besitzen. Die
,.JJdee einer Malerei, die technisch gesehen nur Farbe oder Kontraste von
Farben wiire, sich aber zeitlich entwickle und mit einem Blick iiberschaubar
wire®, laBBt Delaunay 1911 seine ,fenétres simultanées” schaffen, wobei
durchsichtige, farbige Kontraste die Wirklichkeit ,,re-prasentieren*. Damit
ist die abstrakte und absolute Malerei eingeleitet!t.

Diese kiinstlerischen Voraussetzungen ermoglichen uns, vor allem die
Gleichzeitigkeit unterschiedlichster Gegenstinde in den Bildern Chagalls za
verstehen. Die starke Farbigkeit und der oft wiederholte geometrische Auf-
bau nahmen von dieser Bewegung ihren Ausgang. Das Bemiihen um eine in
sich ruhende Harmonie in den Werken Chagalls ist orphisch.

Seine Bildinhalte jedoch stammen aus einer anderen Welt.

Der CrassipismMus

Die Herkunft eines Menschen erklirt noch nicht sein Wesen. Vor allem ist
die Religion des Elternhauses und das eigene Bekenntnis sorgfiltig von-
einander zu scheiden. So gibt es eine Reihe von modernen Kiinstlern, die
einem christlichen Milieu entstammen, aber christliche Motive in ihren Wer-
ken meiden. Picasso zum Beispiel ist in seinen Bildern als Spanier kenntlich,
seine katholische Herkunft 1af3t sich nicht in gleicher Weise in seinen Wer-
ken fassen. Chaim Soutine (1894—1943) war ein russischer Jude aus der
Nihe von Minsk, der ebenso wie Chagall in Paris malte, aber die Religion
seines Elternhauses ist in seinen Darstellungen kaum bemerkbar. Dagegen
sind seine Chorknaben berithmt. Bei Marc Chagall jedoch erscheinen die |
jiidischen Motive so héufig, da® man nicht an ihnen voriibergehen kann.
Synagoge und Thora, Rabbi und Leuchter kehren immer wieder. Wenn man
sich auch hiiten muf}, die Kunst Chagalls aus dem Judentum allein zu er-
kliren — der Kiinstler ist kein gliubiger Israelit —, seine Bilder wird man
nicht verstehen, wenn man die religiose Bewegung nicht kennt, die sein
Elternhaus mit prigte, nimlich den Chassidismus.

Der Chassidismus (hebriisch = chassidim — Fromme) ist eine religidse
Erneuerungsbewegung, die im 18. Jahrhundert von Rabbi ben Elieser, ge-
nannt ,,Baal-schem-Tob* — ,,Mann des guten Namens* — (1690—1761),
ins Leben gerufen wurde. Diese Bewegung erfafte bald die Mehrheit des
Ostjudentums. Sie betont besonders das religidse Gefiihl, die Intuition und
die Offenbarung Gottes in der Natur. Sie fordert eine Gottesverehrung in
Freude und lehnt deshalb Aszese ab. Inbriinstiges Gebet wird gepflegt, das
Bose aber nahezu geleugnet. ,,Der Chassidismus will ,den Gott in dieser nie-

10 Guy Habasque, Kubismus. Genf 1959, 120. i1 G. Habasque a.a.0.

414



Die religiose Welt des Marc Chagall

deren, untersten Welt offenbaren, in allen Dingen und zumal in dem Men-
schen, dafy an ihm kein Glied und keine Bewegung ist, in der nicht Gottes
Kraft verborgen wire, und keine, mit der er nicht Einungen vollbringen
konnte‘. Auf die Frage, was das erste im Dienst sei, antwortete der Baal-
schem: ,Fiir den geistigen Menschen ist das erste: Liebe ohne Kasteiung; fiir
die andern ist das erste: sehen lernen, daf® in aller Leiblichkeit ein heiliges
Leben ist und daf man alle zu dieser ihrer Wurzel zuriickfiihren und heili-
gen kann‘“12,

In der Botschaft vom Zaddik (= der Gerechte) gewinnt der Chassidismus
Gestalt; denn der Zaddik verkorpert die Lehre. ,,Der Zaddik ist nicht ein
Priester oder Ménch ... sondern ein Mensch ... In ihm verwirklicht der ,un-
tere’ irdische Mensch sein Urbild, den kosmischen Urmenschen, der die
Sphiren umfaf3t. Er ist die Wende der groffen Flut, in ihm kehrt die Welt
zu ihrem Ursprung um. Er ist ,kein Knecht der Zeit, sondern iiber ihr’. Er
triigt den unteren Segen empor und den obern herab; er zieht den heiligen
Geist auf die Menschen nieder. Das Sein des Zaddik wirkt in die oberen Be-
reiche*13, So lesen wir, ,,Henoch war ein Schuhflicker. Mit jedem Stich sei-
ner Ahle, der Oberleder und Sohle zusammenniihte, verband er Gott und
seine Schechina®14,

Die Lehre bringt eine Art Pansakramentalismus mit sich, der es ermog-
licht, die verschiedensten Dinge gleichwertig nebeneinander zu sehen.

Aus diesem jiidischen Milieu stammen nun eine Reihe von Symbolen, die
in den Bildern Chagalls oft wiederkehren. So sehen wir die Thora (= Ge-
setzesrolle), die Teffelin (= Gebetstexte und -riemen), den Leuchter (oft
als siebenarmiger Menorah gegeben), das Wagenwerk (nach dem Tetramor-
phengespann aus der Vision des Propheten Ezechiel), den Widder bzw.
Ziegenbock (wohl aus der Weissagung Daniels), die Schofarposaune (= das
Widderhorn) und vor allem die reiche Brautsymbolik.

Der Chassidismus erklirt jedoch nicht nur viele Bildinhalte in den Wer-
ken Chagalls. Auch die Form scheint von seiner Religiositit abhingig. So
schreibt Griitzmacher, dem wir eine Untersuchung iiber den Chassidismus
im Werke Chagalls verdanken, das ,,briiderliche Verhiltnis zu den Elemen-
ten der Umwelt bestimmt und deutet zugleich die oft ,unlogische’ Bildwelt
Chagalls, in der Tierhaftes und Dinghaftes gleichwertig neben Menschen-
form gesetzt wird. Ebenso wie der untere Bildrand beispielsweise nicht
parallel zur Stand{liche der dargestellten Menschen verlaufen muf’, ebenso-
wenig ist diese Standfliche die allein mafgebliche. Sie konnte jederzeit ab-
gelost werden durch die des Wagens oder des Esels, der Synagoge oder des
Leuchters, die des Rabbi oder die der Tora-Rolle*15,

Wie die Raum- und Zeitauffassung in den Bildern Chagalls der Form
nach ihre Vorstufen in der modernen Malerei des Orphismus besitzen, kann
man dem Inhalt nach die Idee des Chassidismus fiir die Erklirung der Cha-
gallschen Kategorien von Raum und Zeit mit in Anspruch nehmen. Tatséch-
lich wirken seine Kompositionen oft wie das Werk des Schuhflickers He-

12 Martin Buber, Deutung des Chassidismus. Berlin 1935, 17.

18 M. Buber a.a.Q. 23. 14 M. Buber a.a.0. 19.

15 Curt Griitzmacher, Die ,,Chassidische Botschaft‘ im Werk Mare Chagalls. In: Christ-
liche Kunstbldtter, Heft 4 (1958), 16/17.

415



Herbert Schade

noch, der sich miihte, mit jedem Stich seiner Ahle, der Oberleder und Sohle
zusammenniihte, Gott und seine Schechina miteinander zu verbinden. Die
verschiedensten Motive sind innerlich geschaut und in einem Raum wie in
einer Hohle zusammengedringt. Deshalb konnte Erich Neumann Chagalls
Innenwelt unter dem uralten Symbol der Synagoge fassen: ,,So ist die an
den Kathedralen am Pranger stehende Figur der Synagoge mit dem gebro-
chenen Stab der Herrschaft und der die Augen verhiillenden Binde ein echtes
Symbol dieses Volkes, das, seines Anteils an der natiirlichen Welt und ihrer
Gestaltung beraubt, nur mit der innerlich geschauten Welt der Bibel zn
leben hatte*“16.

Diese Innerlichkeit und Inwendigkeit charakterisiert den Raum in den
Darstellungen Chagalls und ist ohne den Chassidismus wohl nicht ganz ver-
stiandlich. ,,Weil alles nicht nur Ding, sondern zugleich auch Triiger einer
inneren Wirklichkeit ist, wird das Bild zu einem simultanen Gebilde, wel-
ches die Zeit rafft und das ganze mythische Arsenal eines alten Volkes in die
Gegenwart zwingt“17. Vom Chassidismus erhilt also auch die Zeitauffas-
sung Chagalls ihre Erklirung. Nach Buber hat ja unter allen Bewegungen
dieser Art wohl keine so wie der Chassidismus das unendliche Ethos des
Augenblicks verkiindet18. Schon das Bild ,,Sabbatruhe* mit seinen in sich
gekehrten Menschen und ihrer heiligen Langeweile erliutert dieses Zeit-
gefiihl. Die alte Uhr — ein Zentralmotiv des Kiinstlers — spricht nicht nur
von Verginglichkeit, sondern von Ewigkeit, und erinnert an zu Haus, das ein
Dasein in ungeteilter Ruhe und Gegenwart bedeutete.

Man mag vielleicht erstaunt sein, dafd der Chassidismus und der orphische
Kubismus einander ergiinzen und steigern. Dieser Vorgang ist kein zufilli-
ger. Der Chassidismus steht nidmlich in Zusammenhang mit der geistes-
geschichtlichen Wende zum Modernen hin, die sich im 18. Jahrhundert voll-
zieht. Diese Wende aber geht — vereinfachend gesagt — vom Objektiven
zum Subjektiven, von auffen nach innen. — Es sei nur an Kant und den
Wandel der philosophischen Geistigkeit erinnert. — So sehr man die jiidi-
sche Tradition im Chassidismus beachten muf}, diese Erweckungsbewegung
besitzt modernen Charakter. Deshalb kénnen sich Chassidismus und Orphis-
mus bei Chagall treffen und steigern. Es mégen dabei — wenn man die
Parallele recht versteht — Zdhnliche Beziehungen mitwirken wie zwischen
Romantik und Surrealismus.

Wir finden also im Werke Chagalls eine Fiille von Motiven, dle vom
Chassidismus und der Religiositit des Elternhauses angeregt sind. Jedoch
wiire es wenig ertragreich, den Chassidismus aus den Werken Chagalls re-
konstruieren zu wollen. Die Welt der Chassidim und Zaddik ist in ihren
Schriften weit besser zu erfassen als in diesen Bildern und ihre Geistigkeit
von Martin Buber in einzigartiger Weise gedeutet. Was an dem Werk des
Malers interessiert, ist die Umwandlung einer traditionellen Religiositit und
damit des modernen Menschen durch den Kiinstler. Nicht die Erweckungs-
bewegung des 18. Jahrhunderts soll hier charakterisiert werden, sondern die
Malerei unserer Zeit.

16 Frich Neumann, Chagall und die Bibel. In: Merkur, Stuttgart 1958, Heft 12 (Dez.),

17 Griitzmacher a.a. 0. 17.
18 M. Buber a.a.0. 9.

416



Die religiose Welt des Mare Chagall

Die BiLpvorsTELLUNG von Marc CHAGALL

Um den Geist des Malers, seine kiinstlerische und religiése Eigenart zu
verstehen soll von Werken ausgegangen werden, die der Kiinstler selbst
interpretiert hat. Es sind die Bilder ,,Der Tote* und ,,Die Erscheinung®.

Das Bild ,,Der Tote* gehort zu den friihen Werken. Es stammt aus dem
Jahre 1908. Wir schauen im Bild in die Strafle eines russischen Dorfes.
Braune und griine Farbtone herrschen vor und geben eine Art Herbststim-
mung. In der Strafle liegt ein Toter aufgebahrt. Sechs Leuchter mit bren-
nenden Kerzen stehen zu seiten der Bahre. Auf einem der Dicher sitzt ein
Alter, der Geige spielt. Aus der Tiefe kommt ein Mann hervor, der die Strafie
fegt. Ein anderer Mann flieht rechts hinter ein Haus. Eine Frau wendet sich
mit hocherhobenen Armen klagend ab. Vom Fensterbrett der ersten Hiitte
kippen zwei Vasen mit Blumen.

Das Bild scheint in Form und Farbe einer Heimatmalerei verhaftet, die
damals iiblich war. Man kénnte es nahezn mit Matthiaus Schiestls schlichten
Dorfbildern vergleichen. Vielleicht mag auch der Jugendstil mitgewirkt
haben. Jedoch fiihrt die Darstellung iiber Herbst- und Todesstimmung —
den Hingang alles Vergiinglichen — hinaus. Die Gestalten sind nimlich —
verglichen mit den Hiausern — iibergrof}. Ungewo6hnlich wirkt der Tote in
der Strae und seltsam der Musiker auf dem Dach.

Chagall selbst schreibt: ,,Ich liebe nicht die Literatur. Ich suche einen
psychischen Formalismus. So habe ich, wenn ich in einem Bild den Kopf
einer Kuh abgeschnitten und verkehrt aufgesetzt habe oder manchmal das
ganze Bild verkehrt herum male, dieses nicht getan, um Literatur zu machen.
Ich will in mein Bild einen psychischen Choe hineinbringen, der immer moti-
viert ist aus bildhaften Griinden, eine vierte Dimension mit anderen Worten.

Ein Beispiel: Eine Strafle. Matisse baut sie im Geiste Cézannes auf, Pi-
casso in dem der Neger oder der Agypter. Ich gehe anders vor. Ich habe
meine Stral3e. In diese Strafde lege ich einen Leichnam. Der Leichnam bringt
die Strafie psychisch durcheinander. Ich setze einen Musiker auf ein Dach.
Die Anwesenheit des Musikers wirkt auf die des Leichnams. Dann ein Mann,
der die Strafie kehrt. Das Bild dieses Mannes wirkt auf das des Musikers zu-
riick. Ein Blumenstrauf}, der herniederfillt, und so weiter. Auf diese Weise
lasse ich das Psychische, die vierte Dimension, in das Bildhafte herein, und
die beiden vermischen sich. Wenn man schlief3lich in meinem Bild ein Sym-
bol entdeckt, so habe ich das nicht gewollt. Es ist ein Ergebnis, das ich nicht
gesucht habe. Es ist etwas, was sich hinterher einfindet und was man nach
seinem Geschmack deuten kann. Die Romantiker und Symbolisten gehen
vom Symbol aus. Ich nicht. Mein Vorwurf kommt immer unerwartet. Ich
bin gegen jede Art von Literatur in der Malerei. Ich erlaube nichts, was sich
nicht zuletzt durch das Bildhafte rechtfertigt.

Man spreche also nicht mehr, was mich betrifft, von Zaubermiirchen, von
dem Phantastischen, von Chagall — dem fliegenden Kiinstler. — Ich bin ein
Maler, der bewuf3t unbewuf3t ist**19,

In diesem Bild werden gesehene Dinge und Einfille, Erinnerungen und
Assoziationen in gleicher Weise als wirklich wiedergegeben und in eine Ein-

19 Zitiert nach F. Nemitz, Chagall. Gemilde 1942—1945. Wiesbaden 1950, Vollmer, 3.

27 Stimmen 164, 12 417



NS .
. Herbert Schade
heit gebracht. Die Ordnung des Bildes wird nicht mehr von den Gesetzen
bestimmt, die fiir die duflere Erscheinung, fiir die Wirklichkeit so wie wir
sie sehen, gelten, sondern durch Regeln, die von der Psyche des Kiinstlers
und den subjektiven Vorstellungs- und Erlebnisabliufen in ihm autonom
gesetzt werden. Die Innenwelt wird ernster genommen als die Auflenwelt.

Die Entstehung des zweiten Bildes von der ,,Erscheinung® weist dhnliche
Gesetzlichkeiten auf. Ein Traum aus seiner Petersburger Zeit (1907—1910)
liegt der Darstellung zugrunde: ,,Meine Mittel erlaubten mir nicht, ein Zim-
mer zu mieten, ich muf3te mich mit Zimmerecken begniigen. Ich hatte nicht
einmal ein Bett fiir mich allein ... In diesen Gemeinschaftsecken, mit Ar-
beitern und fahrenden Gemiisehiindlern als Nachbarn, blieb mir nichts an-
deres iibrig, als mich auf meiner Bettkante auszustrecken und iiber mich
selbst nachzugriibeln. Uber was sonst? Und meine Triume iiberwiiltigten
mich: ein viereckiges, leeres Zimmer, in einer Ecke ein einziges Bett und ich
darauf. Es ist dunkel, plotzlich 6ffnet sich die Zimmerdecke und ein ge-
fligeltes Wesen steigt mit Getose herunter und erfiillt das Zimmer mit Be-
wegungen und Wolken. Ein Rauschen von schwingenden Fliigeln. Ich denke:
ein Engel. Ich kann die Augen nicht 6ffnen, es ist zu hell, zu leuchtend.
Nachdem es das ganze Zimmer durchstébert hat, erhebt sich das Wesen wie-
der und verschwindet durch die Spalte in der Decke. Es nimmt alles Licht,
alle Luft mit. Es wird wieder dunkel. Ich erwache. Mein Bild ,Die Erschei-
nung’ beschwort diesen Traum herauf*20,

Sehr viel spiter — in die Jahre 1935—1947 — datiert man das Bild, das
dieser Traum angeregt hat. Ein Zeichen dafiir, daf} die Eindriicke dieser
Nacht den Kiinstler nicht mehr losgelassen haben. Auf diesem Bilde sehen
wir nun wie Chagall an seiner Staffelei sitzt. Er dreht sich herum und schaut
auf die Gestalt einer Frau, die mit offenen Armen auf ihn zukommt. ITm
Hintergrund beobachten wir eine Reihe von Figuren — wohl die Familie des
Malers. —, Vater und Mutter, den Mann mit der Thora, den Geiger und die
Kuh. Eine weif3gekleidete Braut mit einem Blumenstrauf} schwebt iiber der
Frau, die auf den Maler zukommt. Die Szene selbst spielt iiber den Dichern
des Dorfes, iiber denen der Mond auftaucht. Aus der Hohe schwebt ein Engel
der Braut entgegen. Blau und Rot mit einigen Akzenten in Gelb und Weif3
bilden die vorherrschenden Farben.

,»Die Erscheinung® gibt zunichst einen Traum, das heifst e;n;a Erfahrung
des Unbewuften, die mit Notwendigkeit auf den Maler zukomint. Der Traum
offenbart, daf} die Heimat, die Welt der Familie sich tief in die weiche Seele
des Kiinstlers eingepriigt hat und die Betrachtung der iibrigen Bilder Cha-
galls zeigt, daf} diese Jugendeindriicke in der Seele nicht mehr erloschen.
Sie bleiben bis ins hohe Alter.

Man kénnte das Bild auch die Inspiration nennen und auf der Folie der
alten Vorstellung von Kiinstler und Muse sehen. Die Frau bekime dadurch
eine besondere Deutung, und der Engel — dieses Wesen, das unaufhorlich
in der Kunstgeschichte wiederkehrt und die verschiedenartigsten Formen
annimmt — wiire erkliirt.

20 Ausstellungskatalog a.a.0. 11.

418



Die religiose Welt des Marc Chagall

Tatsichlich kann nimlich der Engel nicht theologisch interpretiert wer-
den. Er ist nicht der Bote, der dem Propheten Gottes die Offenbarung mit-
teilt. Vielmehr ist er die Gestalt, die die Wirkkrifte der Seele sic_h_tbar_\ /
macht, Also nicht nur gedankliches Symbol, sondern psychische Erfahrung |
selbst: die bewegende Kraft der Seele. Zum Engel und zur Offenbarung im =~ |
theologischen Sinne gehort noch der ,,deus attestans®, die Beglaubigung /|
durch die Autoritit Gottés und der Kirche bzw. der Synagoge des Alten Bun-
des. Ebenso wiire wohl auch ein Wunder nétig und die Unterscheidung der
Geister. Hier aber erleben wir gleichsam die nicht unterschiedene religidse
Erfahrung. Der ,,Engel* oder das Erlebnis ist weder ethisch noch theologisch
bestimmt und der Vorgang ist weder gut noch bése, er bedeutet auch keine
Offenbarung Gottes im eigentlichen Sinn oder ein Wunder. Er ist vorwie-

gend psychologisch und dsthetisch zu verstehen. Jedoch sind im Unterbewuf3-

ten, das hier Bild wird, mittelbar jene Krafte Tebendig, die der religitse

Mensch nach der Unterscheidung der Geister als guten oder bdsen Engel be- -
~zeichnet. Die dsthetische Grundlage des Vorgangs und ihr subjektiv-perso-
~ naler Ausgangspunkt miissen hier und in der modernen Malerei tiberhaupt
zuniichst gesehen werden, ehe man die religiésen Inhalte beurteilt. Chagall
selbst spricht das deutlich aus: ,,Ein jeder sagt es auf seine Weise, vor allem
aber in der Sprache der Malerei, und sie alle meinen dasselbe: Christus, die
grofle Liebe, das hohe Menschliche. Nicht als Sujet, nur als Malerei. Wenn
ich Christus gemalt habe, dann ist es allein durch das Malen gekommen,
durch den Pinsel auf der Leinwand. Vielleicht war es notwendig, fiir das
Bild — oder fiir mich, wer will es sagen. Man kann nicht davon sprechen.
Doch eines weif} ich, ich kann keine religiose Kunst machen, Kunst als Pro-
gramm, nein, das wire schlimm®2L. , Ich suche einen psychischen Formalis-
mus.* ,,Wenn man schlieB8lich in meinem Bild ein Symbol entdeckt, so habe
ich das nicht gewollt...“ ,,Was mich an ‘dem Bildentwurf beschiftigt, ist
der konstruktive Aufbau.”

Deshalb finden wir bei Chagall Engel, deren Gestalten nur aus der Inten-

sitit des Wortes Gottes zu verstehen sind. Andere dagegen haben Formen
von Amouretten. Manche wirken wie gefliigelte Kobolde. Weibliche und
minnliche Kérper mit Fliigeln erscheinen — nackt und bekleidet. Der Engel
mit der Palette wird Bild. Der Musenengel, der sich mit dem Gesicht des
Malers verschwistert, findet eine eigene Darstellung. Gefliigelte Mischwesen
und Tiere treten auf. Die Uhr besitzt einen Fliigel und der Fisch ist gefliigelt.
Seltsam scheint der Vogelclown, der Iliigel trigt. So erstreckt sich, ikono-
graphisch gesehen, der Begriff dieser Engelsgestalten vom biblischen Engel
bis zu den absonderlichsten Figuren, die schlieflich im Wesenlosen ver-
schwimmen.
" Alles kann also bei Chagall Engel heiflen, und nichts verdient diesen Na-
men im theologischen Sinn. Engel ist fiir den Kiinstler der unaufhérliche
Anruf, der aus den Dingen dieser Welt und der eigenen Seele kommt — ein
Anruf, der jederzeit wieder verstummen kann, der die Dinge plotzlich ver-
1ift, so daf sie in ihre gewohnte Alltiglichkeit zuriicksinken.

Der Raum dieser Engel befindet sich oft iiber den Déchern ,,am Himmel*.

21 [P, Erben a.a.0. 18.

27+ 419



Herbert Schade

Obwohl man die Erde und das Dorf auf ihr erkennt, gibt es nur einen Ansatz
von oben und unten. Die Dinge haben néimlich nicht nur die Fihigkeit zu
rufen und Fliigel zu tragen, sie konnen sich auch umkehren. Ein Netz von
verschiedenartigsten Beziehungen verbindet sie und in diesen Beziehungen
spricht eine eigene Hierarchie, eine Rangordnung, die durch Proportionen
gewihrleistet wird. Der Engel kann grof? sein und das Liebespaar im Grunde
verschwinden. Klein schwebt er im Raum oder stiickhaft. Einen Fliigel be-
sitzt die Uhr und zwei der Fisch. Spielt der gefliigelte Fisch die Geige und
triigt er die Uhr, so erhiilt das Bild neue seltsame Beziige und Stimmungen.

Die alten Theoretiker der Patristik und des frithen Mittelalters haben von
je einen zweifachen Sinn der Welt unterschieden, einen Literalsinn oder
historische Bedeutung und eine allegorische oder geistige Bedeutung. Cha-
gall wiirde vielleicht in dhnlicher Weise zwischen der Oberfliche der Dinge
und ihrer Poesie unterscheiden. Wihrend sich die Deutung der Alten auf
eine objektiv gegebene Architektur der Welt bezog, haben die Darstellungen
Chagalls ihr Bezugssystem in der Person des Kiinstlers selbst. ,,Ich und das
Dorf* heifst ein Bild. Das Dorf und seine Elemente sind ihm nur insoweit
darstellungswiirdig, als sie Beziige zum Ich besitzen. ,,Selbst wenn ich Paris
anschaute, sah ich immer nur mich selbst®, formuliert der Kiinstler 20,

Fiir eine solche Auffassung der Kunst bietet Martin Buber theoretische
Grundlagen: ,,Es ist freilich weder das Geheimnis der Dinge noch das des
Geistes, das sich in der Kunst darstellt, sondern das Verhiltnis zwischen
beiden. Ich darf mich selbst zitieren: ,Kunst ist Werk und Zeugnis der Be-
zichung zwischen der substantia humana und der substantia rerum, das ge-
staltgewordene Zwischen® (Urdistanz und Beziehung, 1951, 28). Deshalb ist
es auch uns noch erlaubt zu sagen, daf} es einer absonderlichen Sonderart des
Menschen gegeben ist, die Kunst aus der Natur zu reifien, in der sie steckt.
Der Kiinstler tut es, nicht indem er hinter die Sinnenwelt zu dringen sucht,
sondern indem er deren Gestalthaftigkeit zum vollkommenen Gebilde voll-
endet. In der Vollendung aber finden wir den Ursprung®22,

Fragen wir nach dem Wesen der Bezugssysteme, sei es der Alten — sei es
der Modernen wie hier bei Chagall, so scheint die kopernikanische Wende
vollstindig. Objektive Maf3stibe stehen den subjektiven, ein Weltgebiude,
das von allen anerkannt war, den Erfahrungen des einzelnen gegeniiber.

DIE HEILSGESCHICHTLICHEN ZEICHEN

Die moderne christliche Malerei nimmt ihren Ausgang oft vom Inhalt und
vom Auftraggeber. Der Auftraggeber wiinscht z. B. eine Madonna oder ein
Herz-Jesu-Bild und der Kiinstler fithrt diesen Auftrag aus. Er beniitzt da-
bei — je nachdem er und der Auftraggeber es fiir richtig halten — traditio-
nelle oder moderne Formen. Damit ist die Gefahr des Manierismus gegeben.
Es fehlt den Bildern oft die Ubereinstimmung von Form und Inhalt, die
innere Notwendigkeit. Nicht die Gliubigkeit des Kiinstlers und der gute
Wille des Auftraggebers sollen in Frage gestellt werden, sondern die kiinst-

22 Martin Buber, Der Mensch und sein Gebild. In: Die Neue Rundschau, 66. Jg. (1955),
1. Heft, 16.

420



Die religiose Welt des Marc Chagall

lerische Qualitit. Die innere Notwendigkeit und Folgerichtigkeit, die diesen
Werken fehlt, ist zunichst nicht religioser, sondern kiinstlerischer Natur.
Warum wiren sonst die christlichen Themen, die noch gestern neugotisch
und neuromanisch abgehandelt wurden, heute kubistisch und surrealistisch
oder abstrakt in unseren Kirchen gegeben? Die Form stammt aus der Mo-
derne, und zwar oft aus einer nichtchristlichen oder unchristlichen Kunst-
bewegung, der Inhalt aber ist der traditionelle — Maiestas und Madonna.

Bei den modernen Kiinstlern — hier bei Chagall — finden wir die innere
Notwendigkeit kiinstlerischer Art, miissen aber dogmatisch eine Reihe von
Vorbehalten machen. Der Kiinstler selbst sagt: ,,Ich kann mir Christus nicht
denken aus der Sicht einer Konfession, eines Dogmas. Mein Christusbild sell
menschlich sein, voller Liebe und Trauer — ... Dogma meint Absonderung,
und Absonderung hei3t Kampf, Streit, Ha® und Krieg*23. Dieser Satz und
ebenso die Bilder zeigen die theologischen Schwichen Chagalls; denn fiir
den Theologen heifst Dogma Wahrheit, Friede und Liebe, auf keinen Fall
aber Krieg. Sinn und Bedeutung der Dogmatik und der geoffenbarten Wahr-
heit sind Chagall unbekannt oder werden von ihm falsch verstanden. Den
Werken Chagalls fehlt deshalb die dogmatische Grundlage oder, wenn man
den Begriff Dogma vermeiden will, die Unterordnung der kiinstlerischen
Inspiration unter die Offenbarung Gottes in der Heiligen Schrift. Begegnen
aber die Autoritit der Schrift und die innere Erfahrung des Kiinstlers einan-
der, so entsteht das grofie religiose Werk, das auch der gliubige Christ und
Jude bei Chagall anerkennen mufl. Den Arbeiten Chagalls fiir den christ-
lichen Raum stehen deshalb keine absoluten Hindernisse entgegen. Und wir
freuen uns, da® der Kiinstler Fenster fiir die Kirche von Assy und Entwiirfe
fiir die Glasfenster der Kathedrale von Metz in Auftrag erhielt.

Man kann also das Werk Chagalls nicht ,,in globo* verurteilen. Man kann
es aber auch nicht als Ganzes annehmen. Einige Beispiele konnen das illu-
strieren:

Das Blatt 18 der Bibelillustrationen Chagalls zeigt den ,,dgyptischen Jo-
sef* als Hirten. Dieses Bild ist von einem solchen Adel der Auffassung und
einer Qualitit der Ausfithrung, daf® nicht einzusehen ist, warum der gliubige
Mensch sich gegen eine solche Bibelillustration wenden will. Es bliebe die
Geschmacksfrage, doch dariiber wird hier nicht gehandelt. Weder der Theo-
loge noch der Kunstkritiker wird gegen ein solches Blatt iiberzeugende Argu-
mente ins Feld fithren kénnen.

Das Blatt 98 dagegen zeigt die ,,Verheiffung des kiinftigen Gliickes an
Jerusalem®. Hier sehen wir den Léwen aus Juda mit dem Gesicht des Kiinst-
lers selbst. Kiinstlerisch mag das hingehen. Theologisch wird man eine solche
Darstellung als subjektiv ablehnen.

Es gibt demnach Werke bei Chagall, die man vom theologischen Stand-
punkt aus ablehnen muf}, und andere, die man anerkennen sollte.

Die Probleme beginnen jedoch erst bei den Werken, in denen religiose und
kiinstlerische Werte so fest miteinander verknotet sind, dafy nur eine sorg-
filtige Interpretation zur Klarheit fithren kann. Das Werk Chagalls braucht
Interpretation, und diese Interpretation muf} jeweils geleistet werden.

23 ID, Erben a.a.0. 16.

421



e Herbert Schade

In einer Zeit, deren Kosmos naturwissenschaftlich und soziologisch ein-
heitlich war, brauchte es keine eingehende Analyse. Deshalb gab es damals
auch keine Kunstwissenschaft und Kunstkritik in modernem Ausmafi. Heute,
wo die geistigen Welten auseinanderbrechen, bedarf es der Interpretation,
die darin besteht, von Mensch zu Mensch, von Sache zu Person geistige
Briicken zu schlagen.

Drei Themenkreise aus dem Werk Chagalls sollen hier untersucht werden,
die kiinstlerisch wie theologisch bedeutend sind: Zunichst die Darstellung
der Schépfung des Menschen, dann die Symbolik des ,,Hieros Gamos®
der heiligen Hochzeit — und schlieflich das Bild des Gekreuzigten.

Die Erschaffung des Menschen stellt bei Chagall das erste Blatt seiner
Bibelillustration dar. Eine birtige und gefliigelte Gestalt tréigt den nackten
schlafenden Adam in ihren Armen. Dariiber leuchtet die Sonnenscheibe, in
die der Gottesname eingezeichnet ist. Weich und wolkig wie der Grund wir-
ken auch die Gestalten: ,,Charakteristischerweise hat Chagall fast die ganze
Schépfungsgeschichte aus seinem schwarz-weillen Bibelwerk fortgelassen.
Das Schépferische ist bei ihm in die fiir die spiitere jiidische Konzeption der
Gottheit typische gestaltlose Anonymitit des Numinosen zuriickgetreten.

So ist das erste Bild der Chagallschen Bibel merkwiirdig gnostizierend und
steht fast als einziges im offenen Widerspruch zum Text, den es illustriert.”
,,Kein Gott schafft hier Adam aus dem Erdklumpen, kein Atem Gottes wird
ihm eingehaucht, sondern er wird in seiner kindlichen Geistleiblichkeit aus
der weiflen Lichtwelt der Gottheit, der er angehort, schlafend in die Erd-
welt hinuntergetragen®24.

Ausfiihrlich schildert ein Bild der spiteren Zeit don Vorgang (Die Er-
schaffung des Menschen, 1956—58, im Besitz des Kiinstlers). Die Motive der
Bibelillustration zu diesem Thema bleiben auch in diesem Bild. Nur wird
der Engel dieses Mal unbirtig gegeben. Dazu ist der Grund, und namentlich
die Sonne mit einer Fiille von Gestalten belebt. Eigene Aufmerksamkeit be-
ansprucht die Sonne. Sie wird als Sonnenrad oder Lichtwirbel dargestellt.

Im Lichtrad Chagalls unterscheidet man Engel, Frauen, David, eine tier-
kopfige Figur mit der Thora, den Gekreuzigten und an der Seite die Ge-
setzestafeln. Die Summe der kiinstlerischen Schriftzeichen Chagalls scheint
aus diesem Licht hervorzugehen oder mit ihm identisch zu sein. Eine Fiille
von Gedanken wird damit angeregt — aber man wird gerade in diesem Bild
die Befiirchtung nicht los, Chagall kénnte dieses Mal doch in die Néhe des
Literarischen geraten sein. Schopfung und Erschaffung im biblischen Sinn
sind nicht iiberzeugend dargestellt. Der Gesamteindruck des Bildes scheint
gemessen an den iibrigen Werken Chagalls — man denke beispielsweise an
den Engelsturz — schwiicher. Das Bild droht zu zerfallen.

Erotik, Liebe und Hochzeit bilden einen weiteren Themenkreis, der Cha-
gall vor allem beschiiftigt. Er findet seine hiblische Prigung in den Bildern
vom Kénig David, den Darstellungen vom Hohenlied und dem Himmlischen
Jerusalem.

Hinter diesen Bildern der Liebe darf man zuniichst das Zusammenleben
des Kiinstlers mit seiner Frau Bella sehen. Der Chassidismus mag die per-

24 F. N;u_marm a.a.0. 1156.

422



Die religiose Welt des Marc Chagall

sonliche Erfahrung vertieft und ins Religiose gelenkt haben. Es liegt diesen
Werken aber vor allem eine urspriingliche Affinitit zu diesen Symbolen zu-
grunde (was man beim Thema ,,Schépfung® von Chagall sicher nicht sagen
kann). Auch das Lyrische, das die Bilder charakterisiert, findet im Liebes-
motiv seinen reinsten Klang. Der Kiinstler bildet jedoch eine Welt, die dar-
iiber hinausreicht. Bedeutsam ist hier das Bild aus dem Jahre 1934, das den
Stuhl der Braut zeigt. Im schlichten Zimmer steht ein hoher weif} verhiillter
Lehnstuhl. Davor liegt ein brauner Teppich. Neben dem Stuhl sehen wir
weifle Bliiten in griinen Biischen aufgestellt. Im Stuhl selbst liegt ebenfalls
ein griiner Zweig (Myrte?) mit weilen Bliiten. Es geht von diesem Bild, das
anliflich der Hochzeit von Chagalls Tochter gemalt ist, eine seltsame Faszi-
nation aus. Empfindungen von Traurigkeit und Freude paaren sich, eine
grofie Hoffnung wie ein tiefes Entsagen kennzeichnen die Stimmung. Das
Unfaflliche einer Hochzeit und das Vorldufige und Voriibergehende dieses
Festes wird sichtbar.

An einer bedeutsamen Stelle im Werke Chagalls kehrt dieses Motiv des
leeren Thrones wieder, in der ersten Fassung des Hohenliedes némlich. Auf
diesem Bild spannt sich ganz in Rosafarben gehalten ein gewaltiger Blumen-
strauf}, der einen Frauenakt trigt, zwischen Himmel und Erde. Rechts auf
einem Hiigel aber steht der leere, weifle Thron. Ein gefliigelter und gekron-
ter Harfner wendet sich ihm aus den Wolken her zu. Unten liegt eine Stadt,
aus deren Hiusermeer sich eine Hand streckt, die nach dem Mond greift.

Hier erhilt das so tief menschliche Thema der Liebe eine Fassung, die
alles menschliche Begreifen iibersteigt und in Form und Inhalt das Tran*

&l :
szendente Bild werden lift, den.,,Hieros Gamos®, den heiligen Bund zwi- L/en a;ﬁwaf!

schen Himmel und Erde, zwischen Gott und seinem Volk, von dem die Schrift
so oft berichtet. Die zahllosen Hochzeitsbilder, Liebespaare, Blumenstriufle
sind gleichsam nur Vorstufen fiir dieses zentrale Thema. Biblisch ist vor allem,
daf} in diesen Darstellungen auch die Stadt auftaucht, wirklich und unwirk- -
lich zugleich, einmal ist es Paris und dann das uralte Jerusalem. Manches —
uns seltsam anmutende Motiv — erhilt auch in diesen Bildern seine Erkla-
rung aus altem jiidischem Brauchtum. So sehen wir oft einen Hahn oder eine
Henne dargestellt. Hahn und Henne wurden im jiidischen Brautzug als Sym-
bol der zukiinftigen Fruchtbarkeit mitgetragen. Ein Talmudtraktat iiber-
liefert sogar ein entsprechendes Gebet: ,,Seid fruchtbar und mehret euch
wie das Gefliigel* (25.

Eine kontrastreiche Variante des Licbesmotivs besitzen wir im Tafelbild
des Konigs David. Der kénigliche Singer im roten Gewand wird dort einem
weiflen Frauenakt gegeniibergestellt. Unten kauert in dunkelgrimem Kleid
der Prophet, withrend iiber den violetten Mauern der heiligen Stadt rotgold
die Sonne steht. Tragik und Schuld des koniglichen Séngers, Abbild und Ur-
bild der Liebe und ihrer schicksalhaften Verstrickungen haben hier kiinst-
lerischen Ausdruck gefunden.

Ry

In diesen Bildern liegen die groffen kiinstlerischen Leistungen Chagalls.
Mit gleicher Kraft formt der Maler auch die schattenhafte Welt von Leid

25 F. L. Ehrlich, Kultsymbolik im Alten Testament und im nachbiblischen Judentum.
Stuttgart 1959, Anton Hiersemann, 113.

423



ngheri Schade

und Untergang, die schlieBlich alle Dimensionen der Erfahrung ins Apo-
kalyptische ausweitet. Die hervorragendste Gestalt dieser dunklen Welt aber
ist der Gekreuzigte. Dieses Motiv wirkt alarmierend. Nicht allein weil ein

. Maler jiidischer Herkunft es in seine Bildvorstellung aufnimmt. Die moderne
Malerei des 19. und 20. Jahrhunderts war bis auf wenige Ausnahmen reli-

giosen Motiven gegeniiber sehr zuriickhaltend. Ja, man kann sagen, im
19. Jahrhundert verschwinden die iiberkommenen christlichen Motive nahezu
vollstindig aus den Werken der fithrenden Kiinstler. Man besaf nur geringe
Beziehungen zur traditionellen kirchlichen Thematik und fiirchtete vor allem
ihre konventionelle und routinehafte Wiedergabe — die Entleerung —, die
durch den Betrieb der Akademien und sogenannten kirchlichen Kunstanstal-

. ten in erschreckender Weise zunahm. Dazu ist dem modernen Menschen das

Kreuz in besonderer Weise fremd — ein Argernis. Das Bild des Gekreuzig-
ten ist deshalb in der modernen Malerei selten. Sein Auftauchen bei Chagall
aber macht staunen.

Man konnte nun meinen, daf’ das Bild des Crucifixus durch die Katastro-
phen der Zeit und besonders durch die wahnsinnigen Verfolgungen des
Naziregimes angeregt sei. Diese Auffassung besitzt nur beschrinkt Geltung.
Die erste Kreuzigung Chagalls — der Kalvarienberg — stammt aus dem
Jahre 1912. Vor dem ersten Weltkrieg und damit vor allen Katastrophen

_taucht dieses Bild in der Seele des Malers auf — unabhingig von dufReren

Einwirkungen. Im Schnittpunkt kubistischer Strukturen hingt in diesem

Bild der Gekreuzigte als Kind. Unter dem Kreuz steht ein birtiger Alter und
- eine Frau. Ein Mann mit einer Leiter entfernt sich aus dem Bildraum. Eine

kleine Gestalt rudert im Hintergrund in einem Nachen. ,,Die symbolische
Figur von Christus war mir immer sehr vertraut, und ich war entschlossen,
ihr aus der Vorstellung meines jungen Herzens heraus Gestalt zu geben. Ich
wollte Christus als unschuldiges Kind zeigen*26. Das Wissen um Christus
hat sich also schon friih bei Chagall mit der Vorstellung vom unschuldig
Leidenden und vom Kinde verbunden. Das Kind und vor allem das Kind-
hafte bestimmt das Werk Chagalls. Noch das Selbsthildnis von 1957 zeigt
den Kiinstler mit merkwiirdig weichen, kindhaften Ziigen. Die Malerei Cha-
galls ist naiv. Diese Naivitiit aber ist nicht unbelastet und schwerelos. Sie
wiichst vielmehr aus einer groflen Reflexion und dem Uberdruf3 an einem
senilen Zeitgeist. Das Kind vom Kalvarienberg und das Selbstbildnis von
1957 wirken nicht angenehm. Nur mit Unbehagen schaut man die Darstel-
lungen an. Eine grofie psychische Not spricht sich in ihnen aus.

Vielleicht darf hier daran erinnert werden, daf® das Kind schon seit Homer
als Bild der Seele galt — es ist das griechische Eidolon. Wenn Chagall Chri-
stus 1912 als Kind malt, meint er nicht den Erléser im christlichen Sinn,
sondern den leidenden Menschen und seine gekreuzigte Seele.

Man versteht den ,,Kalvarienberg® Chagalls besser, wenn man die Dar-
stellung mit dhnlich seltsamen Motiven der zeitgendssischen Malerei ver-
gleicht. Fast zur selben Zeit malt Pablo Picasso seine ,,Demoiselles d’Avi-
gnon® (1907), ein Bild, das in seiner urspriinglichen Fassung den Matrosen
mit dem Totenkopf — ein memento mori — unter den negroiden Masken

26 I, Erben a.a.0. 49.

424



Die religiose Welt des Mare Chagall

der Médchen zeigt. Bei Kandinsky vollzieht sich damals die Verwandlung
des Reiters. Aus dem Ritter, der heiliger Georg und apokalyptischer Reiter
sein kann, wird der ,,blaue Reiter” und es entstehen schlie8lich jene graphi-
schen und farbigen Chiffren, die wir inzwischen abstrakte Malerei nennen
gelernt haben.
In das Bewuftsein von sehr empfindsamen Malern brechen damals plétz-
lich anonyme Kriifte ein, die Ende und Beginn, Verhingnis und Aufbruch
bedeuten.
Der Christus vom Kalvarienberg aus dem Jahre 1912 ist bei Chagall eher
dimonisch zu verstehen als heilsgeschichtlich. Wobei hier das Wort ,,déimo-
nisch® im antiken Sinn gebraucht wird. Es bezeichnet danach nicht wider-
christliche oder teuflische Geister, sondern unbekannte Kriifte im Seelen-
grund, die den Menschen iibersteigen. :
- Dieses subjektive und anonyme Motiv erfihrt nun von aufen her eine
zweifache Objektivierung. Die eine Bestimmung ist kunsthistorischer Art,
die andere wird aus der Zeitgeschichte verstindlich., Die Kreuzigungsdar-
stellungen der spiteren Zeit Chagalls — es sei hier besonders an die ,,gelbe
Kreuzigung® erinnert — besitzen kiinstlerische Beziehungen zu den Kreuzi-
gungsbildern Gauguins. Chagall hat seine Zuneigung zu diesem Maler nie
geleugnet. Sein Bild ,,Huldigung an Gauguin® ist ein Beweis dafiir. Gauguin
hat den Crucifixus im Anschluf an den Cloisonismus (= Zellenschmelz) und
an bretonische Steinbilder in eine moderne Umwelt eingefiigt oder sein
Bildnis neben den Gekreuzigten gesetzt. Dabei fillt die intensive Farbig-
keit — gelb, rot, griin — ebenso auf wie die zeichenhafte Gestalt. Kiinst-
lerisch sind die Kreuzigungen Chagalls denen Gauguins verwandt.

_ Zeitgeschichtlich erfihrt der Gekreuzigte Chagalls schlieflich durch die
Judenverfolgungen eine Steigerung, die ihm allgemeingiiltigen Charakter

So erinnert die ,,Welﬁe Kreuzigung® (1938) unmittelbar an den Brand
der Synagogen in Deutschland. Dieses entsetzliche Verbrechen, das auf Be-
fehl der Regierung von den Parteiorganisationen 6ffentlich durchgefiihrt
wurde, erhiilt hier liturgischen Charakter. Der Gekreuzigte trigt als Len-
denschurz den gestreiften Gebetsschal. Sein Haupt zeigt die Ziige des klas-
sischen Christuskopfes der abendlindischen Malerei. Uber ihm steht die dem
Christen vertraute Aufschrift INRI hebriisch ausgeschrieben: Jesus von
Nazareth, Kénig der Juden. Am Fuf} des Kreuzes befindet sich der bren-
nende Leuchter. Flammend rollt die Thora aus dem Bild. Ein Alter flicht
mit dem Sack auf dem Buckel, ein anderer wendet sich mit der Thora im
Arm vom Kreuz weg. Und fassungslos verlif8t ein birtiger Mann mit dem
Tallit behiingt den Bildraum 27, Die Synagoge im Hintergrund brennt. Léwen,
Krone, Davidstern, Leuchter und Stuhl sind zerstort. Mit roten Fahnen
riicken Horden niher. Die Hiiuser des Dorfes sind umgeworfen. Im Kahn
setzt man itber den Fluf}. Und hoch iiber dem Kreuz klagen die Alten. Nur
eine Lichtbahn hinter dem Kreuz gibt dem Betrachter Hoffnung.

27 Tallit = kleiner Gebetsmantel, den der Jude mit dreizehn Jahren bei seiner religio-
sen Volljihrigkeit erhilt.

425



. Herbert Schade

Das ,,Martyrmm (1940) zeigt in der Mitte einer russischen Dorfstrafle
einen Juden an einem Pfahl mit einer Miitze anf dem Kopf. An dem Pfahl
lehnt eine Frau, deren Gestalt an Madonnen Grecos erinnert. Kuh und Hahn
fliegen heran. ,,Widerstand® (1937—48): Der Gekreuzigte steht inmitten
{ kimpfender Menschen. Dariiber springt das Tier mit der Fackel, im Grunde
liegt die alte Uhr.

Das Kreuz erscheint im Lichtrad der Schopfung, das Kreuz steht am
Rande des Roten Meeres. Uber den Dichern von Paris erscheint das Kreuz.
Blau wird es am ,,Quai de la Tournelle* einem roten Akt konfrontiert. Die
Staffelei auf dem Selbstbildnis des Malers triagt den Crucifixus und im
Engelsturz ragt das Kreuz auf.

Dem Betrachter, dessen Augen an abendlindisch-christlichen Uberliefe-
rungen geschult sind, mogen die Motive in den Bildern Chagalls allzusehr
vermischt erscheinen. Die Tiere und das Kreuz, Erotik und Kultgegenstinde,
die Mischwesen und die Schrift. Messerscharfe Linien des Kubismus und
wachsweiche Formen mit grellen Farben wechseln im selben Bild. Chagall
selbst mag erkliren, es handelt sich um Kompositionsfragen, einen ,,psychi-
schen Formalismus®. Er mag die Dogmatik ablehnen. Seine seltsamen Bil-
der jedoch geben Zeugnis von einem ungeheuerlichen Vorgang in der Seele
des modernen Menschen. Ohne jede Bindung an eine religiose Organisation
zeichnen sich dort uralte Heilszeichen der Heiligen Schrift ab. Beim Schalle
der Schofarposaune und im Lichte der Menora wird die Buchrolle ausgebrei-
tet. Der Gekreuzigte steht iiber einer zusammenbrechenden Welt. Und einer
der uralten Rabbiner oder Propheten beginnt zu lesen ,,In illo tempore — —
In jener Zeit...*“ Aus seinen Worten spricht nicht mehr der Glaube an die
heilsgeschichtliche Zeit damals, aber die Uberzeugung, daf® die psychischen
und politischen Katastrophen der Gegenwart unter keinem anderen Zeichen
Bild und Sinn werden konnen als unter Kreuz und Thora. Christus selbst
steigt — wie am Ende der Zeiten — als Bild des leidenden Menschen iiber
den Horizonten auf. So erweist bei aller Fragwiirdigkeit der Moderne das
Werk Chagalls, wie auch der Mensch von heute unterwegs ist zur Transzen-
denz, zu einer Welt, die ihn iibersteigt. :

»Alles mag sich veréindern in unserer demoralisierten Welt, nur nicht das
Herz, die Liebe des Menschen und sein Streben zur Erkenntnis des Gott-
lichen. Die Malerei, wie alle Poesie, hat teil am Géttlichen; das spiiren die
Menschen heute genauso, wie sie es frither taten. Welche Armut umgab
meine Jugend, wie mufite sich mein Vater mit uns neun Kindern abplagen.
Doch war er immer voller Liebe und in seiner Art ein Poet. Seine Gestalt
und sein Wesen lieflen mich zum erstenmal die Existenz des Poetischen auf
dieser Erde ahnen. Dann spiirte ich sie in den Niichten, wenn ich den dunk-
len Himmel schaute. Da erfuhr ich, daf8 es noch eine andere Welt gab. Das
brachte mich zum Weinen, so ergriff es mich®?2s,

28 Chagall zit. bei: IP. Erben a.a.0. 152.

426



