Schillers ,,Riuber“ — eine Tragédie des Weltgerichts

HEINZ RIEDER

Zu dem durch Wissenschaft und Schule in uns verfestigten Schillerbild ge-
hort auch die Klischee- Auffassung von Schillers stiirmischem und revolutio-
nidr anmutenden Frithwerk ,,Die Réduber®. Nach ihr stellt die Tragtdie ein
Bekenntnis zur menschlichen Freiheit und sozialen Gerechtigkeit dar. Die
Kampfansage gegen die Zeit wird einseitig in diesem Sinn gedeutet. Bekennt-
nistriger und Sprecher der Tendenz ist die Gestalt des Karl Moor, der'zum
eigentlichen Helden aufsteigt. Die Szenen mit ihm und den Riubern riicken
infolgedessen in der Interpretation durch die Biihne in den Mittelpunkt. Ge-
stiitzt wird diese Auffassung durch den Hinweis auf den Menschen Schiller,
der in der Akademie, der Erziehungsanstalt des Rokokotyrannen Karl Eugen
von Wiirttemberg, schwer gelitten hat. In seinem Werk hat er sich sicher
seinen Zorn und seinen Freiheitsdrang von der Seele geschrieben. Nimmt
man Schillers spiitere negativen Auflerungen iiber die Akademie hinzu, die
dieses Bild bestiitigen, so wird man von der Unangreifbarkeit des iiberkom-
menen Riuberbildes iiberzeugt.

Eine genial hingeworfene Bemerkung Reinhold Schneiders anlilich sei-
ner Beschiftigung mit Schillers ,,Wallenstein“!, die Réuber seien doch
eigentlich eine Tragddie des Weltgerichts, reifdt hier ganz neue Perspektiven
auf, denen in den folgenden Ausfiihrungen nachgegangen werden soll. Das
eingangs erwiihnte ,,Riiuber*“-Bild wird durch sie nicht gerade widerlegt,
sondern nur ergéinzt und in seiner Einseitigkeit korrigiert.

Die geistigen Wurzeln der ,,Riuber® liegen ohne Zweifel in der so viel-
geschmiihten Akademie, die nach Schillers Abgang im Dezember 1780 in
»Karlsschule® umbenannt wurde. Konkret gesprochen liegen sie bei einer
Lehrerpersonlichkeit: dem Philosophie- und Asthetiklehrer Jakob Friedrich
Abel2. In seinem Unterricht war Abel nicht auf ein festes Lehrfach ein-
geschworen, vielmehr eine sehr lebendige, problematische Suchergestalt,
der dementsprechend auch auf Schiller eher als Anreger zum Selbstdenken
wirkte und nicht auf mechanische Erwerbung festgefiigten Wissens bedacht
war. Abel hat beim Herzog durchgesetzt, dafy die Philosophie zur zentralen,
alle iibrigen Gegenstiinde durchdringenden Disziplin wurde und damit der
Schule zu ihrem eigenen, fiir die damalige Zeit durchaus neuen und originel-
len Gesicht verhalf.

Als Philosophielehrer fiir Mediziner kam er nun mit Schiller direkt in
Berithrung. Was er an Psychologie und Ethik vortrug, war ganz von der Er-
fahrung her bestimmt. Nicht von festen logischen Schemata und Begriffen
ging er aus, sondern von der praktischen Lebenserfahrung. Durch einen leb-

1 Reinhold Schneider, Dimonie und Verklirung, Wien 1947, 45ff.
2 Vgl. Reinhard Buchwald, Schiller, Wiesbaden 1953, I, 184.

94



Schillers ,,Riuber* — cine Tragodie des Weltgerichts

haften Vortrag ri8 er seine Schiiler zur Begeisterung hin. Wie mufite aber
Schiller durch Abels Akademierede aus Anlaf} der jihrlichen Preisverteilung
vom Jahre 1776 gepackt worden sein! Das Thema war ein zentrales An-
liegen des Dichters und lautete in der damals iiblichen unbeholfenen Aus-
drucksweise: ,,Werden grofle Geister geboren oder erzogen, und welches
sind die Merkmale derselbigen ¢*

Die Antwort Abels war die der jungen Generation, wie sie auch Goethe
und die jungen Dichter des Sturm und Drang gegeben hitten: grofie Geister
entstehen immer in Zeiten der Giirung, sie folgen dem Drang ihrer Natur,
sie durchbrechen die Schranken von Sitte und Gewohnheit, sie leben einzig
der Leidenschaft, etwas Grofles zu wollen. Aber noch deutlicher, noch er-
regender wurde Abel, als er versicherte, daf} die Grofle des Menschen erst
geweckt wiirde durch die Widerstinde, die sie bei ihrer Umgebung finden.
Platon, Cato, Scipio seien erst durch ihren politischen Kampf gegen die
Staatsform des Despotismus gro3 geworden, die sie verachteten und be-
kiimpften, weil ihre Begeisterung dem Ideal der freien, menschlichen Demo-
kratie galt. Karl Eugen, ein exemplarischer Fall von Despotie, horte bei die-
ser Rede zu! Daf? sie unbeanstandet blieb, ist ein Zeugnis fiir seine Naivitiit,
auf jeden Fall aber eines fiir die relativ gro8e Freiheit, die trotz allem an
dieser Schule herrschte.

Wie sehr sprach Abel z. B. bei dieser Stelle seinen grofien Schiiler an: s as
Genie, voll Gefiihl seiner Kraft, voll edlen Stolzes, wirft die entehrenden
Fesseln hinweg, héhnend den engen Kerker, in dem der gemeine Sterbliche
schmachtet, reif3t sich voll Heldenkiihnheit los, fliegt dem koniglichen Adler
gleich weit iiber die kleine, niedrige Erde hinweg und wandelt in der Sonne.
Ihr schimpft, daB er nicht im Gleise bleibt, daB er aus den Schranken der
Weisheit und Tugend getreten. Insekten! Er flog zur Sonne®?,

Solche Worte konnten auf den siebzehnjihrigen Schiller nur als glin-
zende Rechtfertigung seines eigenen, immer mehr und mehr bewufit wer-
denden Ingeniums wirken. Noch mehr aber als Rechtfertigung seines Karl
Moor, der zum Riuber werden muf}, weil er ein Genie der Sittlichkeit ist.
Einer absoluten Sittlichkeit—und hier geht Schillers Uberzeugung iiber Abel
hinaus —, die iiber allen Denksystemen steht, weil sie gottlichen Ursprungs
ist. Thr ist das Genie verfallen, auch wenn es dariiber die Welt in Triimmer
schlagen miifite. ,,Genie® ist fiir Schiller in dieser Zeit der werdenden ,,Réiu-
ber* die Offenbarung einer sittlichen Weltordnung géttlichen Ursprungs.

Hiezu hat Abel mitgeholfen, wenn er seinen Schiilern an Hand von Szenen
aus Shakespeares ,,Othello den Kampf zwischen Sittlichkeit und Leiden-
schaft erkliirte. Da ,,sei Schiller ganz Ohr gewesen®, erzihlt Abel in seinen
Erinnerungen. In Shakespeares Menschen fand Schiller grofiartige Bilder
menschlicher Grofe, Verwirklichungen des Genies gegeniiber einer Welt
des Bosen, ergreifende Darstellungen grofier Menschlichkeit in ihrem Kampf

8 Zitiert bei Reinhard Buchwald a.a.Q. I, 195.

95



Heinz Rieder

und ihrem heroischen Untergang. Gegeniiber solchen Vorbildern muf3te ein
Klopstock erblassen. Shakespeares Bilderwelt des kiimpfenden, leidenden
und untergehenden Menschentums inmitten einer Welt der Gemeinheit hat
erst den Boden fiir Schillers erstes grofies Werk, die ,,Riuber®, geschaffen.

Die ,,Vorrede®, ,,geschrieben in der Ostermesse 1781, gibt den eigent-
lichen Schliissel des Werkes. Schiller spricht hier von dem Vorteil der dra-
matischen Methode, ,,die Seele gleichsam bei ihren geheimsten Operationen
zu ertappen®. Schiller will dadurch eine ,,Kopie der wirklichen Welt” ge-
ben, ganz im Sinn der Erfahrungs-Psychologie, die ihn Abel an der Aka-
demie gelehrt hatte. Abels These, man solle bei Untersuchungen dieser Art
nur seiner Erfahrung folgen, unterstiitzt und bekriftigt Schiller in diesem
psychologischen Experimentaldrama, das die Natur so zeigen soll und will,
wie sie ist. Ausdriicklich lehnt Schiller ,,idealische Affektationen®, wie sie
Klopstock, Haller, Gleim und die Bardendichter boten, ab. Dies ist um so er-
staunlicher, als er sich in seinen Laura-Gedichten geradezu in sie verrannt
hatte.

Schiller steht mit Abel auf dem Boden der Tatsachen, daf® der Geist des
Menschen abhéingig sei von seiner Natur und von seiner Umgebung. Diese
beiden Faktoren bestimmen die Richtung der Seelenkrifte; ihre Stirke aber
wird durch die Veranlagung, also durch Erbfaktoren bestimmt. Determinie-
rung und Selbsthestimmung halten sich also im Gleichgewicht.

Wo konnte hier der vielberufene Idealismus Schillers ansetzen? Schiller
bringt an dieser Stelle in die Experimental-Psychologie Abels noch einen
anderen Gedankengang hinein, nimlich Uberlegungen, die ihm aus der Lek-
tiire des Plutarch und der daraus erflossenen jugendlichen Begeisterung fiir
menschliche Gréfle zugetragen wurden. Grofie sieht Schiller nicht blof3 im
tugendhaften Heldentum, sondern auch im Bosen. Diese nach beiden Rich-
tungen sich entwickelnde ,,Grof3e® allein ist fiir den Kiinstler Schiller inter-
essant, reizt ihn zur Nachgestaltung in seinen Dramen.

Der Mensch wird also in ein doppeltes Koordinatensystem eingespannt.
Das eine wurde durch die Erfahrungs-Seelenkunde Abels gegeben: die
Menschheit zerfillt in die Guten und in die Bosen. ,,Es ist einmal so die
Mode in der Welt, daf? die Guten durch die Bésen schattiert werden und die
Tugend im Kontrast mit dem Laster das lebendigste Kolorit erhilt. Wer
also die wirkliche Welt schildern will, muf} auch das Laster mit hinein-
nehmen: ,,Wer sich den Zweck vorgezeichnet hat, das Laster zu stiirzen und
Religion, Moral und biirgerliche Gesetze an ihren Feinden zu richen, ein
solcher muf} das Laster in seiner nackten ‘Abscheulichkeit enthiillen und in
seiner kolossalischen Gréfie vor das Auge der Menschheit stellen.*

Aber das Laster interessiert eben nur in kolossalischer Grofle, womit das
zweite Koordinatensystem menschlicher Maglichkeiten sichtbar wird: der
Mitmensch in seiner Gréf8e oder seiner Kleinheit. Der gute Mensch interes-
siert nur, wenn seine Giite mit Grofe gepaart ist, der bose Mensch nur,
wenn er im Laster grof ist, wenn in ihm das Laster ,mitsamt seinem

96



Schillers ,,Rauber — eine Tragtdie des Weltgerichts

ganzen inneren Riderwerk entfaltet® wird. Erst bei einem solchen Men-
schen kann der Dichter ,,die vollstindige Mechanik seines Lastersystems®
auseinandergliedern. Die kleinen Lasterhaften interessieren nicht, genau so
wie die kleinen, dngstlichen, philistrésen Tugendmenschen.

Auf jeden Fall ist die Entscheidung zum Guten oder zum Bésen von einem
ganz bestimmten Denksystem abhiingig, dieses Denksystem wieder von einer
bestimmten Umgebung. Dadurch wird der Mensch aber nicht vollkommen
determiniert. An einer Stelle dieses Systems sieht Schiller, iiber Abel hin-
ausgehend, eine Liicke: nimlich an der Stelle, an der der Mensch sich seiner
Umgebung gegeniiber wiihlend verhilt. Der Mensch ist frei in der Entschei-
dung, welchen Gegenstinden seiner Umgebung er seine Aufmerksamkeit
zuwendet, er ist frei in der Wahl dieser Gegenstinde, frei in der Betrach-
tungsweise, in der Wertung seiner Umgebung. Trotz seiner an Abel gewon-
nenen naturalistischen Betrachtungsweise hat Schiller die menschliche Frei-
heit gesichert, die sittliche Selbsthestimmung des Menschen als Maglichkeit
und als Postulat aufgestellt.

Daf} der Mensch also die Méglichkeit hat, zwischen gut und bése zu wih-
len, daf’ ihm hier die freie Willensentscheidung gewahrt bleibt, darin zeigt
sich auch wesentlich das Verbleiben Schillers im Bereich des Christentums.
Schiller geht in dieser Richtung noch einen Schritt weiter, wenn er auch
noch im groffen Lasterhaften den Keim des gottlichen Weltschépfers zu er-
kennen glaubt. ,,Diese unmoralischen Charaktere®, heifdt es in der Vorrede,
»von denen yvorhin gesprochen wurde, mufiten von gewissen Seiten glinzen,
ja oft von seiten des Geistes gewinnen, was sie von seiten des Herzens ver-
lieren. Hierin habe ich nur die Natur gleichsam wortlich abgeschrieben. Je-
dem, auch dem Lasterhaftesten, ist gewissermafien der Stempel des gitt-
lichen Ebenbildes aufgedriickt, und vielleicht hat der groffe Bésewicht kei-
nen so weiten Weg zum groflen Rechtschaffenen als der kleine; denn die
Moralitit hélt gleichen Gang mit den Kriften, und je weiter die Fihigkeit,
desto weiter und ungeheurer ihre Verirrung, desto imputabler ihre Ver-
falschung.*

Damit rechtfertigt Schiller seinen Franz Moor ebenso wie spiter den un-
gemein subtileren, komplizierteren, vielschichtigeren Bésewicht Wallen-
stein. Mehr noch: die beiden Koordinatensysteme ,,Gut-bése® und ,,Grof3-
klein® werden in fruchtbarer Weise aufeinander bezogen, fruchtbar in Be-
zug auf die gesamte Dramen-Charakterologie Schillers.

Schiller geht es hier schon um die entscheidende Frage nach der sittlichen
Weltordnung. Und entscheidend kann sie nur sein, wenn die Welt Gottes
mit der des Teufels, des absolut Bosen, konfrontiert wird. Von ihm her erst
hebt sich die Welt des gottlichen Gesetzes wirkungsvoll ab, wird das ,,g6tt-
liche Ebenbild herbeigezwungen. Auf dem Weg iiber das Bose soll zugleich
der gottlose Materialismus der Aufklirung angeprangert werden. Aber das
ist nur die Nebenabsicht gegeniiber dem eigentlichen Anliegen, das, mit den
Worten Elisabeth Langgissers ausgedriickt, heil3t: ,,...im Schnittpunlkt

7 Stimmen 165, 2 97



Heinz Rieder

des ,,inter-esse* zu stehen, in dem Schnittpunkt des Koordinatensystems,
wo die eigentliche Entscheidung getroffen, wo der Kampf zwischen Gott und
dem Widersacher in dem Herzen des Menschen, um den es geht, ausgetragen
und wie von niederfahrenden Blitzen das verdeckte Schlachtfeld erhellt wird,
das tiefer liegt als das Schlachtfeld der Gegenwarts-Katastrophen: tiefer als
Stalingrad und Hiroshima, und auf das hingesehen, beide nur verdunkelte
Sinnbilder sind.** (Aus dem Aufsatz ,,Die Zukunft des christlichen Romans®.)
Der Gedanke, die Allmacht und Gerechtigkeit Gottes im menschlichen
Spiel sichtbar zu machen, ist noch ganz barock, die Zuspitzung auf das
Moralthema aber schon ganz Sechiller. Gott ist nicht nur der alttestamen-
tarische Richergott gegeniiber dem menschlichen Siinder, er ist auch der
Garant der sittlichen Weltordnung schlechthin, er 14t sie bis in das Innen-
leben jedes einzelnen Menschen wirken, sie wird in diesem Innenleben evi-
dent, soweit dieser Mensch eben ein ganzer Mensch ist, also nicht etwa in
der Halbschlichtigkeit eines philistrésen Daseins verharrt. Was fiir ein Ab-
stand gegeniiber dem Gottesbegriff der Aufklirung wurde hier erreicht!

In diesem Rahmen miissen die ,,Réuber*’ gesehen werden, von dieser Warte
her sind sie fiir die gesamte dichterische Welt Schillers geradezu ein Schliis-
selwerk. Schiller geht es um die menschliche Gréfle, oder, wie er es in der
Vorrede ausdriickt, um den ,,ganzen® Menschen. ,,Wenn es mir darum zu
tun ist, ganze Menschen hinzustellen, so muf’ ich auch ihre Vollkommen-
heiten mitnehmen, die auch dem Bosesten nie ganz fehlen. Wenn ich vor
dem Tiger gewarnt haben will, so darf ich seine schone, blendende Flecken-
haut nicht iibergehen, damit man nicht den Tiger beim Tiger vermisse...*
Erst die Kombination ,,Grof3-Bése** macht den der dramatischen Bearbei-
tung moglichen Helden aus, womit Schiller schon in der Vorrede dartut, dafs
sein Held die ,,grofle Canaille Franz Moor und nicht Karl ist. Von diesem
heif’t es im Vorwort, daf® ihn ,,das duflere Laster nur reizet um der Grifle
willen, die ihm anhiinget, um der Kraft willen, die es erheischet, um der
Gefahr willen, die es begleiten. Ein merkwiirdiger, wichtiger Mensch, aus-
gestattet mit aller Kraft, nach der Richtung, die diese bekémmt, notwendig
entweder ein Brutus oder ein Catilina zu werden. Ungliickliche Konjunk-
turen entscheiden fiir das Zweite, und erst am Ende einer ungeheueren
Verirrung gelangt er zu dem Ersten..., so war der seltsame Don Quixote
fertig, den wir im Riuber Moor verabscheuen und lieben, bewundern und
bedauern.” Karl Moor war also nicht in einem gleichgewichtigen Kontrast
zu Franz Moor angelegt, so daf} sich dann das Drama an den Polen zweéier
gegensitzlicher Helden entfaltet hiitte. Es hat vielmehr nur einen Helden,
den Iffland bei der Erstauffiihrung ganz in den Vordergrund spielte: I'ranz.

Dafiir spricht auch, wenn am Ende der Vorrede Schiller auf die Wirkungs-
moglichkeiten beim Publikum zu sprechen kommt. Auch hier geht es einzig
um das Laster: der Dichter soll sich mit dem Laster in seinem Werke nicht
zieren, der Leser sich nicht allein mit dem Schénen begniigen, ohne seinen

98



Yghy
¥

Schillers ,,Rﬁuber‘r‘ — eine Tragodie des Weltgerichts

hifflichen Hintergrund zu schitzen. Schillers Sorge gilt den kleinen Gei-
stern unter seinen Lesern, die aus dem Drama eine ,,Apologie des Lasters®
herauslesen kénnten.

Innerhalb der zwei Koordinationssysteme Grof3-klein und Gut-bése sind
die Figuren der ,,Rduber* eingespannt. Dem Moralisten Schiller ging es um
die Welt, in der Gott mit dem Satan um den Menschen kiimpft; dem Kiinst-
ler Schiller ging es um den vollendeten Charakter, der zum Guten oder zum.
Bisen neigen kann, der es aber mit Gréfle vollbringen muf, um zur Gestalt,
zum [elden der Dichtung zu werden.

Als drittes Anliegen Schillers muff man die bisher isoliert gesehene Ab-
rechnung mit seiner Zeit sehen. Sie ist etwas Sekundires, subjektiv gefiirbt
durch die Gérung der Pubertiit und das als Bedriickung empfundene Ver-
héltnis zu Karl Eugen und der Akademie, sozusagen eine Entladung von
HaB-Stauungen; aber dennoch gelenkt und hingeleitet in das Strombett des
Moralisten und Kiinstlers, gemessen und geformt aus dem Verlangen nach
einer sittlichen Weltordnung und nach der Gestaltung des groflen Charakters.

Von diesen drei Antriebstendenzen her ist die Dichtung geworden, hat sie
sich verfestigt. Die Figur des Franz wurde in ihr Leit- und Symbolfigur des
gehaflten Jahrhunderts. Franz ist der ins Diabolische verzerrte Aufklirer.
Hier will Schiller die letzte Konsequenz zeigen, zu der ein von Gott abgefal-
lener Vernunftglaube gelangen kann: zur nackten und schamlosen Prosti-
tution der Siinde. Franz ist der durch die Aufklirung verdorbene, siindig ge-
wordene Mensch.

Zum siindigen Menschen gehért die Leugnung eines rdchenden und stra-
fenden Gottes als einer letztlich moralischen Instanz. Dem Atheismus der
Aufklirung wird sozusagen die Maske abgerissen: es gibt keinen Gott, daher
auch keine moralische Instanz. Fiir den gottlosen Siinder wird der Mensch
zu einem geistig vollig ausgehéhlten Tier. Nur durch den Gebrauch der
Vernunft siegt eines der Menschentiere iiber das andere, einer Vernunft, die
eher als Schlauheit im Verderben des Mitmenschen zu bezeichnen ist.

Schiller hat hier den Materialismus seiner Zeit spekulativ zu Ende ge-
dacht oder genauer: er wollte zeigen, wie weit die Welt mit einem kon-
sequenten Materialismus kommen kann. Der Dichter wollte also keine Figur
der Wirklichkeit geben oder diese in einem Extremfall portritieren. Er hat
sich vielmehr ein letztes Extrem ausgedacht, es entworfen, konstruiert an
Hand der Modelle der Wirklichkeit, wie Orwell seinen grofen Bruder in
519845

Schiller wollte seiner Welt zeigen: so weit kann der Mensch kommen, der
nur Materie und Vernunft anerkennt. Es war also notwendig, Franz Moor
nicht nur zum Gottesleugner zu machen. Hand in Hand damit mufdte er als
krasser, riicksichtsloser Egoist erscheinen, dem das sittliche Gebot nichts
bedeutete, der jedes moralische Sentiment ausschaltete. :

Der perfekte Siinder, den Schiller also hinstellte, sieht sich und seine Mit-
menschen auf dem Niveau des Viehs. Franz Moor rechtfertigt darum seine

7% 99



Heinz Rieder

Mordabsicht gegen den Vater und Bruder so: ,,Ist die Geburt des Menschen
das Werk einer viehischen Anwandlung, eines Ungefiihrs, wer sollte wegen
der Verneinung seiner Geburt sich einkommen lassen, an ein bedeutendes
Etwas zu denken? Verflucht sei die Torheit unserer Ammen und Wirterin-
nen, die unsere Phantasie mit schrécklichen Mirchen verderben und grif3-
liche Bilder von Strafgerichten in unser weiches Gehirnmark driicken...*
av,2).

Zum Bild dieses Siinders gehort es, das Dasein des Gewissens zu leugnen.
Franz weigert sich, ,,an das Weihnachtsmiirchen zu glauben® (IV 2). Der
treue Diener Daniel hingegen fiirchtet, ,,daf® der Wurm des Gewissens mich
um mein letztes Gebet bringe, daf3 ich ein Greuel vor Gott und Menschen
schlafen gehen soll (IV, 2). Und wieder Franz: ,,Der milzsiichtige, poda-
grische Moralist von einem Gewissen mag runzlichte Weiber aus Bordellen
jagen und alte Wucherer auf dem Todeshett foltern — bei mir wird er nim-
mermehr Audienz bekommen® (IV, 2).

Franz hat ein klares Verhiiltnis zur Siinde: er begeht sie nicht aus Schwiiche,
sondern weil er sie begehen will. Er will Siinde auf Siinde héufen. ,,Bin ich
doch ohnehin schon bis an die Ohren in Todsiinden gewatet, dafd es Unsinn
wiire, zuriickzuschwimmen, wenn das Ufer schon so weit hinten liegt® (IV,2).
Franz ist sozusagen ein Perfektionist des Bosen. Seine Uberlegenheit gegen-
iiber anderen Menschen besteht darin, dal er wohl hemmungslos ist, nie
Skrupel hat, aber seinen Sa?glkismus hinter dem moralischen Raisonneur
verbirgt, hinter dem Heuchler der Tugend. So hat er scheinbar immer An-
wandlungen, in denen ihn das Grauen vor der Grofle des Lasters packt. So
z.B. 1,3: ,,Wenn es doch wenigstens einen Schleier hiitte, das garstige La-
ster, sich dem Auge der Welt zun entstehlen !*

Erst am Ziel lifft Franz die Maske fallen: ,,Nun sollt ihr den nackten
Franz sehen und euch entsetzen!* (II, 2). Nach dem angeblichen Tod des
Vaters tritt ein Tyrann die Herrschaft an, dem jede Menschlichkeit fremd
ist. Er ist der Despot, dem Ausleben zu gestatten die Siinde des Jahrhun-
derts war. Auch hier ist es wieder die Zeit, deren schreckliches Gesicht in
die eine Figur zusammengedringt wird.

Ernst Jiinger sagt einmal in seinem Roman ,,Heliopolis®, daf’ ,,die Ver-
bindung des Guten mit der Macht* den Menschen verschlossen sei. Schiller
und er haben die gleichen Erfahrungen, daher die gleiche Skepsis. Franz ist
darum ein Siinder durch Macht. Seine Grof3e liegt in einer geistigen, einer
intellektuellen Uberwindung und Beherrschung der materiellen Welt, in
einem Willen zur Unterwerfung seiner Umgebung, die seinem satanischen
Wollen dienstbar gemacht werden soll. ,,Soll sich mein hochfliegender Geist
an den Schneckengang der Materie ketten lassen?7** (II, 1), — so lautet seine
Frage, die die Verneinung in sich trégt.

Grof ist an Franz, das Bose mit Raffinement zu tun, sozusagen in den
tiefsten Verhiillungen des Natiirlichen, ja des Guten getarnt. Franz arbeitet
nie mit groben Mitteln, immer mit feinen. Seine ,,Verstellung® ist die in-

100



L

ST
7

! Scl:;illei's »,Riduber — eine Tragiodie des Weltgerichts

tellektuelle Einstellung auf den Partner, der genau das vorgesetzt bekommt,
was er horen will. Franz erfa’t die Situation intellektuell, er deutet seinen
Gegner als Psychologe. Voraussetzung ist hiebei sein Unglaube, oder viel-
mehr der Glaube an das grob Stoffliche, an die einfachen Triebe, wie Be-
gehren, Geiz, Angst, Feigheit usw. In der Todesangst der letzten Stunde erst
fillt der Unglaube von Franz wie Zunder ab. Die christliche Weltordnung
wird ihm und uns wieder gegenwiirtig, aber von der furchtbaren Seite des
richenden Gerichtes, das iiber den reuelosen Siinder gehalten wird. ,,— Und
wenn er gerecht ist, Waisen und Witwen, Unterdriickte, Geplagte heulen zu
ihm auf — und wenn er gerecht ist? (V, 1).

Die Grifie des Satans Miltons, von dem Schiller nachweisbar beeindruckt
war, bringt Franz nicht auf. Sein Ende hat den Charakter einer kliglichen
Flucht, in der er nur scheinbar die letzte Entscheidung an sich reif3t:,,,Ich
kann nicht beten... (steht auf). Nein, ich will auch nicht beten — diesen
Sieg soll der Himmel nicht haben, diesen Spott mir nicht antun die Hélle —
(V,1). Selbst zu der letzten Entscheidung, sich selbst auszulGschen, ist er
zunichst zu feig. Erst als sich Daniel weigert und er von allen verlassen ist,
greift er selbst zum Strick. Der Typ des Jahrhunderts stirbt so kliglich, wie
dieses Jahrhundert selbst in den Augen Schillers war+,

Denn das grofie Thema des Stiickes ist die Zerstérung und Wiederherstel-
lung der christlichen Weltordnung, des moralischen Gleichgewichtes, das
die gottliche Weltregierung darstellt. ,,Das Schicksal der Menschen stehet
unter sich in fiirchterlich schonem Gleichgewicht. Die Wagschale dieses Le-
bens sinkend, wird hochsteigen in jenem, steigen in diesem, wird in jenem
zu Boden fallen. Aber was hier zeitliches Leiden war, wird dort ewiger
Triumph; was hier endlicher Triumph war, wird dort ewige, unendliche Ver-
zweiflung® (V, 1).

Das wollte Schiller in dem Stiick zeigen — und er hat es iiberzeugend ge-
zeigt, weil er es aus einem starken und iiberzeugten Glauben an Gott, den
Weltenrichter, und aus einer tiefen Uberzeugung von der Notwendigkeit
einer moralischen Instanz auf Erden tat. Die Riicksichtnahme auf die Zeit
und ihre religitsen Anschauungen allein kann die groflartige Vision des
fiinften Aktes nicht erkliren. Schiller wollte diese seine Zeit unter die
furchtbare Drohung des Weltgerichtes stellen, er wollte sie dem Spruch die-
ses Gerichtes unterwerfen. Nicht nur in der letzten Szene, in jeder Szene des
Stiickes ist das Weltgericht da, das dieses von Gott abgefallene Jahrhundert
richtet. In dem Aufsatz ,,Die Schaubiihne als moralische Anstalt betrachtet®
heifdt es noch 1784: ,,Wenn die Gerechtigkeit fiir Gold verblindet und im

4 Kurt May geht in seinem Werk ,Friedrich Schiller, Idee und Wirklichkeit im
Drama‘* (Gottingen 1948) entschieden zu weit, wenn er S. 29 in dem Entschlu des Franz
zum Selbstmord das Wagnis des Menschen erblickt, ,,aus sich heraus der gottlichen All-
macht die Grenze zu setzen*. Dies widerspricht dem Wesen des Selbstmordes nach christ-
licher Auffassung, die in diesem Fall fiir uns bindend ist, da das ganze Drama die christ-
liche Ethik als verbindlich angenommen hat. Die Grofle des Franz liegt in seinem Salia-

ftismus, nicht in seinem Ende.

101



4

Heinz Rieder

Solde des Lasters schwelgt, wenn die Frevel der Miichtigen ihrer Ohnmacht
spotten und Menschenfurcht den Arm der Obrigkeit bindet, iibernimmt die
Schaubiihne Schwert und Waage und reiflt das Laster vor einen schreck-
lichen Richterstuhl®.

Eine feudale, vom Gift der Aufklirung angekriinkelte, moralisch ver-
morschte Welt ist die Welt der ,,Riuber®. Schiller zeigt die- Gesellschafts-
ordnung, wie er sie vorfand und erlebte, chne eine neue aufzurichten. Denn
die Riuberwelt, in die sich die Emigranten dieser Gesellschaft fliichten, ist
moralisch genau so zu verurteilen, wie die blutsaugenden Duodezfiirsten, die
Soldatenhiindler und von Machtrausch besessenen Autokraten auf ihren
Schléssern und Herrensitzen, die dieses Deutschland des sterbenden rémi-
schen Reiches deutscher Nation knechteten. Mit voller Absicht ist der Unrat
eines ganzen Jahrhunderts hier zusammengekehrt und in einer unnatiir-
lichen Ballung der Schandtat und des Verbrechens aufgehiiuft worden. Denn
ein zu innerst Emporter wollte hier zur Empérung mitreifien, wobei es ihm
nicht blof} um das politische System, sondern um das ganze philistrése
Heuchlertum der deutschen Welt ging.

Das Stiick hiitte Ilkrasit in seiner Zeit sein kénnen, aber sie war noch nicht
reif. Fast sieben Jahre war es noch bis zur Franzosischen Revolution. Schil-
ler wiire auflerdem mifiverstanden worden, denn sein Stiick meinte nicht
eine Revolution staatlicher und gesellschaftlicher Verhiltnisse, sondern eine
Revolution der Moral. Der Mensch erhob sich hier gegen ein unmenschliches
System des Immoralismus, gegen ein Netz teuflischer Verbrechen, das Men-
schen im Rahmen der feudalen Ordnung aufgerichtet haben. Schiller will
seine Zeit vom Satanismus reinigen, es geht ihm um die Wiederaufrichtung
der christlichen Moral, wobei er das Feudalsystem als gegeben hinnimmt.
Oder medizinisch ausgedriickt: eine Krankheit des Leibes muf} bekiimpft
werden. In diesem Sinn ist das Motto zu verstehen, das Schiller vor sein
Werk setzte: ,,Quae medicamenta non sanant, ferrum sanat, quae ferrum
non sanat, ignis sanat* (Hippokrates). Der ganze Impetus des Weltverbes-
serers Schiller ist mit diesem Zitat ausgedriickt.

Die Sorge Schillers ist es, um es mit den Worten Karls zu sagen, ,,daf} zwei
Menschen wie ich den ganzen Bau der sittlichen Welt zugrunde richten wiir-
den®. Was getan wurde, kann nicht mehr ausgelscht werden. Doch die
wahre Grofie besteht darin, ein personliches Opfer zu bringen, ,,womit ich
die beleidigten Gesetze versohnen und die mifihandelte Ordnung wiederum
heilen kann. Sie bedarf eines Opfers...” (V,2). Das grofite Opfer, das ein
Mensch iiberhaupt bringen kann, ist das Opfer fiir die sittliche Weltordnung,
ihre Mehrung oder ihre Wiederherstellung. In einem solchen Opfer liegt das
Unterpfand dafiir, dafl der Mensch wieder zu seiner Wiirde aufsteigen kann,
der er durch seinen Abfall zum Bésen entglitten war. Damit ist der Weg be-
zeichnet, der Schiller iiber die ,,Riuber* hinausfiihrte.

102



