Umschau

kennen, daf3 das Gymnasium des Rah-
menplans in die Breite, nicht in die Tiefe
geht, Bildung und Erziehung aber voll-
enden sich, indem sie die Tiefe ergrei-
fen.

22. Auflockerung der Oberstufe. Da man
keinen Mut hat, die Oberstufe wirk-
lich zu entlasten, keinen Mut, bei den
vielen Fichern wichtige und weniger
wichtige zu unterscheiden, will man es
nun weitgehend der Vorliebe (meist
wird es der Drang zum Leichten sein)
des Schiilers iiberlassen, welche Fécher
er zusammenstellt. Man sollte sich dazu
durchringen, Religion, Deutsch, Ge-
schichte, die Fremdsprachen, Mathema-
tik, und vielleicht noch Physik zu ver-
bindlichen Fichern zu erkliren. Das ge-
hért zur wahren Bildung, d. h. der Be-
stimmung des menschlichen Verhilt-
nisses zu Gott, zu seinem Volk, zu den
Wurzeln der Vergangenheit, zum Ne-
benmenschen, zur Korperwelt. Dazu
kimen noch die Leibesiibungen. Alles
iibrige, auch gegebenenfalls Philoso-
phie, sollte Sache freier Arbeitskreise
sein. Der Gedanke, die Oberstufe auf-
zulockern, um dem Schiiler Gelegenheit
zu geben, sich in seinem Leistungsfach
auszuzeichnen, heif3t in das Nest der all-
gemeinbildenden Schule fachschulische
Kuckuckseier legen.

23. Eines hat der ,Rahmenplan® er-
reicht: jeder Kreis, der sich um Bil-
dung und Erziehung miiht, ist in Auf-
regung geraten. Es zeigt sich auch, wie
unbefriedigt eigentlich jeder mit dem
heutigen Zustand ist. Es scheint uns, es
sei bisher niemand aufgetreten,dem man
ein grundsiitzliches ,,Alles beim Alten
belassen® nachsagen konnte. Es scheint
nur dort zu sein, wo Ménner und Frauen
der Praxis seit den nach 1945 geschaf-
fenen Plinen immer wieder erleben, dafy
bald das, bald jenes als , Kleinreform®
vorgeschrieben wird. Sie wollen end-
lich einmal wirklich ruhig arbeiten, um
dann giiltige Erfahrungen zu sammela.
Auffallend — oder auch nicht — ist es,
,»daBd jene politischen und beruflichen
Organisationen, die sich auf dem Ge-
bietderPéddagogik dem Liberalismus und
Interkonfessionalismus verschrieben ha-

ben, den Rahmenplan lebhaft begrii-
Ben” (Bischof Dr. J. Pohlschneider,
Aachen). Es gibt rein negative Haltuag
und Verwerfung des Ganzen bei einzel-
nen Auerungen. Die Mehrzahl der St :1-
lungnahmen aber nehmen den Plan
ernst, sogar sehr ernst. Die gehaltreich-
ste ,,Stellungnahme und Gegenvorschlag
zum Rahmenplan® gab das Deutsche In-
stitut fiir Bildung und Wissen herans
(Diisseldorf 1959, Schwann). Da Erzie-
hung und Bildung keine apriorischen
Wissenschaften sind, sondern besser den
Kiinsten zugeordnet werden, sollte man
auch nicht alle Schulen auf ein Neues
verpflichten, das sich vielleicht als Fehl-
schlag erweist. Unter der Verpflichtung,
das zu lehren, was den Staatsbiirger bil-
det, sollte man es einzelnen Schulen ge-
statten, neue Wege zu suchen und zu
gehen. Was sich da als bester Weg er-
weist, kann man dann, nach geniigend
langer Erfahrung, auf andere Schulen
iibertragen. Das war der Weg der Schu'e
vom Altertum bis zum 18. Jahrhundert.
AufSere Gleichférmigkeit mag fiir ,,Stan-
dard“waren und ,,Standard“verpak-
kung gelten, nie aber fiir die Bildung
von Menschen. Wenn der Staat der
Schule, insbesondere der,,freien‘‘ Schule
Freiheit gibt, sichert er am besten seine
eigene I'reiheit und die seiner Glieder.

Hubert Becher SJ

Vorposten Toumliline

Auf der Ersten Internationalen Studien-
woche iiber Mission und Liturgie in
Nymwegen im September 1959 hat
Erzbischof Cordeiro von Karachi die
Bildung von Zentren liturgischer Er-
neuerung vorgeschlagen und angeregt,
damit die Kloster derjenigen Orden zu
betrauen, die sich bisher schon beson-
ders um die Liturgie bemiiht haben.
Gleichzeitig forderte er auch mehr Nie-
derlassungen kontemplativer Orden in
den Missionsgebieten (vgl. Herder-Kor-
respondenz XIV [1959] 57).

Es ist iiberaus bezeichnend fiir einen
tiefgehenden Wandel im innerkirch-
lichen Haushalt, dal® hier ganz offen

389



Umschau

Liturgie und kontemplatives Leben in
den Dienst des missionarischen Auf-
trags gestellt werden. Galten und gel-
ten doch bisher in weiten Kreisen die
eine fiir das verbhorgenste Arcanum im
innersten Heiligtum und das andere als
die zarteste Bliite hochster Geistigkeit,
die man den raunhen Stiirmen einer noch
rohen und ungefiigen Christenheit nicht
aussetzen konne. Indessen ist der apo-
stolische Elan einer Therese von Lisi-
eux und die erobernde Bruderlicbe eines
Charles de Foucauld nicht ohne Frucht
geblieben. Die liturgische Erneuerung
hat nicht nur mehr und mehr die Li-
turgie erneuert und belebt, sondern der
ganzen Kirche zu einem neuen Selbst-
verstindnis und einer glanbwiirdigeren
Selbstdarstellung verholfen. Liturgi-
sches Apostolat schlechthin; liturgi-
sche Pastoral wurde zum Ansatzpunkt
fiir eine Gesamtpastoral, so da} sich
vor allem in Missionslindern ein sinn-
voll gestalteter Gottesdienst als bestes
Mittel umfassender Katechetik und ver-
tiefender Einweihung erweist. Zugleich
aber tritt der nicht-christlichen Umwelt
in einer monastischen, familienhaft ge-
ordneten briiderlichen Gemeinschaft,
ihrem Gebetsdienst, ihrem Liebeswerk
und schlichten Arbeit zusammen mit
der Urgestalt der Kirche zu Jerusalem
auch ihre reinste Existenzweise als Un-
terpfand und Vorglanz ihrer Vollen-
dungsform wirmend und werbend vor
Augen, — nicht verstellt durch das All-
zuviel geschichtlicher Ubermalungen,
unbelastet von kolonialer Machtgebirde,
imperialem Prestigezauber, organisa-
torischer Herrschgewalt. Es ist die
Weise, wie die Kirche sich ausliefert,
miitterlich empfingt und umfingt, al-
len alles wird. Dabei soll nichts Ge-
wordenes verneint, wohl aber Werden-
des und Keimendes gefirdert und er-
mutigt werden.

In giinzlich unerwarteter Weise sind
in den letzten Jahren die ostlichen
Hochreligionen: Buddhismus, Hinduis-
mus und Islam, missionarisch aktiv ge-
worden, und zwar diesmal in Richtung
auf den Westen. Da wir nun aber nicht
mehr im Zeitalter bewaffneter Religi-

390

onskriege leben, fithlt sich die Christen-
heit also zu einem geistigen Wider-
stand und Gegenangriff herausgefor-
dert. Auch von daher gesehen, kommt
dem missionarischen Einsatz kontem-
plativer und liturgischer Gemeinschaf-
ten eine ganz besondere Bedeutung zu.

Das Benediktinerkloster Toumliline
in Marokko ist ein solcher Ort einer
Neu-Begegnung von Christentum und
Islam. Gerade zwischen diesen beiden
geistigen Michten und ihren politi-
schen Inkarnationen, den christlichen
und den islamischen Staaten, haben
sich fast uniibersteigbare Mauern auf-
gerichtet. Aus dem Gegeneinander und
Nebeneinander wurde nie eigentlich
ein Miteinander und Zueinander; aus
der Gegnerschaft wurde kaum je in
der Geschichte eine echte Begegnung,
schon gar nicht in den von europiisch-
christlichen Miichten beherrschten Ko-
lonien und Protektoratsgebieten, wie
etwa in dem Frankreich unterstellten
Marokko.

Als im Jahre 1952 eine kleine Gruppe
franzosischer Monche aus der Abtei En-
calcat damit begann, die Mauern einer
verlassenen Ferienkolonie am Hang des
Mittleren Atlas im Herzen Marokkos
unter berberischer Bevolkerung zu einer
klgsterlichen Niederlassung auszubauen,
wollten sie nichts anderes, als in der
Stille und Einsamkeit nach der Regel
St. Benedikts Gott suchen. Aber sie waf3-
ten auch, da} man Gott weder suchen
noch finden noch liehen kann, wenn man
nicht den Nichsten sucht, findet und
liebt. Wer aber war hier der Nichste?
Armes, zerlumptes Volk aus der Umge-
bung, islamischen Glaubens, barbari-
scher Mundart. Ferner: zur Arbeit an-
gehaltene marokkanische Kriegsgefan-
gene und ein paar franzosische Offi-
ziere und Wachmannschaften. Die Mon-
che nahmen sich der Armen an, beschiif-
tigten sie beim Bau, erteilten ihnen érzt-
lichen Rat und soziale Hilfe, gewannen
das Vertrauen der zum Teil eltern- und
heimatlosen Kinder und erwiesen den
gefangenen Marokkanern mildtitige
Liebe, was ihnen Tadel und Feindschaft
der aufsichtfithrenden Franzosen ein-



Umschau

trug, — also gerade derer, die ihnen von
Natur her eigentlich die ,,Nichsten® ge-
wesen wiiren.

Kein Wunder, daf im Volk ein Stan-
nen anfing: ,,Ich glaubte, alle Christen
wiiren bose®, sagte ein Kind, ,,jetzt sehe
ich, daf} es auch gute gibt.” Bald hief3 es
allenthalben: ,,Die Minner von Toum-
liline, — das sind wahre Moslem, Gliu-
bige!” Und man erinnerte sich an jenen
Spruch des Koran (V,82), in dem es
heifdt: ,,Du wirst sehen, daf} die, die uns
Glaubigen am niichsten stehen, die sind,
die von sich sagen: wir sind Christen.
Unter ihnen finden sich Priester und
Ménche, Menschen, die nicht vom Stolz
aufgebliht sind.*

So wurden, im Mafle die Mauern
des Klosters wuchsen, die Mauern des
Mif3verstehens und der Feindschaft nie-
dergerissen. In den Wirren der Unab-
hingigkeitskimpfe (1953-1956) blieb
die Niederlassung der Benediktiner un-
angefochten. Die Marokkaner hatten
verstanden, daf® diese Franzosen keine
kolonialen und imperialistischen Ab-
sichten hatten, sondern in ihrer Mitte
nichts anderes wollten, als ein christ-
lich-religioses Leben fithren. Gleich
nach der erlangten Unabhingigkeit er-
wies ihnen Kénig Mohammed V. und
seine Familie Vertrauen und Acbtung.
Kein Zweifel war moglich: diese Mén-
ner lebten gerade aus ihrer religitsen
Uberzeugung heraus in Ehrfureht vor
der seelischen Freiheit ihrer Mitmen-
schen. Von ihnen war keine Vergewal-
tigung irgendwelcher Art zu fiirchten.
So konnten sie sich auch im neuen Ma-
rokko selbst vélliger Freiheit erfreuen
und sich eine immer weiter ausstrah-
lende Wirkung sichern.

Um den innersten Kern des mona-
stisch-liturgischen Lebens legte sich zu-
nichst ein Ring christlicher Liebesti-
tigkeiten am Nichsten. In steigender
Zahl werden von einer Krankenstation
die Bediirftigen der Umgebung betreut,
wobei ein Monch als Arzt und ein ande-
rer als Gehilfe, sowie holliindische Krao-
kenpflegerinnen und einige Maroklka-
ner titig sind. Die Inanspruchnahme
der Krankenstation beliduft sich an ein-

zelnen Tagen bis zu 120 Kranken; im
Jahre 1958 wurden mehr als 20000 LeZ-
dende gezihlt, denen drztlicher Rat uud
medizinische Hilfeerteilt werden konnte.
Neben dieser sozial-caritativen Titig-
keit steht die pidagogische: ganz ohne
jede Absicht wuchs den Ménchen von
Toumliline eine erzieherische Aufgabe
an der verwahrlosten und elternlosen
Araber- und Berberjugend zu. Mit dem
sicheren Instinkt von Naturwesen hat-
ten die Kleinen gemerlkt, daf’ bei diesen
fremden, sanften Minnern Giite und
Geborgenheit zu finden wire. So schlos-
sen sie sich ihnen gleich von Anfang an
und gliederten sich schliefflich der be=-
nediktinischen Familie ein. Einige woh-
nen nun stindig im Kloster und erler-
nen ein Handwerk, andere besuchen
mittlere und héhere Schulen im Lande
oder sogar in Frankreich. Alle — an fiinf-
zig — verbringen ihre Ferien bei den
Monehen, als hitten sie dort ihr El-
ternhaus. Dabei bleiben sie gliubige
Moslem und Anhiénger des Propheten.

Schon das allein wire fiir eine Ge-
meinschaft von etwa vierzig Monchen,
die sich auf etwa 40 ha Land durch ih-
rer Hinde Arbeit zudem noch selbst er-
nihren miissen, allermeist genug an
hingebender Leistung und liebendem
Dienst. Aber wo Leben ist, da regen sich
immer neue Zeugungen und Bezeugun-
gen: so trafen sich im Umkreis des
Klosters junge Franzosen aus dem Mut-
terland und aus den europiischen Stéd-
ten Marokkos mit marokkanischen Stu-
denten der mohammedanischen Univer-
sitit in Fes, der berithmten Karouine,
und aus solchen Begegnungen entwik-
kelten sich die ,,Internationalen Som-
merkurse von Toumliline®, die nun be-
reits zu einer stehenden Einrichtung
geworden sind.

Alljihrlich treffen sich in wachsen-
der Zahl junge Menschen aus Europa,
Afrika, dem Mittleren Osten und Ame-
rika im Schatten der Steineichen des
friedlichen Klosterbezirks: Christen,
Moslem, Juden. In systematischen Vor-
triigen und in freieren Arbeitskreisen
werden aktuelle Fragen der Familien-
ordnung und des Staatsaufbaus, der Be-

391



Um_schau

ziehungen zwischen Rassen, Kulturen
und Religionen, zwischen Technik und
Humanismus, technischer Zivilisation
und Entwicklungsléndern erértert und
in einem Klima freundschaftlichen Gei-
stes einer Klirung entgegengefiihrt.
Wihrenddessen geht der klosterliche
Alltag der Manche seinen ruhigen Gang
und begleitet still und unaufdringlich
das Gesprich der geistig und kulturell
so verschiedenartigen Welten.

Ein neuer — oder wenn man will: ein
sehr alter Typ von ,,Mission ist hier
entstanden. ,,Wie mich der Vater ge-
sandt hat, so sende ich euch!” Die Sen-
dung Christi in die Menschheit, die Sen-
dung der Apostel in die Welt geschah
aber in Selbstentiuflerung, Armut und
Preisgegebenheit, und gerade dadurch
wirkte sie zeugend und iiberzeugend.
Der Islam kennt und liebt Christus,
aber von der historischen Machtgestalt
der Kirche und seiner Begegnung mit
ihr in den Kreuzzugszeiten ist ihm ein
tiefes Trauma geblieben, das durch die
Epoche des europiischen Imperialismus
nicht gerade Linderung oder gar Hei-
lung gefunden hat. Wenn ihm das Chri-
stentum glaubwiirdig erscheinen soll, so
muf’ es ihm zuallererst einmal liebens-
wiirdig entgegentreten, oder wie es
schon formuliert wurde: statt der Lieb-
losigkeit der Macht muf3 ihm die Macht-
losigkeit der Liebe begegnen. Das aber
ist das wagemutige Zeugnis der Mon-
che von Toumliline.

Notwendigerweise befinden sie sich in
einem islamischen Staatswesen im Vor-
feld der Mission. Aber nicht iiberall ist
Afrika in gleicher Art verfafit und un-
zugiinglich. Vielmehr sind weite Teile
von Schwarz-Afrika heute zum Span-
nungsfeld religioser Krifte geworden,
die unter gleichen Ausgangsbedingun-
gen kimpfen. Dem Christentum bieten
sich gewaltige Moglichkeiten, im Mafe
wie es sich seiner Allianz mit den Ko-
lonialméchten begibt und sich briider-
lich dienend vor Vélkern des Schwarzen
Erdteils auftut. Die traditionelle Mis-
sion ist in Afrika vor ganz ungeheure
Probleme gestellt, die vor allem durch
den Einbruch des technischen Zeitalters

392

heraufbeschworen worden sind. Die Vil-
ker des Kontinents sind in Bewegung
geraten, ihr altes Stammesgefiige ist zer-
brochen, sie befinden sich in einem Zu-
stand der Volkerwanderung, vergleich-
bar dem Europa der christlichen Friihe.
Gerade hier aber bietet sich als schon
erprobtes Heilmittel die monastische
Lebensform verwurzelter Gemeinschaf-
ten an wie ein ruhender Pol in der Er-
scheinungen Flucht. Die Ménche von
Toumliline fithlen sich auf ihrem Ho-
hensitz in Marokko gleichsam auf Vor-
hut. Aus der wachsenden Vertrautheit
mit der afrikanischen Mentalitit glau-
ben sie, den europdischen Abteien, die
dem Rufe Papst Pius’ XIL. in seiner er-
schiitternd eindringlichen Enzyklika
»lidei Donum® von 1957 Folge leisten
und in Afrika Niederlassungen griin-
den wollen, mit Rat und Tat helfen zu
konnen. Sie selbst sind bereit, an der
Elfenbeinkiiste eine Griindung zu unter-
nehmen und jene Erfahrungen zu ma-
chen, die bei aller theoretischen Vor-
klarung nicht vorausgeahnt werden und
durch keine noch so umsichtigen Uber-
legungen vermieden werden konnen.

An Vorklirungen und Uberlegungen
hat es indessen nicht gefehlt: im An-
schluff an die Sommerkurse 1959 fand
in Toumliline eine eigene Expertenta-
gung statt, die erst einmal die grund-
siitzlichen Fragen nach dem Verhiiltnis
von Mission und Kontemplation erorterte
und sich dann auf einen Erfahrungs-
austausch auf Grund des vorliegenden
Materials aus bereits bestehenden Griin-
dungen einlie3. Dabei zeigte sich, daf3
das Betreten von Neuland fiir den alten
monastischen Orden selbst zuniichst ein-
mal eine ungeahnte Verjiingung und
Erneuerung bedeuten wiirde, gewifs nicht
ohne Riickwirkung auf seine Gestalt in
den Lindern der alten Christenheit. Das
Problem der Anpassung an die Umwelt
stellt sich den afrikanischen Griindun-
gen in ganz akuter Form, weil sie von
vornherein darauf angelegt sind, mog-
lichst bald im Lande zu verwurzeln und
Nachwuchs aus der einheimischen Chri-
stenheit zu formen.

Paulus Gordan OSB



