Abstrakte Malerei

HERBERT SCHADE S]

Zu den merkwiirdigen Vorgingen in der Kunstgeschichte gehort das Schwin-
den des Gegenstandes in der Malerei des 20. Jahrhunderts. Der Maler, der in
besonderer Weise als Verwalter der sichtbaren Welt galt, verzichtet auf die
dullere Erscheinung der Dinge und bemiiht sich, in Formen und Farben Er-
fahrungen auszudriicken, die sich dem Auge nicht erschlieffen. Man hat diese
Malerei abstrakt genannt, und der Begriff hat lingst die Offentlichkeit er-
obert. Michel Seuphor beschreibt ihn wie folgt: ,,Ein Gemilde ist dann ab-
strakt zu nennen, wenn darin nichts mehr von der gegenstindlichen Wirk-
lichkeit zu erkennen ist, die unsere gewohnte Lebenswelt ausmacht.”? Die-
ser Begriff ist jedoch — wie viele Stilbezeichnungen der Kunstgeschichte
(z. B. gotisch, barock, romantisch) — fragwiirdig und vorwiegend negativ.
Laien und Kiinstler, Kritiker und Wissenschaftler aber haben sich auf dieses
Wort — eine Konvention — festgelegt. Weil diese Ubereinkunft nicht mehr
aufzugeben ist, mag die Formulierung stehen bleiben. Bedeutsamer als das
Wort ist die Wirklichkeit, die sich hinter dieser Bezeichnung verbirgt. Ebenso
scheint wesentlich, daf3 die abstrakte Malerei schon ein halbes Jahrhundert
alt ist. Zahlreiche Kiinstler malen gegenstandslos. Ein eigenes Lexikon der
abstrakten Malerei bietet allein iiber sechshundert Biographien. Und die Aus-
stellung IT documenta Kassel (1959) erzeugt sogar den Eindruck, daf’ diese
Malerei die legitime Kunst des 20. Jahrhunderts sei. Dariiber hinaus kennen
wir christliche Kiinstler, die diese Malweise pflegen. Im modernen Kirchen-
bau erscheint die gegenstandslose Kunst wie selbstverstiindlich.

Dieser geschichtliche Tatbestand mahnt also zur Zuriickhaltung im Urteil.
Noch nachdenklicher wird man, wenn man nach Autorititen Ausschau hilt,
die dem unkundigen Betrachter Richtlinien bieten konnten. Kiinstler, Kunst-
historiker und Theologen machen iiber diese Malerei so gegensitzliche Aus-
sagen, daf® man an ihrer Problematik zu scheitern meint. Diese Aussagen
miissen zunichst beachtet werden.

Der StreIT DER MEINUNGEN

Die ernsten Angriffe gegen die abstrakte Malerei gehen von grundsitz-
lichen Erwiigungen philosophischer Art aus. Man fiirchtet, dafl diese Mal-

1 Michel Seuphor, Lexikon abstrakter Malerei, Miinchen-Zirich 1957, 12.

6 Stimmen 167, 2 81



Herbert Schade

weise das Wesen der Welt und des Menschen in Frage stellt. So sieht H. Sedl-
mayr in der abstrakten Kunst die Gefahr eines Umschlagens ins Sinnlose:
»Die ganze autonome Musik, eine musikalische Logistik, bewegt sich letzten
Endes ,auf das Absurde zu‘. .. Riickblickend erkennen wir, die Analogie die-
ses Vorgangs zu den Endphasen der ganz absolut gewordenen Malerei.*?
Wesentlich ist Sedlmayrs Unterscheidung einer gegenstandslosen Malerei
mit intendierter Bedeutung und einer Malerei ohne Bedeutung. Historisch
gesehen ,ist die ,gegenstandslose Malerei mit intendierter Bedeutung® noch
das letzte Kapitel der alten Kunst. Sie ist in ihrer Weise, wenigstens der Ab-
sicht nach, noch ,transzendent® in einem sehr konkreten Sinn: sie will als
Malerei etwas geben, was die sichtbare Malerei ithersteigt.*“3 ,,Der Bruch
wird eklatant, wenn das gegenstandlose Bild zur Chiffre eines Belichigen
wird, wenn in dem Bild eine ihm passend erscheinende Bedeutung zu ergiin-
zen der subjektiven Willkiir des Betrachters iiberlassen wird.“4 ,,Erst diese
gegenstandslose Kunst ohne Bedeutung stellt das Extrem einer von allen
;fremden‘ Beimengungen gereinigten, einer ganz ,autonomen’ Malerei dar.**5
In dieser Malerei sicht Sedlmayr die Gefahr eines Umschlagens ins Sinnlose.
Sicher verdient diese Warnung Beachtung. |

Selbst unter den Vertretern der Moderne haben sich Stimmen gegen die
abstrakte Malerei erhoben, unter denen die Aulerungen Kahnweilers beson-
dere Aufmerksamkeit beanspruchen.

Daniel Henry Kahnweiler wurde 1884 in Mannheim geboren, lebt aber
seit dem Beginn des Jahrhunderts in Frankreich und ist einer der bedeutend-
sten und erfolgreichsten Kunsthindler der Gegenwart. Vor allem hat er
die Werke der Fauvisten und Kubisten verkauft. Sein Buch iiber den Kubis-
mus ist grundlegend. Auf einer Diskussion in Baden-Baden im Oktober des
vergangenen Jahres hat sich Kahnweiler ebenfalls sehr scharf gegen die ab-
strakte Malerei gediuRRert. Er ging davon aus, dal der grofien Maler des aus-
gehenden 19. Jahrhunderts nur wenige waren, die im Gegensatz zum Publi-
kum standen. ,,Wie verschieden ist das aber von der heutigen Situation bei
grofien Ausstellungen, wie bei der letzten Biennale in Venedig, wie bei der
sogenannten Biennale der Jungen, die gerade in Paris stattfindet, und wie
bei der documenta II. Da entriistet sich niemand mehr, da gibt es keinen
Anlaf} zu lachen, da ist die geometrische, lyrische Abstraktion, der Tachis-
mus, das Action painting, und alle diese Richtungen liefern Werke, die der
Bourgeoisie keinen Anlaf} zum Widerspruch geben . .. An diesen neuen Wer-
ken, die nichts darstellen, kann der Beschauer Gefallen finden oder nicht.
Zur Entriistung ist kein Grund mehr. Da diese ,Pseudomaler* — gestatten
Sie mir den Ausdruck — aber bei ihren Farbarrangements stets doch, ob sie
wollen oder nicht, auf Gefilligkeit abzielen, so ist dieser Wandschmuck ge-
wohnlich angenehm. ,Pseudomaler’, sagte ich; denn ihren Werken mangelt

2 Hans Sedlmayr, Die Revolution in der modernen Kunst, Hamburg 1955, 53.
8 ebd. 33.
4 ebd. 35. 5 ebd. 36.

82



Abstrakte Malerei

das wahre Wesen der Malerei: die Mitteilung. Der wahre Maler, selbst er-
regt durch ein Seherlebnis — ich betone: Seherlebnis — will dieses mit sei-
nen Mitmenschen teilen. Eben dieses Miterleben mit dem Kiinstler ist es,
was fiir den Beschauer den Kunstgenuf3 auslést. Die Malerei ist eine Schrift,
eine Schrift dazu, die unsere Auflenwelt schafft. Wenn aber von Seelen-
zustinden und anderem Unsinn gesprochen wird, von nichts darzustellenden
Bildern, so bleibt das eitel Geschwiitz. Der Urheber dieser Bilder — spriche
er selbst davon — bewiese nur, daf’ er nicht als Maler fiihlt. Die nichtdar-
stellende Malerei unserer Zeit ist in Wahrheit Kunstgewerbe, nichts ande-
res. Die wahre Malerei bringt Zeichen hervor, die — richtig gelesen — die
Auflenwelt der Beschauer schaffen. Aber dieses priitentiose Kunstgewerbe
hat sich heute iiber die ganze Welt ausgedehnt. Das sollte uns auch den
Schliissel geben zu seinem wahren Wesen. Eine solche allgemeine Verbrei-
tung hat es schon einmal gegeben: Die akademische Salonkunst der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts beherrschte ebenfalls ganz Europa und Ame-
rika. Thre schalen Erzeugnisse, die sich iiberall dhnelten, fiillten die Museen.
Wo sind sie heute? Nur in ein paar Provinzmuseen sieht man noch ihre letz-
ten Vertreter ... Was sich heute als Avantgarde breit macht, ist Akademik,
nichts anderes. Was ist denn Akademik ¢ Es ist die Verwendung von Formen,
von Techniken, deren wahres Wesen verloren ging. Was sind Abstraktion
und ihre Folgeerscheinungen anderes als akademische Mifiverstindnisse von
Fauvismus, von Kubismus, von Surrealismus? Man vergif$t z.B., daf® das
sogenannte Tropfelsystem und so vieles andere Zufillige von der Ecriture
automatique, von der automatischen Schrift des Surrealismus herkommen,
sogar vom Rorschachtest, von dem ich gar nicht reden will. Die Verwendung
von Fremdmaterialien — wie bei den Kubisten schon 1912 — in Bildern, mit
Sand, mit Asche und geklebtem Papier, setzt sich fort bei gewissen Sur-
realisten, bei Masson, bei Max Ernst, von anderen Techniken bei diesen gar
nicht zu reden. Aber schon ein Schwitters hat die Griinde nicht mehr ver-
standen, die diese Techniken rechtfertigten ... Das Argument der Anzahl
wendet sich sogar gegen die, die es anwenden. Die das wahrhaft Gute schaf-
fen, sind stets nur wenige ... Es werden wieder Maler kommen, ganz we-
nige, die unsere Zeit ausdriicken werden. Wie, das weifs ich nicht. Aber sie
werden Maler sein, keine Kunstgewerbler !¢ Diese scharfen Angriffe gegen
die abstrakte Malerei durch einen Exponenten des Kubismus fassen die Ein-
wiinde vieler gegen diese Malweise zusammen. Sie werden jedoch noch er-
giinzt und iibertroffen von den Aufferungen einiger Maler selbst. Zwei von
ihnen, die durch ihr grofes Werk eine besondere Autoritit beanspruchen,
Oskar Kokoschka und Pablo Picasso, mogen hier noch zu Wort kommen.
Kokoschka zeigt die soziologischen und geistesgeschichtlichen Hinter-
griinde der gegenstandslosen Malerei auf und fiihrt damit tiefer in ihre Pro-
blematik ein. Die Frage nach der abstrakten Kunst ist nimlich kein kiinst-

6 Kommentare zur Kunst der Gegenwart Nr.1: Baden-Badener Kunstgesprich 1959.
Wird die moderne Kunst ,,gemanagt®? 17]f.

62 83



Herbert Schade

lerisches Problem allein, sondern sie beleuchtet die gesamte geistige Situa-
tion der Gegenwart. Drei Tatsachen macht Kokoschka in besonderer Weise
fiir die Entstehung der gegenstandslosen Malerei verantwortlich: die mathe-
matisch-technische Weltauffassung, den formalistischen Kunstunterricht
und eine besondere Art der Psychologie.

Zunichst ein Wort des Malers iiber den mathematisch-technischen Geist:
»»Die Ersetzung des humanistischen Weltbildes durch den Glauben an die
Alleingiiltigkeit des physikalischen Naturgesetzes ist Voraussetzung fiir den
Erfolg einer rein technischen Zivilisation.“7 ,,Wire der Mensch nichts mehr
als nur eine blofle Ziffer, Koeffizient im Kalkiil des physikalischen Welt-
geschehens, dann brauchte es gar nicht eines Bildes mehr. Die mathemati-
sche Symbolik ist unmenschlich, gegenstandslos, einspurig.*8 Ebenso scharf
wie gegen das Uberhandnehmen des Technischen wendet sich Kokoschka
gegen den Kunstbetrieb: ,Heute ist es, dank dem hysterischen Kunstbetrieb
und nicht weniger infolge des formalistischen Kunstunterrichts, besonders
in den Vereinigten Staaten, so weit gekommen, daf® kaum auf einer einzigen
Ausstellung das Wunder der sichtharen Welt von einem Paar offener Augen
gesehen, linger gezeigt wird. Auch ist die Gesellschaft nicht erstaunt, wenn
die Kunstpropaganda den Menschen und alle Gegenstinde als Bildinhalt
verpont.9

Schliellich beschreibt Kokoschka noch die besonderen psychischen Vor-
aussetzungen der abstrakten Malerei: ,,Der abstrakt schaffende moderne
Meister von heute begibt sich, im Gegensatz zu den Kiinstlern der Vergan-
genheit, mit leerem Kopf ans Werk, erwartet die Inspiration weder vom
Bewuf3twerden der Gesichte noch von der Sinnenwahrnehmung dinglicher
Wirklichkeit um ihn herum, sondern bereits jenseits der Vernunft von einem
Tun, das ihn selber zu wundern beginnt als eine Manifestation seines Unter-
bewuftseins; was hier selbsttitig wird wie beim Tischriicken.*10 Sicher sind
diese Elemente, die Kokoschka charakterisiert, fiir die Beurteilung der ab-
strakten Malerei bedeutend. Aber die Meinung des Malers beruht auf eige-
nen Voraussetzungen und hat ebenso ihre Grenzen, auf die hier nicht niher
eingegangen werden kann. Vielmehr mag noch die Ansicht Picassos zitiert
werden. Fiir den Laien, der die Worte abstrakt und modern gelegentlich
miteinander mischt, und fiir den Picasso als der Prototyp aller modernen
Kunst erscheint, mag das verwunderlich sein. Die Tatsache zeigt nur von
neuem, wie vielschichtig und verwickelt der Sachverhalt ist.

Picasso sagt: ,,Es gibt keine abstrakte Kunst. — Man muf} immer mit et-
was anfangen. — Man kann sich nicht gegen die Natur stemmen. Sie ist
stirker als der stirkste Mann.*11

Die angefiihrten Zitate gegen die Abstraktion sind sehr scharf; aber man
kann nicht sagen, sie wiren unbegriindet. Man sollte ihre Arglimente nicht

" Hans Maria IPingler, Oskar Kokoschka. Das Werk des Malers. Salzburg 1956, 69.
8 ehbd. 89. 9 ebd. 75. 10 ebd, 79.
11 IDilhelm Boeck, Picasso, Stuttgart 1955, 504.

84



Abstrakte Malerei

tibergehen. Im Gegensatz zu diesem begriindeten Widerspruch gegen die
gegenstandslose Kunst gibt es eine Reihe von Meinungen fragwiirdiger Art.
Die Auflerungen von Alois Melichar, die sich temperamentvoll gegen den
Modernismus wenden und sicher manches fiir sich buchen kénnen, sind
durchsetzt von Erregung und Rhetorik. SchlieBlich verfillt der Verfasser in
so iible Beschimpfungen, daf er ausscheidet. Eine Diskussion in dieser Ton-
art tréigt nicht zur Lésung von Fragen der Kunst und Wissenschaft bei, son-
dern propagiert eine der iibelsten Errungenschaften des Modernismus, nim-
lich den pamphletischen Journalismus12.

Auf ein héheres Niveau kommen wir mit den Aussagen von Wilhelm Hau-
senstein. Der bedeutende Kunstschriftsteller, der von sich bekennen mufd,
er habe 1914 einen Aufsatz mit dem Titel ,,Die Unterjochung des Gegenstan-
des* geschrieben, erklirt auf derselben Seite seiner Schrift: ,,Ich wage zu
behaupten, die abstrakte Kunst sei der Ausdruck einer Welt, in welcher der
Untergang der Dinge bereits Wirklichkeit zu werden begann. Furchtbar ge-
nug: aber es ist in der Tat nicht einmal mehr nétig, zu sagen, die abstrakte
Kunst bezeuge den Untergang der gegenstéindlichen Welt in vorwegneh-
mender Weise.“13 Die eschatologische Sicht Hausensteins mag durch die
Katastrophen verstindlich sein, die wir erlebt haben. Wie will man aber
eine solche These, die nahezu theologische Qualitiit besitzt, begriinden:
s+ -  die abstrakte Kunst bezeuge den Untergang der gegenstindlichen Welt
in vorwegnehmender Weise.” Leider beobachtet man den Versuch éfter,
kiinstlerische Experimente unmittelbar und pauschal mit theologischen
Qualifikationen wie ,,Hiresie, ,,apokalyptisch®, ,,Siinde wider den Heili-
gen Geist® und dhnlichen zu erledigen. Meistens handelt es sich nur um
AffektiuBerungen, die sich weder auf die Schrift noch auf das Lehramt der
Kirche stiitzen konnen. Man kann sich dabei eines unangenehmen Gefiihls
nicht erwehren. Solche Auerungen wirken peinlich, namentlich, wenn sie
von Autoritiiten vorgetragen werden.

Den Aufierungen gegen die abstrakte Malerei stehen ebenso zahlreiche
Kundgebungen fiir diese Kunst gegeniiber. Wenn hier vergleichsweise we-
nige Vertreter dieser Art erwihnt werden, dann geschieht es deshalb, weil
bedeutende abstrakte Maler selbst diskutiert werden sollen. Immerhin mé-
gen einige charakteristische Stimmen hier zu Wort kommen.

Michael Seuphor — der schon erwiihnte Verfasser des Lexikons fiir ab-
strakte Malerei — schreibt: ,,Die abstrakte Kunst bestimmt das Gesicht un-
seres Jahrhunderts.®14 Diese Meinung hat Haftmann anlifflich der Docu-
menta II bestitigt: ,,Eines ist sogleich festzustellen, daf3 die ganze grofle
Domiine der Auseinandersetzung mit den optischen Erscheinungsbildern der

12 Alois Melichar, Uberwindung des Modernismus, Frankfurt 1954,

13 [Dilhelm Hausenstein, Was bedeutet die moderne Kunst, Leutsteiten bei Miin-
chen 1949, 36. :

14 A.a.0.91,

85



Herbert Schade

Gegenwart nur noch schwache Impulse herzugeben vermag. Die Kunst ist
abstrakt geworden.“15 Bedeutsamer ist, dafl Seuphor in der Betonung des
Abstrakten eine Wende zum religiésen Schaffen sieht: ,,Nach einer langen
Zeit der Ablehnung der eigentlichen religiosen Kunst hat die abstrakte
Kunst in unserer Zeit den wahren metaphysischen Charakter jeder Kunst
neu entdeckt.®“16 G. Malin — und auch dieser Satz kennzeichnet die Situa-
tion — will in der gegenstandslosen Malweise die Wiederkehr des Kiinstleri-
schen iiberhaupt finden: ,,Die moderne abstrakte Malerei ist also vorerst
Zuriickfithrung der Malerei zur Kunst.*“17

Weiterhin soll eine Aufferung von Conrad Westphal gebracht werden, weil
in ihr die Begeisterung fiir die abstrakte Kunst ins Dichterische umschligt.
Dazu besitzt der Aufsatz Westphals eine Besonderheit: Ein Jahr vor Er-
scheinen von Sedlmayrs aufsehenerregendem Buch ,,Der Verlust der Mitte*
bedient sich Westphal des gleichen Bildes der Mitte, um damit die abstrakte
Malerei zu beschreiben und zu rechtfertigen. Die Unabhiingigkeit der Wort-
wahl steht wohl auBer Frage. Wenn nicht der Erfolg des Werkes von Sedl-
mayr geniigend deutlich spriiche, wiirde der Beitrag Westphals bestitigen,
wie tief die Frage die Geister bewegt. Westphal schreibt: ,,Wird aber das
Ganze erreicht, so erscheint der Anlaf}, von dem aus das Bild begonnen
wurde, der Boden, von dem aus es aufstieg, Oben und Unten erscheinen auf-
gehoben: ,Dein Lied ist drehend wie das Sternengewdlbe’. (Die schrigen
Hiuser Cézannes, der Wechsel der Perspektiven in seinen Stilleben.) Ein
solches Bild kann man von allen Seiten betrachten, es wird — auf den Kopf
gestellt — in seiner errcichten Endgiiltigkeit unverhiillter sichtbar.

Wie Raum iiberall ist, grenzenloser Raum, wie wir Mitte sind, iiberall
Mitte dieses Raumes, so spricht ein solches Bild aus seiner drehenden Mitte
die unsere an. So nahm die Glasfenster-Rose der Kathedrale den Beter in
ihre drehende Mitte und setzte ihn in das Innerste ein.

Ubt ein Bild nicht diese Gnade an uns, so ist es nur Anfang, Versuch eines
Bildes, Bild schlechthin ist es nicht ... Es ist also das Abstrakte nichts jen-
seits der Sinne, es ist keine Konstruktion, es ist die Fiille der Sinne, das Wir-
kende schlechthin ... Was bedeutet das Ganze, das abstrakte Gebilde? Dies
ist die Grundfrage nach dem Sinn unseres Schicksals, es ist wie im Tode die
Frage nach dem, was sich in unserem Dasein als Summe vollzieht . .. so ist
das abstrakte Bild die Glyphe, in der die Gegenwartsstunde unseres Lebens
am sichtbarsten brennt.*18

Man mag iiber die poetische Sprache Westphals denken wie immer, der
Vergleich des abstrakten Bildes mit dem Rosenfenster der Kathedrale ist be-
merkenswert. Ohne Zweifel sucht Westphal in diesem Bild neue Grundlagen

15 II documenta (Katalog) Bd. I Malerei, Koln 1959, 17.

160 A, a.0.92,

17 In: Der grofe Entschlufi, Monatsschrift fiir aktives Christentum. 75. Jg., Ilien 1960,
170.

18 In: Aussaat, Zeitschrift fir Kunst und Wissenschaft. 11. Jg., Stuttgart 1947, Heft 3/4,
118/119.

86



Abstrakte Malerei

fiir die Malerei iiberhaupt aufzuzeigen. Das Bezugssystem des abstrakten
Malers wird nicht durch eine objektive kosmische Welt gewiihrleistet, son:
dern durch das menschliche Subjekt. Der Raum ist grenzenlos, und wir sind
die Mitte. Die Person wird damit als letzte Kategorie beschworen. Und diese
Kategorie ist auch fiir die abstrakte Malerei grundlegend. Das erkennt West-
phal zu Recht. Aber das subjektive Bezugssystem der Abstrakten ist nicht zu
verwechseln mit der Welt der Kathedrale.

Niichterner formuliert P. Régamey: ,,Ich kann nur rasch mit einer Zusam-
menfassung iiber die nichtfigurative Kunst in der Kirche abschlieffen. Ihre
Ausschlieffung, als wenn sie von Natur ,prometheisch® wire — oder gar ,sa-
tanisch’, unter dem Vorwand niimlich, daf? sich ihre Hervorbringung von den
in Gottes Schépfung niedergelegten Gesetzen losgebunden hiitte — ist ein-
fach ein Scherz. 19

Obwohl man Régamey in vielen Dingen wird zustimmen miissen, hitte man
doch gewiinscht, daf® er sich im Verlauf seiner von tiefer Uberzeugung ge-
tragenen Untersuchungen mancher polemischer Aufferungen enthalten hiitte.

Die Schilderung des Streites der Meinungen, die mit dem letzten Zitat ihr
Ende finden mag, bringt eine Reihe wichtiger Ergebnisse: Zunichst kann
man aus der Frage nach der abstrakten Malerei kein konfessionelles Pro-
blem machen. Es gibt sehr gute Christen, die gegen diese Malweise sind, und
es gibt andere, die dafiir sprechen. Die Kirche selbst, deren Lehramt auf-
merksam die geistigen Bewegungen in der Welt verfolgt, hat abstrakte Bil-
der nicht verurteilt. In zahlreichen Sakralarchitekturen kénnen wir derartige
Werke sehen.

Man kann nicht einmal eine grundsitzliche I'rage der Kunst aus diesem
Problem machen. Das will sagen, man kann nicht behaupten, wer abstrakt
malt, ist kein Kiinstler oder umgekehrt, wer gegenstiindlich arbeitet, schafft
unkiinstlerisch. Es gibt hiiben wie driiben Vertreter kiinstlerischer Begabung.

Und an diesem Dilemma wird noch einmal die Hintergriindigkeit der Pro- °
blematik deutlich. Der Widerspruch der Autorititen und Gedanken legt
ernstlich nahe, die Fragestellung zu iiberpriifen. Tatsichlich ist der Nenner,
der mit dem Wort abstrakt geschaffen ist, unzureichend. Er verwirrt das,
was er zu kliren vorgibt, indem er einen rein formalistischen und oberflich-
lichen Begriff zugrunde legt. Die eigentlichen Schwierigkeiten liegen in den
geistigen Haltungen, die hinter Form und Farbe sichtbar werden. Nicht ab-
strakt oder gegenstiindlich Malen bringt die wesentlichen Unterscheidungen,
sondern es ist entscheidend, wie man abstrakt und wie man gegenstind-
lich malt. Es gibt nimlich eine gegenstindliche Malweise, die kiinstlerisch
oder weltanschaulich sehr fragwiirdig ist, und es gibt gegenstandslose Werke,
die kiinstlerisch oder weltanschaulich minderwertig sind. Das betont auch
Weidlé ausdriicklich20. Doch vorher hat es schon der Expressionist E. L.

19 Tn: Perspektiven 52/52. Ein Jahrbuch. ID en 1953, 147.
20 IDladimir Weidlé, Die Sterblichkeit der Musen, Stuttgart 1958, 211.

87



Herbert Schade

Kirchner festgestellt: ,,Realistisch und abstrakt sind Eigenschaften, nicht
Qualitiitsbegriffe.”“2.

Um die Entstehung und Verschiedenheit abstrakter Malerei zu erfassen,
sollen im Folgenden das Werk und die Geistigkeit zweier Maler charakteri-
siert werden, die grundlegend sind, namlich der Maler Wassily Kandinsky
und Piet Mondrian. Beide Kiinstler gehen von verschiedenen Voraussetzun-
gen aus und beide kommen zu gegensiitzlichen Ergebnissen. Dafl man die
verschiedene Geistigkeit wenig beachtet und sich hiiben wie driiben (d. h. bei
den Kritikern der Abstrakten wie bei den Enthusiasten dieser Malweise) mit
einem formalen Nenner — mit dem Wort abstrakt niimlich — begniigt,
zeigt, dald man nur mehr dsthetisch wertet. Man glaubt, man kénne die Mo-
dernitit, den Hochstand des Geistes, die Moral, ja selbst die innersten Be-
ziehungen zu Gott, Begnadung und Verdammnis, Himmel und Hélle aus
einem recht dufBerlichen dsthetischen Kriterium gewinnen, nimlich daraus,
ob jemand abstrakt oder gegenstiindlich malt. Inzwischen sind die Gegen-
sitze zwischen den abstrakten Malern so groB, daB® einige der abstrakten
Kiinstler geistig weiter voneinander entfernt sind, als eine andere Gruppe
der Abstrakten von gewissen gegenstiindlich malenden Kiinstlern.

Die Gegeniiberstellung von Kandinsky und Mondrian bemiiht sich, diesen
Sachverhalt niher zu erliutern.

Kanpinsky unp MoNDRIAN — EIN VERGLEICH

Kandinsky gilt als der Erfinder der abstrakten Malerei und vertritt eine
subjektive Kunst, eine expressive Abstraktion, Mondrian kultivierte eine ob-
jektive Kunst, ,,die Darstellung von Gleichgewichtsbeziehungen durch das
Bewuftsein des Geistes. Kandinsky wird besonders durch den Fauvismus
angeregt, Mondrian verdankt seine Ideen den Kubisten. Beide wenden sich
gegen den Materialismus und betonen das Geistige. Beide aber — und das
scheint bedeutsam — bemiihen sich ausdriicklich um eine religiose Erneue-
rung der Kunst. Man wird ihre Religion sicher nicht uneingeschriinkt be-
jahen; ihr religioses Suchen aber léf3t sich nicht bagatellisieren.

Wassily Kandinsky wurde am 5. Dezember 1866 in Moskau geboren. Er
studierte urspriinglich Jura und Nationalékonomie, wandte sich aber als
Dreifligjihriger der Malerei zu. Seit 1897 studierte er bei Azbé und Stuck in
Miinchen. Hier traf er mit der Kunststudentin Gabriele Miinter Zusammen,
mit der ihn eine langdauernde Freundschaft verband. 1911 veranstaltete
Kandinsky mit Franz Mare, Gabriele Miinter, Jawlensky, Klee, Kubin und
anderen die Ausstellung des ,,Blauen Reiters®. Dieser Name — von Kan-
dinsky und Marc gemeinsam gepriigt — blieb Kennwort fiir die Bahnbrecher
einer neuen Kunst. Im Weltkrieg finden wir Kandinsky wieder in Moskau.
1920 wird er Lehrer an der Moskauer Universitit, begibt sich aber schon 1921

15621 Zit. n. Leopold Zahn, Kleine Geschichte der modernen Kunst, Berlin 1956,

88



Abstrakte Malerei

nach Deutschland zuriick, wo er am Bauhaus arbeitet. Bei der SchlieBung
des Bauhauses im Jahr 1933 geht Kandinsky nach Paris. Dort stirbt er am
13. Dezember 1944,

Der frithe Kandinsky — den man besonders in der Lenbachgalerie in Miin-
chen studieren kann — zeigt deutlich die Quellen seiner Kunst: Auf einige
Bilder kann man die Begriffe Naturalismus und Impressionismus anwenden.
Andere Werke sind Ausdruck des Jugendstils. Eine weitere Gruppe von Wer-
ken stammt aus dem religiésen Bereich: die bayerische Hinterglasmalerei
und die russische Ikone haben hier das Vorbild geliefert. '

Zuniichst ein Hinweis auf den Impressionismus.

Dem Namen nach versteht man unter Impressionismus eine Eindrucks-
kunst. Die Impressionisten stellen einen #uflersten Fall der Oberflichen-
malerei dar. Sie fangen nicht so sehr das Spiel des Lichtes auf den Dingen
ein, sondern berichten von den starken Reizen, die das Ding und das Licht
in der Seele des Menschen damals hervorrief. Im Grund bedeutet also der
Impressionismus eine neue und intensive Stufe der Reflexion. Die Bewegung
tendiert in die Tiefen der menschlichen Seele. Sie nivelliert jedoch auch die
Gegenstiinde.

In der Abfolge von Kandinskys Landschaftsbildern kénnen wir — iiber den
Impressionismus hinaus — einen weiteren Vorgang der Entgegenstind-
lichung bemerken. Die Kompositionen des Malers gehen von der duferen
Erscheinung aus, geben dann aber nur néch Aquivalente oder Andeutungen
der Dinge; was bleibt, ist ein Klang von Form und Farbe.

Einen &hnlichen Verfremdungsprozefl des Gegenstandes kann man an den
Jugendstil- und Marchenbildern des Kiinstlers ablesen. Die feinen Tupfen
des Pinsels erinnern uns dort an den Pointillismus. Die Mérchenwelt ver-
geht jedoch oft in der Schilderung des Zustandes, ohne daf} das Bild seinen
miéirchenhaften Charakter verliert.

Bedeutsam wird dieser Vorgang im Bereich der religiésen Welt. ,,Kan-
dinsky war sein ganzes Leben hindurch titiges Mitglied der griechisch-ortho-
doxen Kirche, und einige Tkonen hingen stindig in seiner Wohnung. . .22
Gerade in der Zeit der Entstehung der abstrakten Malerei hat der Kiinstler
zahlreiche religiose Themen gemalt: Hl. Georg, Allerheiligen, das Jiingste
Gericht, Auferstehung und Apokalypse heifien einige dieser Motive.

Inhaltlich werden die Heiligenbilder zu einem Teil in psychoanalytische
Zeichen umgedeutet. So sehen wir in Kandinskys ,,Apokalyptischem Reiter
in den vier Bildecken Medaillons, die an Evangelistensymbole der Kompo-
sition einer frithmittelalterlichen Majestas erinnern. Tatsiichlich aber fin-
den wir auf Kandinskys Bild in diesen Medaillons Elefant, Fisch, Vogel und
Giraffe dargestellt, die man wohl als Embleme eines autonomen Propheten-
tums oder als zeitkritische Aufferungen aufzufassen hat.

Asthetisch besitzen diese Werke noch immer die bunte Farbigkeit und
22 [Dill Grohmann, Wassily Kandinsky. Leben und Werk. Kdln 1958, 112.

89



Herbert Schade

den Glanz der Ikonenreihen russischer Bauernhiuser. Man erkennt noch
" Reste von religiésen Motiven: Engelsfliigel, Nimben, Heilige oder Drachen.
Sie wirken wie eine Illustration zum Nietzschewort: ,,Triimmer von Sternen.
Aus diesen Triimmern will ich meine Welt aufbauen. Es lif3t sich bei Kan-
dinsky also auch im religiosen Bereich jenes Bemiihen feststellen den Ur-
grund des Gegenstandes, hier gleichsam das Heilige an sich in den Griff zu
bekommen. Es geht ihm nach dem Titel seines theoretischen Werkes um
»»das Geistige in der Kunst*.

In diesem Buch schildert Kandinsky — und das scheint fiir die Beurtei-
teilung der geistigen Situation der Zeit genauso wesentlich wie fiir das reli-
giose Bemiihen des Malers — den positivistischen und atheistischen Hinter-
grund seiner Umwelt, die ihn in besonderer Weise zu der neuen Malweise
veranlaBBt hat. Seine mafSlose Kritik an der traditionellen Religion ist sicher
abzulehnen. Bezieht man sich aber nicht auf den religiésen Glauben selbst,
sondern auf die Liberalisierung seiner Anhiinger und den Schwund religitser
Substanz bei vielen, die noch fufierlich einer traditionellen Religion ange-
héren, so wird hier ein Zustand geschildert, den schon viele, nicht zuletzt
ernste Seelsorger beobachtet haben.

Kandinsky vergleicht das geistige Leben mit einem Dreieck, dessen Spitze
immer nur von wenigen gebildet wird. Erst allmihlich ergreift die Geistig-
keit der Wenigen die Masse. ,,Heute®, so schreibt der Maler, ,,erreicht eine
der untersten grofiten Abteilungen die ersten Schlagworte des materialisti-
schen ,Credo’ — religios fiihren ihre Einwohner verschiedene Titel. Sie
heiffen Juden, Katholiken, Protestanten usw. usw. In Wirklichkeit sind sie
Atheisten, was einige der Kiihnsten oder Beschrinktesten auch offen beken-
nen. Der ,;Himmel ist entleert, ,Gott ist gestorben®. Politisch sind diese Ein-
wohner Volksvertretungsanhinger oder Republikaner. Die Angst, den Ab-
scheu und Haf}, welchen sie gestern gegen diese politischen Ansichten heg-
ten, haben sie heute auf die Anarchie iibertragen, die sie nicht kennen und
von welcher ihnen nur der schreckeinfléffende Name bekannt ist. Okono-
misch sind diese Menschen — Sozialisten. Sie schiirfen das Schwert der Ge-
rechtigkeit, um der kapitalistischen Hydra den tédlichen Hieb zu versetzen
und das Haupt des Ubels abzuhauen ... Die hdheren Abteilungen sind reli-
gios nicht nur blind atheistisch, sondern sie kénnen ihre Gottlosigkeit durch
fremde Worte begriinden (z. B. Virchows eines Gelehrten nicht wiirdiger
Satz: Ich habe viele Leichen seziert und dabei nie eine Seele entdeckt). Poli-
tisch sind sie noch 6fter Republikaner, kennen verschiedene parlamentari-
sche Briiuche, lesen in den Zeitungen die politischen Leitartikel. Okonomisch
sind sie Sozialisten verschiedener Nuancen und kénnen ihre ,Uberzengun-
gen® durch viele Zitate unterstiitzen. (Von Schweitzers ,Emma‘ durch das
;Eherne Gesetz® von Lasalle, zium Marxschen ,Kapital® und noch viel weiter.)

.. Wissenschaftlich sind die Menschen Positivisten und anerkennen nur
das, was gewogen, gemessen werden kann ... In der Kunst sind sie Natura-
listen, wobei sie bis zu einer gewissen Grenze, die von anderen gezogen wurde

90



Abstrakte Malerei

und an die sie deswegen unerschiitterlich glauben, die Persénlichkeit, Indi-
vidualitit und Temperament des Kiinstlers anerkennen und auch schiitzen...

In diesen hoheren Abteilungen ist trotz der sichtbar grofien Ordnung,
Sicherheit und trotz den Prinzipien, die unfehlbar sind, jedoch eine ver-
steckte Angst zu finden, eine Verwirrung, ein Wackeln und eine Unsicher-
heit, wie in den Képfen der Passagiere eines grofien, festen iiberseeischen
Dampfers, wenn auf der hohen See bei in Nebeln verschwundenem festen
Land sich schwarze Wolken sammeln und der diistere Wind das Wasser zu
schwarzen Bergen auftiirmt.23 ,,Die Literatur, Musik und Kunst sind die
ersten empfindlichsten Gebiete, wo sich diese geistige Wendung bemerkbar
macht ... Sie spiegeln die grof3e Finsternis, die erst kaum angedeutet her-
vortritt. Andererseits wenden sie sich ab von dem seelenberaubten Inhalt des
gegenwiirtigen Lebens und wenden sich zu Stoffen und Umgebungen, die
freie Hand lassen dem nichtmateriellen Streben und Suchen der diirstenden
Seele. 24

Dieses ,,nichtmaterielle Streben der Seele® wird zum eigentlichen Inhalt
der Malerei und zu ihrem innersten Prinzip. Es soll eine neue religiése Kunst
begriinden. ,, Wenn im Bilde eine Linie von dem Ziel, ein Ding zu bezeichnen,
befreit wird und selbst als ein Ding fungiert, wird ihr innerer Klang durch
keine Nebenrolle abgeschwiicht und bekommt seine volle innere Kraft.*25
»Der reine Klang tritt in den Vordergrund. Die Seele kommt zu einer gegen-
standslosen Vibration, die komplizierter, ,iibersinnlicher® ist.”” So kommt
schliefflich Kandinsky zu einem eigenen Schonheitsbegriff: ,,Das ist schon,
was innerlich schén einer inneren seelischen Notwendigkeit entspringt. Das
ist schon, was innerlich schén ist.. .26

Der spiite Kandinsky bemiiht sich ausschlielich um diese abstrakte Male-
rei. Man hat von einer Synthese gesprochen. Es handelt sich vor allem um
grofie Tafeln, die unter dem Titel Komposition, dominierende Kurven, Be-
zichungen und #hnlich geometrische und vegetabile Formen mischen und
die Farbe zu einem edelsteinartigen Reichtum steigern. Kandinsky selbst
spricht von einer ,konkreten Kunst®. Er will neben der Naturwelt eine
Kunstwelt schildern, die in ihm selbst lebt und bestimmte Farben und For-
men verlangt. Man wird nun sicher die zahlreichen Bilder des Malers nicht
gleich bewerten konnen. So wirkt tatséichlich sein erstes abstraktes Aqua-
rell aus dem Jahr 1910 eher wie ein psychischer Einbruch als wie ein wert-
volles Kunstwerk. Auch Grohmann spricht im Zusammenhang mit diesem
Aquarell vom ,,Kritzelstil* und ,,Farbigen Kniuel* 27,

In der spiteren Zeit ist Kandinsky nicht frei von Bildern einer trockenen

23 Kandinsky, Uber das Geistige in der Kunst inshesondere in der Malerei,
Miinchen 1912, 16 ff.

24 ehd. 24,

25 Zit. in: Ialter Hess, Dokumente zum Verstindnis der modernen Malerei,
Hamburg 1956, 88.

26 Kandinsky a.a.0. 100,

27 [Dill Grohmann a.a.0. 126,

91



Herbert Schade

Linearitit. Das Lineal und der Zirkel haben gelegentlich eine zu starke Rolle
gespielt. Aber man kann das Werk Kandinskys nicht als Ganzes abwerten.
Makro- und mikrokosmische Elemente, das Gedachte und Empfundene wer-
den zu immer neuen Farb- und Formenkompositionen zusammengefiigt, die
Ordnungen besitzen und diese Ordnungen iitber das Auge des Betrachters
wirken lassen. Dabei verbirgt sich die menschliche Aussage oft hinter Far-
ben und Formen, die sprachlich nicht unmittelbar festgelegt sind. ,, Wechsel-
seitiger Gleichklang™ — ein Bild des Jahres 1942 — bringt zuniichst nur
zwei Formen und Farbengruppen, die miteinander harmonisieren. Man kann
die Darstellung aber auch als Bild menschlicher Beziehungen deuten. Die
Erinnerung an mikrobenartige Wesen oder an kosmische Elemente bringt
dabei gelegentlich Analogien zum Uber- und Untermenschlichen ins Bild,
die aus dem Unbewuf3ten aufsteigen. Neben dem Kunsthistoriker wird des-
halb bei der Deutung auch der Psychologe mitzureden haben.

Sicher ist, da man schon jetzt den geistigen Raum Kandinskys gegen die
Bezirke anderer Kiinstler abzugrenzen vermag. Schon das Frithwerk mit sei-
nen zahlreichen Andeutungen von religidsen Motiven steht unter anderen
Voraussetzungen als das Spiitwerk. Auf keinen Fall aber kann man Kan-
dinsky mit Hilfe des sogenannten Begriffes ,,abstrakt* mit den Montagen aus
Abfillen, die Schwitters hergestellt hat, oder mit dem Tachismus in Verbin-
dung bringen. Auch die ungegenstindlichen Dreifaltigkeitsfenster, die Al-
bert Burkhart fiir die St. Willibaldskirche in Miinchen-Laim geschaffen hat,
lassen sich nicht mit dem Werk des Russen koordinieren.

Die Nebeneinanderstellung dieser Namen zeigt die Problematik eines sum-
marischen Sprechens und Urteilens iiber abstrakte Malerei.

Wiihrend man im Subjektivismus Kandinskys unschwer die Herkunft von
der Romantik erkennt, wird in der objektiven Malerei Mondrians der Rea-
lismus lebendig. Vereinfachend kénnte man sagen, Kandinsky geht von der
Person, Mondrian von der Sache aus. Dabei findet die Sache Mondrians ihr
Symbol in der Maschine und ihre Methodik in der Geometrie.

Piet Mondrian wurde 1872 in Amersfoort (Holland) geboren und starb
1944 in New York. Als Zeichenlehrer und Akademiemaler war er mit der
reichen Tradition niederlindischer Malerei vertraut. Landschaft und Por-
triit, Akte und Blumenstiicke werden zunichst von dieser Tradition, dann
aber von den Bemiihungen des Expressionismus und Jugendstils gekenn-
zeichnet. Der Maler ist an der Griindung der niederlindischen Gruppe ,,De
Stiji* beteiligt. In Deutschland veréffentlichte er Beitrige im Rahmen des
Bauhauses. In Frankreich war er Mitglied der Gruppen ,,Cercle et Carré
und ,,Abstraction-Création®.

Seine Hauptmotive Baum, Baugeriist und Kirchenmauer verwandeln sich
im Laufe einer stiirmischen Entwicklung zu abstrakten Schépfungen, wobei
die Kompositionen aus farbigen Quadraten den grofReren Anteil seines Wer-
kes bilden. Ein Bild besteht nach Mondrian vor allem aus Proportionen und

92



; Abstrakte Malerei

Gleichgewicht. Dadurch will der Kiinstler eine metaphysische, absolute Ma-
lerei erreichen, die vor allem das Architektonische betont. ,,Die alte Kunst
ist eine unbewuf3te Darstellung von Harmonie mittels des Bewuftseins der
materiellen Dinge, die neue Kunst ist im Gegenteil die Darstellung von
Gleichgewichtsbeziehungen durchs Bewufitsein des Geistes.”“ ,,Und es ist
dann sehr richtig zu sagen, dal® wir Heimweh nach dem Universalen haben!
Dieses Heimweh muf} eine vollig neue Kunst hervorbringen.” (Beide Zitate
stammen aus einem Aufsatz in Diolagform von Mondrian aus den Jahren
1919/20, der den Titel ,,Natiirliche und abstrakte Realitit* triigt2s.)

Religios tief veranlagt, steht der Kiinstler der Theosophie nahe und méchte
durch seine farbigen Quadrate mitbauen an einer Welt, die das Tragische
itberwindet. Personlich schiichtern und empfindsam, fand er nie den Weg
zur Frau und stellt als Symbol unerfiillter Sehnsucht eine kiinstliche Blume
ins Atelier. Die Flucht vor der Frau war jedoch bei Mondrian nicht zufillig.
Theorie und Werk zeigen bei ihm dhnliche Tendenzen wie sein personliches
Leben. Mondrian wollte letztlich die Kunst durch die Maschine entthronen:
,.Die Zeit wird kommen, da wir auf simtliche Kiinste, wie wir sie heute ken-
nen, werden verzichten kénnen; denn dann wird die herangereifte Schon-
heit das greifbar Wirkliche sein. Die Menschheit wird dabei nichts ver-
lieren.®“2? ,,Die Ausfiihrung, wie sie die neue Plastik erheischt — das heifSt:
die Ausfithrung durch Spezialtechniker und Maschinen —, wird anders sein
als die unmittelbare Ausfithrung durch den Kiinstler selbst, aber auch bes-
ser und der Absicht des Malers gemiiRer. Gegenwiirtig bleibt die Ausfithrung
im allgemeinen hinter der Absicht des Malers zuriick. Denn dem Kiinstler
wird es allemal sehr schwer, sich zum reinen Werkzeug der Intuition — ich
meine des Universalen, das in ihm ist — zu machen.* 30

Diese — auch vom rein kiinstlerischen Standpunkt — ungeheuerlichen
Gedanken kénnen nur durch sehr tiefe und erregende Motive veranlaf’t sein.
Tatsichlich wollte Mondrian mit seiner Malerei die Tragik des menschlichen
Daseins iiberwinden. Es ist nicht die Frau allein, die das Leben nach Mon-
drian tragisch machen kann. Die Begrenzung und schlie8lich alles Indi-
viduelle versperren den Zugang zu einem Paradies: ,,Die Form hindert durch
ihre Begrenzung die Ausdehnung: dies eben ist das Tragische. Gibe es die
Begrenzung nicht mehr, so wiirde mit ihr alles Tragische verschwinden, zu-
gleich aber auch alles, was in unseren Augen iiberhaupt Erscheinung der
Realitit ist. Deshalb kann in der Plastik die Begrenzung nicht vollig besei-
tigt werden, wohl hingegen ist ihre vorherrschende Macht zu besiegen. Die
Begrenzung muf verinnerlicht werden: die Form muf sich in der Fliche und
im Gradlinigen vollenden.®31 ,,Auch in der Kunst suchte die alte Zeit das
Tragische, den Lyrismus, die Riihrseligkeit — da fiihlte sie sich am ehesten
wohl ... Die neue Zeit hat diese Dinge iiberwunden! Weil das Individuelle

28 Michel, Seuphor, Piet Mondrian. Leben und Werk, Kiln 1957, 301 ff.
29 ehd. 340.
80 ehd. 341. 31 ehd, 345.

93



Herbert Schade

ausgereift und zum Universalen geworden ist: Der neue Mensch vermag nur
in der Atmosphire des Universalen zu leben.*32

Der Durchbruch zur abstrakten Malerei, der von diesen beiden Vorkiamp-
fern der neuen Malweise vollzogen wurde, lif3t sich nur mit grofier Erschiit-
terung betrachten. Eine gewaltige psychische Erregung wird bei beiden
Kiinstlern sichtbar. Soziale und weltanschauliche Probleme umfassender Art
stehen hinter den kiinstlerischen Vorgiingen. Ein dufferster Subjektivismus
bei Kandinsky steht einem extremen Objektivismus bei Mondrian gegen-
iiber. Die Gegensiitze der geistigen Welten von Kandinsky und Mondrian
tiuschen uns jedoch nicht dariiber hinweg, dad von beiden vergleichbare re-
ligiose Fragen gestellt wurden.

WELTANSCHAULICHE PROBLEME ABSTRAKTER MALEREI

Zwei Auflerungen von W.Kandinsky und P. Mondrian mégen die welt-
anschauliche Problematik der neuen Malweise noch einmal beleuchten.
W. Kandinsky schreibt: ,,Unsere Seele, die nach der langen materialistischen
Periode erst im Anfang des Erwachens ist, birgt in sich Keime der Verzweif-
lung des Nichtglaubens, des Ziel- und Zwecklosen. Der ganze Alpdruck der
materialistischen Anschauung, welche aus dem Leben des Weltalls ein boses
zweckloses Spiel gemacht hat, ist noch nicht vorbei ... In unserer Seele
ist ein Sprung und sie klingt, wenn man es erreicht, sie zu beriihren, wie
eine kostbare in den Tiefen der Erde wiedergefundene Vase, die einen
Sprung hat. Deswegen kann der Zug ins Primitive, wie wir ihn momentan er-
leben, in der gegenwiirtigen ziemlich entliehenen Form nur von kurzer Dauer
sein.“33 Es sollte also etwas Neues aus der Seele aufsteigen. Mondrian for-
muliert es: ,,Wenn man nicht die Dinge darstellt, bleibt Raum fiir das Gott-
liche.* 34

Nach der Meinung beider Kiinstler sind es also nicht zuletzt religiGse
Griinde, die eine abstrakte Malerei verursacht haben. Von diesen beiden
Viitern der abstrakten Malerei gehen nun sehr viele Anregungen aus, die
durchaus nicht immer religiose Welten erschlossen haben, die aber oft gei-
stesgeschichtlich bedeutend sind. Es brechen in den nachkommenden Kiinst-
lergenerationen und ihren Werken die Welten jedoch noch mehr auseinan-
der als bei Kandinsky und Mondrian. Unter den Nachfolgern spielt der so-
genannte Tachismus (vom franzésischen ,,la tache® —= der Fleck) eine beson-
dere Rolle. Seine Hauptrepriisentanten waren der Deutsch-Franzose Wols
= Alfred Otto Wolfgang Schulze (4 1951 in Paris) und der Amerikaner Jack-
son Pollock (1 1956 in New York). Die Bilder von Wols sind oft aus einer
Vielzahl von Strichen aufgebaut, die existentielle Strukturen sichtbar machen
wollen. Gelegentlich erinnern diese Strukturen auch an Naturmotive. Pol-

32 ehd. 350.
33 Kandinsky a.a.0. 5/6.
34 Michel Seuphor, Piet Mondrian, 118.

94



Abstrakte Malerei

lock arbeitete vor allem mit aufgespritzten oder getropfelten Aluminium-
farben, die wie vibrierende Kraftfelder wirken. Das Automatische und Un-
bewufdte nimmt im Tachismus einen breiten Raum ein. Beide Maler schaf-
fen wohl ohne religiose Motive. Dafiir nimmt sie das Psychische, niherhin
das Unbewufte ganz gefangen: ,,Die Quelle meiner Malerei ist das Un-
bewufdte. Ich gehe auf die gleiche Weise ans Malen heran, wie ich zeichne,
das heifft unmittelbar, ohne vorbereitende Studien . .. Wenn ich male, merke
ich kaum, was vor sich geht; erst hinterher sehe ich, was ich getan habe*,
sagt Pollock 5. Es ist jedoch die reine Rhythmik der Tafeln eines Pollock
letztlich nur eine Hohlform fiir etwas anderes. Und man fragt sich, warum
beispielsweise Wols oder Pollock ihre Kriifte nicht zu einer inhaltlichen Aus-
sage benutzt haben. Haftmann machte in seiner Rede zur Eréffnung der
documenta II in Kassel darauf aufmerksam, daf} infolge der groffen Kata-
strophen die alten Ideen wie ,,Christliches Abendland* oder ,,Europiischer
Humanismus* dem Kiinstler verbraucht erscheinen. Diese Ideen sind nach
Haftmann zu stark mit der Wirklichkeit in Konflikt geraten. Bei allem Vor-
behalt gegen diese AuBBerungen kann man doch hier ein Motiv der abstrak-
ten Malerei erkennen. Die alten Aussagen scheinen dem Kiinstler falsch.
SchlieBlich verzweifelte er — sicher zu unrecht — an jeder konkreten Aus-
formulierung. Es erfiillt sich damit gleichsam das Wort Holderlins, der in
seiner Hymne Mnemosyne geschrieben hatte:

,,Bin Zeichen sind wir,

deutungslos
Schmerzlos sind wir und haben fast
Die Sprache in der Fremde verloren.*36

Mit andern Worten: Die verworrene Situation der Gesellschaft macht jede
Aussage schwierig, mifiverstiindlich und fragwiirdig. Der Kiinstler zieht sich
deshalb hinter Rebus und Ritsel zuriick. Manchmal versteckt er sich sogar
hinter Ironie und Spott wie Paul Klee:

,,Einst werde ich liegen im Nirgend

Bei einem Engel Irgend. 37

Im Grund sind aber auch solche Verse mit blutendem Herzen geschrieben.
Schon Worringer hat die geheime Angst aufgedeckt, die hinter den Abstrak-
tionen steht: ,,Withrend der Einfiihlungsdrang ein gliickliches pantheisti-
sches Vertraulichkeitsverhiiltnis zwischen dem Menschen und den AufSen-
weltserscheinungen zur Bedingung hat, ist der Abstraktionsdrang die Folge
einer groen inneren Beunruhigung des Menschen durch die Erscheinungen
der Aulenwelt und korrespondiert in religidser Beziehung mit einer stark
transzendentalen Firbung aller Vorstellungen. Diesen Zustand méchten wir
eine ungeheure Raumschau nennen. Wenn Tibull sagt: primum in mundo

35 Neue Kunst nach 1945, Kéln 1958, 293.
86 Holderlin, Grofle Stuttgarter Ausgabe 2, 1; 795.
87 IDerner Haftmann, Paul Klee. Wege bildnerischen Denkens. Miinchen 1950, 172.

95



‘Herbert Schade

fecit deus timor, so liBt sich dieses selbe Angstgefiihl auch als Wurzel des
kiinstlerischen Schaffens annehmen.* 38

In dem Augenblick, in dem das religiése Kunstwerk und selbst das Gottes-
bild im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts in zahllosen Devotionalien
umgemiinzt und oft bis zum Kitsch entwertet wird, befiillt den Kiinstler die
Furcht. Er erlebt das Absolute als Gestaltloses, das fremd und namenlos
alles iibersteigt, was die Welt an Gegenstiinden bietet. Ein solches Erlebnis
steht natiirlich dem Triebhaften, Unmenschlichen und selbst dem Dimoni-
schen offen. Dazu besitzt diese unbewufdte Malweise die Tendenz, den Men-
schen aufzuarbeiten. Es muf also eine letzte Steuerung durch die verant-
wortliche Person auch das Schaffen des Kiinstlers bestimmen. Man wird aber
die Krifte des Unbewuften und Assoziativen nicht grundsitzlich ausschlicRen
konnen. Viele Anzeichen sprechen dafiir, daf im Unbewuften, Assoziativen
und selbst im Anonymen nicht nur Trieb und Déimon, sondern auch Geist
und Engel wirken kénnen.

Der Dadaist und spiitere Konvertit Hugo Ball berichtet ein Erlebnis, das
dafiir Beispiel sein kann.

Er war als ,,Siule” aufgetreten und stammelte auf der Biithne ,,Verse ohne
Worte®: ,,Ich hatte, so schreibt er selbst, »jetzt rechts am Notenstinder
sLabadas Gesang an die Wolken® und links die ,Elefantenkarawane’ absol-
viert und wandte mich wieder zur mittleren Staffelei, fleiRig mit den Flii-
geln schlagend. Die schweren Vokalreihen und der schleppende Rhythmus
der Elefanten hatten mir eben noch eine letzte Steigerung erlaubt. Wie sollte
ich’s aber zu Ende fiihren? Da bemerkte ich, daf® meine Stimme, der kein
anderer Weg mehr blieb, die uralte Kadenz der priesterlichen Lamentation
annahm, jenen Stil des MefRgesangs, wie er durch die katholischen Kirchen
des Morgen- und Abendlandes wehklagt.

Ich weif nicht, was mir diese Musik eingab. Aber ich begann meine Vo-
kalreihen rezitativartig im Kirchenstil zu singen und versuchte es, nicht nur
ernst zu bleiben, sondern mir auch den Ernst zu erzwingen. Einen Moment
lang schien mir, als tauche in meiner kubistischen Maske ein bleiches, ver-
stortes Jungengesicht auf, jenes halb erschrockene, halb neugierige Gesicht
eines zehnjihrigen Knaben, der in den Totenmessen und Hochimtern sei-
ner Heimatpfarrei zitternd und gierig am Munde der Priester hiingt. Da er-
losch, wie ich es bestellt hatte, das elektrische Licht, und ich wurde yom
Podium herab schweifibedeckt als ein magischer Bischof in die Versenkung
getragen.® 39

Ball wollte nur Kiinstler sein, das Absolute und das Geheimnis béschwé-
ren, und er fiel — unbewuflt — in ,,die uralte Kadenz der priesterlichen
Lamentation”. Dieses Erlebnis hat den Dadaisten nachdenklich gemacht,
und es sollte auch uns nachdenklich stimmen, denn das religiése oder pseudo-

8 IWilhelm IPorringer, Abstraktion und Einfithlung, Miinchen 1959, 49,
8 Hugo Ball, Die Flucht aus der Zeit, Miinchen und Leipzig 1927, 106,/107.

96



Abstrakte Malerei

religiose Pathos 1Bt sich auch in der modernen Kunst nicht iibersehen. Hier
liegen — wie oft — Wahrheit und Irrtum dicht nebeneinander.

Inzwischen hat sich auch in der christlichen Kirche die abstrakte Malerei
eingebiirgert. Viele Werke dieser Malweise zeigen hier nicht nur eine sozio-
logische Anonymitit — sie sind konventionell, sondern sie verraten selbst
eine moralische Anonymitit —, sie sind unverbindlich. Manches ist zwar ab-
strakt, bringt aber eine festumrissene Thematik. So hat Manessier im Kunst-
haus in Ziirich ein groffes Gemiilde, das er ,,Die sechste Stunde‘* nennt und
das das Karfreitagsgeschehen vergegenwiirtigen will. Es ergibt sich nun die
I'rage, ob ein Kiinstler, der von einem bestimmten Thema der christlichen
Offenbarung und gelegentlich sogar von einem festumrissenen Auftrag
(,, Wirken der Heiligen Dreifaltigkeit®, ,,Die sechste Stunde®, und ihnlichem)
ausgeht, nicht auf anderen Voraussetzungen aufruht, als ein unbewuf3t ar-
beitender Tachist. Der Tachist steht mit seiner Methode dem Surrealismus
(der sich jedoch vorwiegend gegenstindlich ausdriickt) nahe. Der thema-
tisch arbeitende Kiinstler gehért jedoch eher zum Expressionismus oder
Fauvismus.

Man kann weiterhin meinen, das Christentum beruhe als geschichtliche
Religion nicht allein auf philosophischen Erkenntnissen. Das Leben Christi,
sein Tod und seine Auferstehung bewirken unsere Erlésung. Deshalb wird
man in der Kirche nie ganz auf die konkrete Formulierung historischer Tat-
sachen — und damit einer Darstellung von Symbolen und Gegenstinden —
verzichten. Das trifft durchaus zu. Damit kann jedoch nicht die Moglichkeit
einer abstrakten Kunst geleugnet werden. Wenn man aber einen christ-
lichen Tachismus will, sollte die Versenkung so tief sein, daf3, wie unbewuft,
aus dem Grund der Seele jene abstrakten Formen und Farbkompositionen
aufbrechen — in der Art des dadaistischen Erlebnisses von H. Ball —, die
den christlichen Wirklichkeiten als Bild zugeordnet werden kénnen. Eine
solche prophetische Begabung werden jedoch nur wenige besitzen.

Grundsitzlich hat Paulus im ersten Brief an die Korinther die Moglich-
keit solcher Vorginge bejaht, wo von der Glossolalie — dem Zungenreden
und der Sprachengabe — berichtet wird. Er hat sie aber auch zugleich seharf
kritisiert: ,,Nun, meine lieben Briider, was.wiirde es euch niitzen, wenn ich
zu euch kiime und in Sprachen reden wollte, wofern ich nicht zugleich zu
euch auch reden wiirde in Offenbarung oder Erkenntnis, in Prophezeiung
oder Lehre? Wenn unbeseelte Instrumente, wie Fléte oder Laute, nur klin-
gen, aber keine Tone unterscheiden liefen, wie soll man da erkennen, was
auf der Flote oder auf der Laute gespielt wird? Wenn die Trompete nur un-
deutlich klingt, wer wird sich zum Kampfe riisten? So ist’s auch mit der
Sprachengabe: Ist eure Rede, die ihr vorbringt, nicht verstindlich, wie soll
man dann verstehen, was gesprochen wird ¢ Ihr wiirdet ja in den Wind re-
den! Es gibt, wer weif’, wie viele Sprachen in der Welt; nichts ist ja ohne
Sprache; doch kenne ich den Sinn der Sprache nicht, so bleibe ich fiir den

7 Stimmen 167, 2 97



Herbert Schade

ein Fremdling, welcher redet, und mir erscheint der Sprechende gleichfalls
als Fremdling. So sollt auch ihr, die ihr so sehr euch Gnadengaben wiinscht,
doch danach trachten, in reicher Fiille solche zu besitzen, die zur Erbauung
der Gemeinde dienen! So moge denn, wer in der Sprache redet, auch um das
Auslegen der Sprache bitten! ... Wenn die Gemeinde sich versammelt und
alle in Sprachen reden, und es kommen dann Ungliubige oder Unkundige
herein, werden diese dann nicht sagen: ,Ihr seid verriickt!* ... So trachtet
denn, meine Briider, nach der Prophetengabe; doch hindert nicht das Spra-
chenreden! Jedoch mit Anstand und in Ordnung mége all dies geschehen!*40

Eine einseitige Glossolalie, eine Vorherrschaft gegenstandsloser Malerei
laf3t das Anonyme und Unbekannte iibermichtig werden. Dem Verloschen
der Bilder entspricht das Aufhéren der Mitteilung: ,,Wenn unsere abstrak-
ten Bilder in einer Kirche hingen: man brauchte sie am Karfreitag nicht zu
verhiingen. Die Verlassenheit selber ist Bild geworden. Kein Gott, keine
Menschen mehr sind zu sehen. Und wir kénnen noch lachen statt vor Be-
stiirzung in den Boden zu versinken? Was bedeutet das alles? Vielleicht nur
das eine, da® die Welt im Zeichen der Generalpause steht und am Null-
punkt angelangt ist. Da® ein universaler Karfreitag angebrochen ist, der
auflerhalb der Kirche in diesem besonderen Fall stirker empfunden wird
als in ihr selbst; dafd der Kirchenkalender durchbrochen und Gott auch zu
Ostern am Kreuze gestorben bleibt. Das bekannte Philosophenwort ,Gott ist
tot’ beginnt ringsum Gestalt anzunehmen. Wo aber Gott tot ist, dort wird
der Dimon allmiéchtig sein. Es wiire denkbar, da® es, so wie ein Kirchen-
jahr, auch ein Kirchenjahrhundert gibt und dal® auf das unsere der Kar-
freitag und genauer die Todesstunde am Kreuze fillt.*41

Hier liegt die eigentliche Schwierigkeit einer religiosen abstrakten Male-
rei: Etwas wie eine gewaltige, gesichtslose Kraft macht sich bemerkbar, die
eine Unterscheidung der Geister erschwert. Wir besitzen aber nur wenige
Bilder, in denen diese Kraft am Werk ist. Der Grof3teil der modernen christ-
lichen Abstraktionen reicht nicht in diese Tiefenschichten. Er ist genauso
konventionell wie viele der Archaismen oder Deformationen in der moder-
nen Kirchenkunst. Maler Maier und Miiller malen bereits abstrakt fiir die
Kirche der Grof3stadt, weil es modern ist. Pfarrer Schmitz, der als fort-
schrittlich gelten will, bezahlt den Auftrag. Das Konventionelle in den Wer-
ken ist nicht zu iibersehen. Es gibt also grundsiitzlich die Moglichkeit einer
abstrakten Malerei fiir unsere Kirchen. Aber nur sehr wenige Kiinstler er-
reichen hier Qualitiit. Die geschmackvollen und sentimentalen Arrangements
sind in der Uberzahl.

Es war nicht Aufgabe der wenigen Hinweise, die Bedeutung der abstrak-
ten Malerei in Abrede zu stellen. Es gibt eine Reihe von Kiinstlern und Wer-
ken, die Aufmerksamkeit verdienen. Die suggestiv-journalistischen Erkli-
rungen von der abstrakten Malerei als einziger Moglichkeit der Gegenwart

40 1 Kor 14, 6—13 und 23.
41 Ball a.a.0. 171.

98



Bernhard Hiiring, Moraltheologie gestern und heute

erweisen sich jedoch schon vom Begriff her als Rhetorik. Bei den echten Ab-
strakten wird der Einbruch anonymer Krifte zur Gefahr. Thr Uberhand-
nehmen scheint ein Zeichen dafiir, da8 die Sprache bedroht ist. Zugleich
aber miissen wir in diesen Kiinstlern die Schépfer der Elemente einer neuen
Sprache anerkennen. Neben ihnen Lift sich eine konventionelle abstrakte
Malerei nicht iibersehen, die gelegentlich bis ins Kitschige reicht. Geschmack-
volle Oberflachlichkeit und eine Inflation an Tiefsinn gehen hier oft mit-
einander. Die Religion ist stiirker durch die Vertreter der zuletzt genannten
Gruppe bedroht.

Moraltheologie gestern und heute

BERNHARD HARING CSSR

Auch die Theologie, nicht zuletzt die Moraltheologie, hat ihr ,,Generationen-
problem®. Je klarer sie sich dessen bewuft ist, um so weniger wird es ihr
gefihrlich werden. Versteht jemand die Theologie als eine blof statische
Weitergabe der unveriinderlichen Wahrheit, so wird er — abgesehen von
vielen anderen Mil3verstindnissen — versucht sein, die Theologen von ge-
stern und heute gegeneinander auszuspielen. Was der heilsgeschichtliche
Dienst der Theologie von heute ist, wird er als Angriff auf die Theologie von
gestern auffassen. Was an der Ausdrucksweise und Problemstellung der
Theologie von gestern soziologisch und kulturell bedingt war, wird er viel-
leicht als das bleibende Erbe hartniickig verteidigen.

Es ist ganz natiirlich, daf® die Moraltheologie in einer Zeit tiefgreifenden
gesellschaftlichen und kulturellen Umbruchs die Auseinandersetzung mit
dem Zeitgeist mit groferer BewufStheit fithrt und die veriinderten gesell-
schaftlichen Verhiiltnisse zum Anlafl nimmt, viele Probleme neu zu durch-
denken. Anders kann sie ihren Dienst am Heil nicht treu erfiillen. Dabei darf
sie jedoch die Kontinuitiit der theologischen Arbeit und damit die Reinheit
der Tradition nicht gefihrden. Eine verstiirkte Auseinandersetzung mit dem
Zeitgeist verlangt eine vertiefte Kenntnis der Quellen und eine fraglose
Treue gegeniiber der Tradition. Das wiederum erfordert eine systemati-
schere Aufmerksamkeit gegeniiber der in der heilsgeschichtlichen Funktion
der Theologie begriindeten ,,Zeitmarke® fritherer theologischer Arbeit. Nur
wenn wir die geistige und soziale Physiognomie der Zeit kennen, in der die
fritheren Theologen ihren Dienst erfiillt haben, werden wir ihnen gerecht,
verstehen ihr Anliegen und ihre Sprache und lernen von ihnen, unsere heu-
tige Aufgabe in vollkommener Treue gegen die Tradition zu erfiillen.

7t 99



