Besprechungen

den Katholiken ebenso entschieden bejaht
wie sie von den Protestanten verneint wird
(161£., 253). Der Verf. distanziert sich des-
wegen mit Recht von der gelegentlich auf-
getauchten Meinung, es bestiinden auf die-
sem Gebiet keine trennenden Gegensitze
mehr (162, 182). Es zeugt iiberhaupt von
der Sachlichkeit und der wissenschaftlichen
Exaktheit des Buches, daft die protestanti-
sche Theologie in ihrer ganzen Breite ge-
wiirdigt wird, und nicht nur, wie es hiufig
geschieht, jene Richtungen, die dem katho-
lischen Dogma verhiltnismifig nahestehen.

Angesichts der vielen Vorziige des Bu-
ches ist es freilich besonders zu bedauern,
daB jegliche Register fehlen. So wird das
reiche Material, das hier gesammelt ist,
weithin ungenutzt bleiben. W. Seibel 8J

Theunis, Franz: Offenbarungund Glau-
be bei Rudolf Bultmann. (Theologi-
sche Forschung 19.) (XV, 144 S.) Ham-
burg-Bergstedt 1960, Herbert Reich.
Engl. br. DM 10,—.

Diese Arbeit eines katholischen Theologen
will das Denken Bultmanns ,,in den we-
sentlichsten Ziigen* (V) darstellen. Sie be-
schrinkt sich auf eine sachliche Analyse
der tragenden Strukturen seiner Theologie,
verzichtet aber auf jede Kritik und auf jede
eigene Stellungnahme. In drei Kapiteln
(,,Der Mensch*‘, ,,.Die Offenbarung®, ,Der
christliche Offenbarungsglaube‘‘) zeigt der
Verf. zunichst, wie Bultmann das mensch-
liche Sein versteht, ndmlich als ein ge-
schichtliches, das sich immer schon fiir die
eine seiner beiden Moglichkeiten, fiir die
,,Uneigentlichkeit* entschieden hat. Die-
sem stindigen Menschen tritt die Offen-
barung entgegen, die ihm das wahre Selbst-
verstindnis, den ,,Glauben* ermoglicht. So
kommen die,,Grundintentionen‘’ Bultmanns
deutlich zum Vorschein: Die Einsicht, daf
der Mensch ein Wissen um sich selbst hat,
daff dieses Wissen gleichzeitig Entschei-
dung, also ,,Selbstverstindnis® und ,,Ent-
schluf* ist, und daf sich Siinde und Heil
in diesem Innersten des menschlichen Da-
seins ereignen.

Man sieht, daf sich der Verf. auf die
eigentlich philosophischen Vorentscheidun-
gen Bultmanns konzentriert, die Ergebnisse
seiner neutestamentlichen Exegese jedoch
nur am Rande erwihnt. Damit hat er einen
richtigen Ansatzpunkt gewihlt; denn Bult-
mann ist in der Tat nur von diesen mehr
philosophischen Positionen her zu verste-
hen, die auch die Fragestellungen seiner
exegetischen Arbeiten leiten. Freilich kommt
nicht mit geniigender Deutlichkeit zum
Vorschein, dafl auch diese philosophischen
Strukturen schon im Denken Luthers ihren
Ansatz haben, ja nichts anderes sind als die
konsequente Weiterfitlhrung dessen, was
damals grundgelegt wurde.

154

Im ganzen ist das Buch eine sehr genaue
und umfassende Analyse der theologischen
und philosophischen Grundpositionen Bult-
manns. Seine Diktion erreicht freilich nicht
ganz jene durchsichtige Klarheit, die man
am Werk von R. Bultmann stets bewundern
mufl. Doch liegt dies wohl an der Schwie-
rigkeit der Ubersetzung des hollindischen
Originals. W. Seibel SJ

Lackmann, Maz: Credo Ecclesiam ca-
tholicam. Evangelisches Bekenntnis
gegen den Protestantismus. (XX, 616 S.)
Graz 1960, Styria. Ln. DM 35,—.

Das Thema dieses Buches kam schon in frii-

heren Versffentlichungen des Verf. zur

Sprache. Es wurde jedoch noch nie so deut-

lich formuliert wie hier. Die Reformation,

so heifdt es, war ein von Gottes Geist an
seine Kirche gerichteter Anruf zur ,,Riick-

Gestaltung der bestehenden heiligen Kirche

aus einer vermenschlichten Mif3-Gestalt zur

gottlichen Wahr-Gestalt durch das leben-
dige Wort des Christus® (109). Durch

Schuld beider Teile kam aber diese ,,evan-

gelische Intention‘‘ nicht zum Ziel, so dafy

sich der reformatorische ,,Teil der romisch-
katholischen Kirche* in einem ,,provisori=
schen Haus* einrichten mufdite — bis die

Mutterkirche ,,in sich aufnimmt, was ihr

zugehort** (1481.). Noch heute harren diese

,evangelischen Anstofe der Reformation®

(101£f,) der Durchfithrung, und die evange-

lische Christenheit wurde von Gott am Le-

ben erhalten, damit dieser Aufirag an die
katholische Kirche erfiillt werde. Dafiir be-
darf es aber des ,,Auszugs aus dem Gehiuse
des Protestantismus* (188), also aus jener
prinzipiell antikatholischen Haltung, die
wesentliche Teile des Evangeliums Christi
aufgegeben hat (12£f.) und sich daher ,,ab-
grundtief (150) vom Selbstverstindnis
der Reformation unterscheidet. An dessen

Stelle soll ,,eine neue Gestalt evangelischen

Gemeinschaftslebens‘‘ treten, die sich zum

unverkiirzten Evangelium bekennt und den

,»gottlichen Sinn‘* der Reformation zur Er-

fiillung bringt (5). Ziel ist die ,korporo-

tive Eingliederung evangelischer Gemein-
schaften als Evangelische Kirche in die Ge-
meinschaft der romisch-katholischen Kir-
che (221) und die ,kirchenamtliche Aner-
kennung ihrer evangelischen Profilierungen
katholischer Sachverhalte als katholisch-

giiltigen Lebens- und Denkweisen* (216).
Ein ,,Katechismus des katholischen Glau-

bens Augsburger Konfession® (239—597)

soll diesen ,,evangelischen Glauben® neu

aussprechen. Zu 18 ,,Zentrallehren katho-
lischer Kirche® enthiilt er Zitate aus den
lutherischen Bekenntnisschriften, aus dem
evangelischen Kirchenlied und aus der Dog-

matik des Johann Gerhard (1582—1637),

denen jeweils auch die katholischen Lehr-

aussagen des Tridentinums und des neuen



’

Besprechungen

katholischen Katechismus
sind.

Die wichtigsten Anliegen des Buches
stimmen weithin mit dem Programm der
,,Sammlung®® iiberein, zu dem in dieser
Zschr. (165 [1959/60] 252—265) bereits
ausfithrlich Stellung genommen wurde. Das
dort Gesagte gilt in vollem Umfang auch
fiir dieses Buch. Der Vorschlag freilich —
er stammt von einem katholischen Laien
— ,innerhalb des Dogmenbestandes® die
»heilsnotwendigen** und darum ,,verbind-
lichen** Dogmen von denen zu scheiden,
die lediglich ,,verehrungswiirdige*, aber
nicht verbindliche ,,Wahrheiten* seien
(217—220), widerspricht grundsiitzlich dem
katholischen Glauben. Die Wahrheit Gottes
ist niemals nur ,,verehrungswiirdig®, son-
dern erhebt den Anspruch absoluter Ver-
bindlichkeit.

Der Katechismus bediirfte einer einge-
henderen Diskussion, als es in dieser Re-
zension moglich ist. Er will nach des Verf.s
Absicht nicht vollstindig sein, soll aber
doch zeigen, ,,dal die hier vertretenen
Glaubensinhalte dem katholischen Credo
und der katholischen Kirche entstammen
und zugehoren‘ (241). Das wird man weit-
hin, aber nicht durchweg bejahen konnen.
Ganz abgesehen davon, daff die Augsburger
Konfession auf Grund ihrer Enstehung und
ihres Inhaltes (sie ist eine typische Kom=
promifformel mit primir politischen Zwek-
ken, die Wichtiges verschweigt) kaum den
Rang eines Glaubensbekenntnisses besitzt
und sich auch schwerlich als ,,Basis fiir das
interkonfessionelle Gespriich®* (so 200) eig-
net, es fehlen vielerorts wichtige Aussagen,
die unentbehrlich sind fiur das rechte Ver-
stindnis der hier ausgesprochenen Sitze.
So wird der Katholik etwa die Aussagen
iiber Kirche und Amt (295ff.), iber die
Quellen der Offenbarung (303ff.), tiber
Priestertum und Altarsakrament (307 ff.,
437ff., 485ff.) in dieser Form nicht ohne
weiteres annehmen konnen. Uberdies ist
der Katechismus selbst eine Auswahl aus
den verbindlichen lutherischen Bekenntnis-
schriften. Man wird also fragen miissen, in-
wieweit etwa die scharfe Ablehnung des
Papsttums und des MeBBopfers durch die
Schmalkaldischen Artikel noch Giltigkeit
besitzt und nach welchem Grundsatz nicht
diese, sondern andere, wesentlich ,katho-
lischere* Siitze ausgewiithlt wurden. Doch
werden sich diese Fragen leicht kliren las-
sen. Der Katechismus bote dann eine beach-
tenswerte Grundlage fiir das Gesprich mit
der katholischen Kirche, das der Verf. an-
strebt. W. Seibel SJ

angeschlossen

Kantzenbach, Friedrich IDilhelm: Evan-
gelium und Dogma. Die Bewiltigung
des theologischen Problems der Dogmen-

geschichte im Protestantismus. (315 S.)

Stuttgart 1959, Evangelisches Verlags-

werk. Ln. DM 25,—.
Die Frage nach dem Verhiltnis des Evan-
geliums zum Dogma ist eines der Kernpro-
bleme der Reformation. Da man nur noch
dem Evangelium, nicht mehr dem Dogma
unfehlbare Autoritit zuerkannte, mufte
sich bald die Frage nach der Entstehung
der Dogmen stellen. Dies geschah aber erst,
als die Dogmenfestigkeit, die der frithe
Protestantismus als katholisches Erbe noch
in sich trug, einer freieren Einstellung zum
Dogma wich. In der Tat ist die beginnende
protestantische  Dogmengeschichtsschrei-
bung von jenen Kreisen getragen, die dem
traditionellen Glauben schon skeptisch ge-
geniiberstanden. Thre Forschung war auch
nicht von einer geschichtlichen Fragestel-
lung geleitet, sondern diente dogmatischen
Motiven. Man fragte nicht, um zu wissen,
,,wie es gewesen ist*‘, sondern um das kirch-
liche Verstiindnis des Dogmas als falsch zu
erweisen. Das Aufkommen der protestanti-
schen Dogmengeschichte ist ein Moment je-
nes grofien Siikularisierungsprozesses, der
schon im 18, Jahrhundert weite Kreise der
wissenschaftlichen Theologie erfafit hatte.

Von diesen geistesgeschichtlichen Zu-
sammenhingen kommt in dem Werk Kant-
zenbachs wenig zur Sprache. Er beschrinkt
sich auf ein teilweise sehr ausfiihrliches
Referat iiber die verschiedenen dogmenge-
schichtlichen Theorien und Ldsungsversu-
che bis in die Fragestellungen der moder-
nen neutestamentlichen Forschung hinein,
die den Gegensatz zwischen Evangelium
und Dogma bereits im Neuen Testament zu
finden meint. Es ist also eine Geschichte
der dogmengeschichtlichen Forschung, in
der zumeist die behandelten Autoren in lin-
geren Zitaten selbst zu Wort kommen. So
entstand ein recht bequemes Nachschlage-
werk, zu dem man gern greifen wird, wenn
man keinen Zugang zu den Quellen selbst
besitzt.

Der Verf. distanziert sich eindeutig von
den Thesen der kritischen Schule. Er ver-
steht das Dogma als bekennende Antwort
der Gemeinde auf die Anrede des Evange-
liums und achtet die Lehrentscheidungen
der Kirche — vor allem die christologi-
schen Dogmen der alten Kirche —, weil sie
unter der Leitung des HI. Geistes stehen
und das Ohr fiir das Zeugnis der Schrift
schiirfen. Dennoch seien dies niemals letzte

und unfehlbare Entscheidungen, sondern

miiiten stets an der Schrift tuberprift
werden. Damit hilt er an dem protestanti-
schen ,,sola scriptura® fest. Man kann je-
doch schwerlich die christologischen Dog-
men bejahen und gleichzeitig den unfchl-
baren Anspruch, den sie immer erhoben,
ablehnen. Hier wird die Inkonsequenz
sichtbar, die das protestantische Denken
von jeher begleitet. W. Seibel SJ

155



