Zeitbericht

ben, daf sie nicht mehr iiber ihren eigenen Schatten springen kénnen. Die
,weltanschauliche Brille® sitzt eben zu fest.

Beunruhigend ist allerdings, daf8 dem interessierten Laien in den Ta-
schenbiichern, von denen hier eine ganze Reihe zitiert wurde und, wie be-
reits friither gezeigt, auch dem Jugendlichen durch viele Schulbiicher ¢ die-
ser Riickschritt auf die materialistische Ausgangsposition der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts als ,,neueste wissenschaftliche Erkenntnis® verschleiert
wird. Dem Piidagogen bereitet angesichts dieser Situation ein anderes ,,dro-
hendes Gespenst® grofie Sorge: der Dialektische Materialismus, zu dessen
Theorien hier — unbewuf3t und ungewollt — Zugang geschaffen wird.

LFEFTTHEERIC T

Zum Gedenken von Rerum Novarum — Laien studieren Theologie

Zum Gedenken von Rerum Novarum

Am 15. Mai ds. J. sind es 70 Jahre, daf3 Papst Leo XIII. seine Enzyklika Rerum
Novarum an die Welt richtete. Es ist im allgemeinen jedoch wenig bekannt, daf sich
der Katholizismus schon vor dieser Enzyklika aufs ernsteste mit der sozialen Frage
befafite. Schon 1819 hatte Adam Miiller in Wien die erste Sparkasse gegriindet, um
»denjenigen Teil der Nation, welcher durch unser Geld- und Fabriksystem, die
Waurze! seines Daseins verloren hat und der gleichsam als Taglohner, als heimat-
loser Einlieger oder verginglicher Mietsmann, hors de la loi, aufSer den eigent-
lichen bleibenden Umkreis des Staates gestellt worden ist, nicht bloff zu einem
kleinen Kapital, sondern zu einem Zustand (état, status) in natura zu verhelfen®.
Seit 1823 wurde im Mainzer Katholik und seit 1840 in den etwas spiiter gegriin-
deten Historisch-politischen Blittern die soziale Frage immer wieder angegangen.
Ja man kann wohl sagen, da3 sie das eigentliche Thema des im 19. Jahrhundert
sich vollziehenden Aufstiegs des Katholizismus geworden ist, seit Bufl und Kette-
ler auf dem ersten deutschen Katholikentag zu Mainz 1848 die Augen ailer dar-
auf lenlten.

Der deutsche Katholizismus stand mit dieser Hinwendung zur sozialen I'rage
nicht allein. Die gleiche Bewegung ist auch in Frankreich festzustellen. Ja, man
muf3 wohl sagen, da3 der franzdsische Episkopat in einigen seiner Vertreter schon
frither das Wort zur sozialen Frage ergriff als der deutsche. Das hingt vermut-
lich damit zusammen, dafl die franzdsischen Bischife der damaligen Industrie-
zentren, Rouen (Textilindustrie), Cambrai (Textilindustrie und Kohleberghau in
Valenciennes), Lyon (Seidenindustrie), Paris (allgemeine Industrie) mehr als ihre
deutschen Mitbriider auf ein Problem stielen, das, durch die liberalistisch gelenlkte

69 ID. Kuhn, Westdeutsche Schulbiologiebiicher — Weghereiter des Ma-
terialismus? in dieser Zschr. 166 (1959/60) 88.

146



Zeitbericht

Industrie bedingt, das eigentlich religiése Gebiet beriihrte: die Sonntagsarbeit.
Sie war es, die die franzosischen Bischiofe schon sehr frith das Wort zur sozialen
Frage ergreifen lief3.

Einer der ersten Bischife, die das taten, war der Erzbischof von Rouen, Kar-
dinal de Croy. Nachdem er schon in seinen Fastenhirtenbriefen von 1833, 1834,
1835 und 1836 auf die ungesunde Gewinnsucht hingewiesen hatte, machte er 1838
die Sonntagsrube zum eigentlichen Gegenstand seines Hirtenbriefes und behan-
delt dabei auch die elende Lage der Arbeiter: ,Man muf3 um jeden Preis, das weifs
man sehr wohl, das Los der Armen, der Gefangenen, der Arbeiterklassen erleich-
tern... Was gibt es Bewunderungswiirdigeres als die allgemeine Sorge um das
Wohlergehen der Arbeiterklasse... (denn) wenn die geringste Krise die Indu-
strie befillt, wenn der Einbruch einer rauheren Jahreszeit auch nur fiir kurze
Zeit die tigliche Arbeit unterbricht, dann kommt eine duflerst bedrohliche und
spiirbare Not iiber sie.“ Im gleichen Hirtenbrief wendet sich der Kardinal auch
gegen die Kinderarbeit und fordert ein staatliches Gesetz dagegen. Montalembert
griff in seiner Rede vor dem Parlament am 4. Mérz 1840 diese Anregung auf.

Wie der Kardinal von Rouen befaBte sich auch Bischof Belmas von Cambrai mit
dhnlichen Problemen. Auch er stief iiber die Forderung nach der Sonntagsruhe auf
die Lage der Arbeiter. Seine Hirtenbriefe von 1837-1841 gehen immer wieder auf
diese Frage ein. 1837 wendet er sich gegen die blinde und leidenschaftliche Ge-
winnsucht, die den Menschen zu einer Verachtung und Hintansetzung der Gebote
Gottes verleite, die aber auch zu einer gefihrlichen Unordnung der Gesellschaft
fiihre, 1838 greift er wieder das gleiche Thema auf: ,Der Arbeiter mufl am Sonn-
tag arbeiten, sonst verliert er seine Arbeit auch an den Wochentagen; und die
Notwendigkeit, fiir sich und seine Familie das Brot zu verdienen. .. wird zu einer
Versuchung, der man nur schwer widerstehen kann.” 1839 wendet er sich gegen
diec Ausbeutung der Heimarbeiter: ,,Das unmifiige Verlangen nach Reichtiimern
opfert seiner Leidenschaft jene, die es beschiftigt; es verlangt von ihnen infolge
der ununterbrochenen Arbeit, die es fordert, die Drangabe ihrer Zeit, ihrer Kraft,
ihrer Gesundheit. Thnen bleibt als Entgelt nur ein geringer Teil dessen, was sie
erzeugen, und es entspricht kaum einem Tropfen ...

Sein Nachfolger in Cambrai, Kardinal Giraud, ging noch ausfiihrlicher auf all
diese Probleme ein. 1845 erlid3t er als erster Bischof von Frankreich einen eigenen
Hirtenbrief iiber ,,das Gesetz der Arbeit®. Diese ist zunichst eine Folge der Erb-
siinde — offenbar hebt der Kardinal diesen Punkt vor allem gegen die utopischen
Fortschrittsgldubigen heraus, die meinen, es eines Tages zu einer Arbeit ohne alle
Miihsale bringen zu kinnen. Aber er verkennt auch nicht all die Wohltaten, die
durch die moderne Technik dem Menschen widerfahren sind. Wie iiberall, so gilt
es auch hier die rechte Ordnung einzuhalten, die uns durch das Evangelium gezeigt
wird. Nachdem er Christus als das Vorbild des Arbeiters hingestellt hat, geifselt der
Kardinal die liberale kapitalistische Industriegesellschaft, die ohne Riicksicht auf
das Wohl des Arbeiters nur auf ihren Reichtum bedacht sei. ,,Muf} es denn unbe-
dingt sein, daB® sich dieser Bau von Stolz und Anmafung auf den Ruinen einer
gedemiitigten Vernunft erhebe, einer ruinierten Gesundheit, irregeleiteter Gewis-
sen, fiir die ganze Ewigkeit verlorener unsterblicher Seelen? ... Um das Ganze in
einem Wort zu sagen: (die Religion protestiert) gegen diese Ausbeutung des Men-
schen durch den Menschen, der auf seinesgleichen wie auf ein blodes Tier herab-
schaut, wie auf ein bloBes Produktionswerkzeug, der kaltblitig dariiber Berech-
nungen anstellt, wieweit man gehen konne, damit der andere nicht vor Erschop-
fung zusammenbreche . . .

Kardinal Bonald, der Erzbischof von Lyon (1840-1870) hatte sich schon bei
seiner Ankunft in Liyon (1840) an die Arbeiter gewandt und sie besonders begrii3t.
In seinem Hirtenbrief zur Fastenzeit 1842 iiber die Sonntagsruhe geht er auf die

10* 147



Zeitbericht

Ausbeutung der Arbeiter ein; diese seien fiir die immer mehr um sich greifende
Gewinnsucht nur Maschinen, die dafiir da seien, daff der gesamte Betrieb laufe.
1847 fordert er in seinem Hirtenbrief den gerechten Lohn fiir die Arbeit, im
Sinn der ,,strengen Gerechtigkeit, die fordere, daf® der Lohn der Arbeit entspreche,
ein Entgelt sei fiir die geleistete Arbeit, Gleichzeitig warnt er die Arbeiter vor den
sozialistischen und kommunistischen Systemen.

SchlieBlich sei noch der Erzbischof von Paris genannt, Mgr. Affre, der in der
Revolution von 1848 ums Leben kam. In fast allen seiner Hirtenbriefe befa3t er
sich mit der Verbesserung des Loses der arbeitenden Klasse. 1843 schreibt er:
., sMan muB die Lohne erhohen, damit diese Klasse wieder jene Zahl erreicht, die
nitig ist, um die anfallende Arbeit zu leisten. (Das sind die Worte eines bekann-
ten Volkswirtschaftlers, dessen Namen wir nicht nennen wollen.) Hort es wohl:
man muf3 dem Arbeiter und seinen Kindern zu essen geben, damit man Werkzeuge
fiir die Fabrikation hat, nicht weil sie vernunftbegabte Wesen sind, die zum Him-
mel aufschauen ... Deswegen das Proletariat.”

Man sieht: die Bischofe sind auf die soziale Frage vom Religiosen her gestoBen,
und sie haben auch zuniichst vom Religiosen her eine Antwort gegeben. Eigene
soziale Uberlegungen fehlen entweder noch oder sind nur schwach angedeutet.
Wichtiger jedoch und nicht iibersehen werden darf die Tatsache, daf die Bischofe
kraft ihres Amtes Stellung zu den Ubeln ihrer Zeit nahmen.

Der Erfolg war freilich nicht allzu grof. Der Grund dafiir ist sowohl im libera-
len GroBbiirgertum zu suchen wie auch bei den Arbeitern selbst. Einer der Grof3-
industriellen des Nordens bezichtigte z. B. Bischof Belmas 1841 vor dem Conseil
Général des Manufactures der Unwissenheit und Unzustéindigkeit. Die biirgerliche
Presse Lyons nahm die Hirtenbriefe Bonalds iiberhaupt nicht zur Kenatnis und
spielte Kardinal Giraud gegen Bonald aus, indem sie Stellen aus dessen Hirten-
briefen zitierte, wo er die Regierung lobt und die Arbeiter vor den Sozialisten
warnt, nicht aber jene, in denen er ebenfalls auf die Lage der Arbeiter eingeht.
Die Arbeiter ihrerseits wehrten sich im Namen der Gewissensfreiheit gegen die
,,Einmischung® der Bischofe, obwohl sie sachlich die Stellungnahme der Bischife
nur billigen mufBten. (Revue de UAction populaire, April 1961.)

Laien studieren Theologie

Im Rahmen des Erzbischiflichen Seelsorgeamtes Wien wurde 1940 ein ,,Theologi-
sches Laienjahr* eingerichtet zu einer strengen theologischen Schulung der Teil-
nehmer mit zweimal zwei Abendstunden in der Woche., 1941 wurde es auf zwei
Jahre ausgedehnt. Diesem fiir Akademiker und Maturanten bestimmten Jahr fiigte
man 1943 eine ,,Glaubensschule fiir Absolventen einer Fach- oder Pflichtschule®
hinzu, die 1944 ebenfalls in einen zweijihrigen Kurs umgewandelt wurde. Unter
Zustimmung aller dsterreichischen Bischéfe wurde 1950 ein ,,Fernkurs theologi-
scher Laienbildung® von einer Dauer von zweieinviertel Jahr fiir Akademiker und
Maturanten geschaffen, neben dem schon im folgenden Jahr ein Kurs fiir Absol-
venten einer Fach- oder Pflichtschule eingerichtet wurde, Die Wiener theologi-
schen Kurse wurden 1941 erginzt durch Seminare wihrend des Schuljahres, die
meist drei Monate dauern und wiochentlich einmal abgehalten werden. Seit 1952
wurden fiir beide Kurse je eine Seminarwoche im Sommer eingefiihrt. Von Theo-
logieprofessoren der Universititen, der bischoflichen Seminare und der Ordens-
lehranstalten wurden Vorlesungen iiber christliche Philosophie, Fundamental-
theologie, Dogmatik, Moraltheologie mit Soziallehre, Altes und Neues Testament,
Kirchengeschichte, Kirchenrecht, Liturgik, Frommigkeitslehre und zusitzlich Pa-
storaltheologie gehalten, Der Besuch der Vorlesungen ist verpflichtend. Den Teil-

148



