Der Priester als Diener an der Einheit der Christen !

AUGUSTINUS KARDINAL BEA

Das Miihen um die Einheit der Kirche und um ihre immer vollkommenere
Verwirklichung gehort zu den grofien und wichtigsten Aufgaben des prie-
sterlichen Dienstes. Schon das Wort ,,Einheit® ist heute fast ein Programm
geworden. Nach den traurigen Erfahrungen, den Zerstérungen und Ruinen
zweier Weltkriege ist sich die Welt der Sinnlosigkeit alles kleinlichen Natio-
nalismus und jedes selbstsiichtigen Bestehens auf den eigenen Sonderinter-
essen bewuf3t geworden. Man weif’, daf solche engherzige Beschriinktheit zu
nur immer neuer Not fiihrt. So sucht man allenthalben mit aller Anstren-
gung nach gréflerer Einheit auf allen Gebieten des 6ffentlichen, politischen
und sozialen Lebens, und zwar auf internationaler, ja weltweiter Ebene. Alle
diese Einheitshestrebungen sind eine Forderung des menschlichen und so-
zialen Wohls. Die religiése Einheit aber ist dariiber hinaus ein absolutes
gottliches Gebot, das uns der Griinder unserer heiligen Kirche gegeben hat:
Nach seinem Willen soll ,,eine Herde und ein Hirt* sein (Jo 10, 16).

Aber wie weit sind wir noch von diesem Ziel entfernt! Von den mehr als
2,5 Milliarden der Erdbevélkerung ist nur etwa der dritte Teil christlich,
und von den etwa 900 Millionen Christen bekennen knapp 500 Millionen
(etwa 520/0) den romisch-katholischen Glauben. Angesichts dieser Lage stel-
len sich der Kirche Christi zwei grofle Aufgaben: die missionarische und die
okumenische, Die erste will die noch nicht christliche Welt zu Christus fith-
ren, die andere arbeitet fiir die Einheit derer, die durch die Taufe Kinder
Gottes geworden sind. '

Die Arbeit in der Mission setzt eine besonders gittliche Berufung voraus.
Die 6kumenische Arbeit jedoch ist eine heilige Pflicht aller Glieder der
Kirche und in besonderer Weise derer, die zum Priestertum berufen sind.
Wer sich deswegen darauf vorbereitet, ,,Diener Christi und Verwalter der
Geheimnisse Gottes* zu sein (1 Kor 4, 1), muf sich auch fiir die ékumeni-
sche Arbeit riisten, zumal in einem Land, wo die Berithrungen mit nicht-
katholischen Christen sehr haufig sind. Diese Vorbereitung darf man nicht
auf die der Priesterweihe unmittelbar vorausgehende Zeit zuriickstellen. Sie

 Der Artikel bringt einen Vortrag, den Se. Eminenz vor franzisischen Seminaristen
auf dem Odilienberg im Elsaf gehalten hat,

1 Stimmen 169, 1 ; 1



Augustinus Kardinal Bea

soll mit den ersten Jahren des Studiums beginnen und auf diese Weise das
Riistzeug bereitstellen, das zu diesem Apostolat der christlichen Einheit be-
fahigt.

Die AusBiLpung zum DiensT AN DER EINHEIT

Die aligemeine Ausbildung

Das Apostolat fiir die Einheit der Christen ist keine Arbeit, die sich im-
provisieren lieBe. Es erfordert eine solide geistige und religidse Ausbildung.
Wer der Einheit der Christen dienen will, muf} vor allem andern eine um-
fassende Kenntnis des eigenen Glaubens besitzen; er besifle sonst keine
innere Sicherheit inmitten der Ideologien, der religiésen Systeme und der
scharfsinnigen Uberlegungen, die sich bei den getrennten Briidern finden.
Nur wer eine sichere Bildung und ein umfassendes Wissen aller notwendigen
Dinge besitzt, kann sich selbst zurechtfinden und andere beraten, belehren,
aufkliren oder ihnen zur Lésung ihrer Probleme behilflich sein. Auf diesem
Gebiet kommt der Philosophie eine besondere Bedeutung zu, und zwar den
von ihr vertretenen Lehren und auch ihrer Geschichte. Die Sprache und die
Denkweise unserer Briider — ich denke vor allem an jene, die wir in West-
europa treffen — sind weithin von den verschiedenartigen modernen Philo-
sophien bestimmt. Nur wer die philosophischen Strémungen kennt, kann ihr
Denken verstehen und sie zur vollen Erkenntnis der Wahrheit fithren.

In besonderer Weise bedarf es einer genauen und tiefgreifenden Kenntnis
der Heiligen Schrift. Hunderte von Millionen getrennter Briider griinden sich
ausschlieBlich auf sie. Sie leben von ihr und bekennen sich zu ihr als der Norm
ihres religiosen Lebens. Der Priester, der mit ihnen in Berithrung kommt,
kann sie weder verstehen noch iiberzeugen, wenn er nicht die Heilige Schrift
ebenso, ja noch besser kennt als sie und sie liebt. Das Lesen der Evangelien,
der Briefe des heiligen Paulus, der Psalmen und der Weisheitsbiicher ist fiir
den kommenden Priester, der fiir die Einheit der Christen arbeiten soll, eine
glinzende Vorbereitung, die dann durch systematisches Studium der bibli-
schen Wissenschaften ergiinzt werden muf3.

Diese durch Studium und Betrachtung erworbene Kenntnis der Heiligen
Schrift ist auch eine wertvolle Hilfe in dem Miihen des Seminaristen um ein
religioses und heiliges Leben. Niemand kann den getrennten Briidern jemals
alle Schiitze unseres heiligen Glaubens 6ffnen, der sie nicht kennt, sie nicht
liebt und sie nicht in seiner geistlichen Erfahrung verkostet hat. Das Stre-
ben nach Heiligkeit darf nicht auf die letzten Jahre des Studiums verscho-
ben werden. Es muf? von Jahr zu Jahr im selben Maf wie die wissenschaft-
liche und geistige Bildung wachsen, so, wie es vom gottlichen Herrn selbst
hei8t: ,,Er wuchs an Weisheit, an Alter und an Gnade vor Gott und den
Menschen® (Lk 2, 52). Dieses Streben nach Heiligkeit gibt dem kommenden
Priester jene fiir den Dienst an der Einheit so wertvolle Gabe der Liebe, die

2



Der Priester als Diener an der Einheit der Christen

wir schon am Beispiel des Herrn und seines Apostels Paulus bewundern. Es
schenkt ihm auch jene Demut, die sich nicht aufdringt und nicht die eige-
nen, personlichen Ideen zur Geltung bringen will, sondern die den Briidern
dient ,,wie eine Mutter ihre Kinder hegt* (1 Thess 2, 7).

Aber dariiber hinaus erfordert die Skumenische Arbeit spezielle Kennt- -
nisse iiber die Frage der Einheit der Christen.

Zuerst mufd man klar das Ziel unserer Arbeit vor Augen haben. Der heu-
tige Mensch steht inmitten eines wahren Wirrwarrs von philosophischen und
religiosen Ideen und Systemen. Es ist leicht verstindlich, daf in einer sol-
chen Umgebung manche Versuchung wachwerden kann, etwa die eines stil-
len Einverstindnisses oder eines gewissen Skeptizismus, so daf man sich
der Unerbittlichkeit des katholischen Dogmas zu schiimen beginnt, als ob
dies zu kleinlich, zu wenig modern, zu wirklichkeitsfremd oder gar von
einer Art Fanatismus getragen sei. Eine mifiverstandene Liebe zu den ge-
trennten Briidern kann zu einer gewissen Nivellierung fithren, zu einem
»Irenismus®, der fiir die Einheit die Anerkennung lediglich der ,,wesent-
lichen* Wahrheiten, nur der fundamentalen Dogmen forderte und alles
iibrige iiberginge oder fiir spiitere Zeiten zuriickstellte.

Dies kann kein. Weg zu einer wahren Einheit sein. Selbstverstindlich be-
sitzen die getrennten Briider zahlreiche Giiter der Wahrheit und der From-
migkeit, die wir sammeln und mit Freude anerkennen kénnen. Aber das
gibt keine Berechtigung, die Unterschiede und die Miingel, die auch wesent-
liche Punkte betreffen, zu verheimlichen. Eine ernste Skumenische Arbeit
muf} vor allem andern die Integritit des katholischen Dogmas bewahren,
immer jenes Ziel vor Augen, von dem der Apostel spricht: ,,...bis wir alle
gelangen zur Einheit im Glauben und in der Erkenntnis des Sohnes Gottes,
zum vollkommenen Mann, zum Ausmaf der Gréfe des Pleroma Christi, da-
mit wir nicht mehr unmiindig seien, umhergerissen und -getrieben vom
Wind jeder beliebigen Lehre in dem Spiel der Menschen, inmitten von Ver-
schlagenheit, die schlau dem Irrtum den Weg bahnt, vielmehr die Wahrheit
in Liebe sagen und so das All zu ihm hin wachsen lassen, der das Haupt ist,
Christus® (Eph 4, 13-15). Diese klare Sicht der kumenischen Arbeit muf®
uns von Anfang an leiten. Wir sollen uns dabei eine méglichst vollkommene
Kenntnis des eigenen Glaubens und eine hohe Achtung vor ihm erwerben.
Wir sollen schlieflich die brennende Sehnsucht im Herzen tragen, an die-
sen Schitzen alle, denen wir begegnen, teilnehmen zu lassen.

In einem solchen Miihen um die Einheit des Glaubens miissen wir diese
Einheit auch suchen mit den Mitteln der Gnade. In Kraft der Taufe ist eine
bestimmte Einheit bereits lebendig. Ein Getaufter ist fiir uns — wer immer
er auch sei — nicht dasselbe wie ein Mohammedaner oder ein Buddhist oder
ein Brahmane. Jeder Getaufte ist unser Bruder in Christus, und wir miissen
uns bemiihen, iiber die Taufgnade und iiber die Gnaden, die der Herr ihnen
auf Grund der Taufe gibt, hinaus ihn an der Fiille der Gnade, die Christus in
die Ilinde der Kirche gegeben hat, teilnehmen zu lassen, in besonderer Weise

1* 3



-Af.lgustihus Kardinal Bea

an den Sakramenten und, vor allem, am Mefopfer und an der heiligen Kom-
munion. Der kommende Priester und Diener an der Einheit mufd sich des-
wegen selbst mit einer hohen Achtung und Verehrung der Sakramente und
der Riten der Liturgie erfiillen. Die im Sinn der Kirche und nach ihren Ge-
setzen und Normen gepflegte liturgische Bewegung ist fiir die 6kumenische
Arbeit eine wertvolle Hilfe. Das gilt um so mehr, als viele unserer getrenn-
ten Briider nicht mehr mit dem alleinigen Predigtgottesdienst in einem
Raum, der keinen sakralen Charakter mehr besitzt, zufrieden sind und sich
deswegen nach einem echten liturgischen Leben sechnen.

Aber die Einheit wiire noch nicht vollkommen, wenn sie nicht die Unter-
ordnung in Lehre und Leben unter die Autoritiit der Nachfolger der Apostel
in ihrer Einheit untereinander und mit dem obersten Hirten, dem Nach-
folger des Petrus und Bischofs von Rom, erreichte. Das ist vielleicht die hiir-
teste Forderung, die wir an unsere getrennten evangelischen Briider richten
miissen. Sie leben seit vielen Jahrhunderten in der Uberzeugung, es gebe in
der Kirche Christi keine Autoritiit, die das personliche Gewissen des ein-
zelnen verpflichten konnte. Die demokratische Idee, die heute in einem
grofien Teil der freien Welt herrscht, betont und verstirkt noch diese Ge-
fithle einer religiosen Autonomie. Der kommende Diener an der Einheit
mufd deswegen eine klare und anschauliche Idee von der hierarchischen
Struktur der Kirche und von dem groflen Nutzen, den diese von Christus
begriindete Institution bringt, besitzen. Es ist gerade die Sehnsucht nach
einer sicheren Fiithrung im religisen Leben und nach einem von Autoritit
getragenen Wort, die nicht wenige zur katholischen Kirche gefithrt hat und
noch fiihrt. Deswegen muf} jeder ein genaues Wissen um dieses Vorrecht
der Kirche Christi besitzen und muf3 den Nutzen kennen, den es den Men-
schen bringt.

Ein wichtiger Teil der 6kumenischen Arbeit ist weiter die Kenntnis des
Titigkeitsfeldes. Dieses Feld ist nicht so einheitlich, wie man vermuten
konnte, wenn von den ,,getrennten Briidern* gesprochen wird. Es gibt eine
Vielzahl von unterschiedlichen Gruppen mit je besonderen Problemen und
Schwierigkeiten, die sehr eng mit ihrem Ursprung, ihrer Geschichte und
ihrer Mentalitiit zusammenhéingen. Dank der modernen Verkehrsverhiilt-
nisse und der schnellen Nachrichteniibermittlung kommt der Priester heute
sehr leicht mit den verschiedenen Gemeinschaften in Berithrung. Vor einem
halben Jahrhundert noch fand man nur in den seltensten Fillen in Mittel-
europa eine Gemeinschaft von getrennten Ostchristen oder ,,Orthodoxen®,
wie man sie gemeinhin nennt. Heute leben allein in Frankreich etwa 100 000
Orthodoxe der verschiedenen Riten, die aus ihrer Heimat ausgewandert sind
oder aus ihr vertrieben wurden und nun von einer eigens errichteten Hier-
archie geleitet werden. Neben ihnen gibt es in Frankreich verschiedene pro-
testantische Gruppen. Die stiirkste von ihnen, die ,,Reformierten, in deren
Lehre und Leben das calvinische Denken vorherrscht, zihlt etwa 400 000
Mitglieder. Die besonders im Osten Frankreichs verbreiteten Lutheraner

4



[

. Der Priester als Diener an der Einheit der Christen

sind etwas weniger zahlreich (etwa 350 000). Etwa 30 000 Gliubige gehoren
der Baptistengemeinde an. Schon die Aufzihlung dieser Gruppen zeigt die
Notwendigkeit einer Kenntnis ihrer Geschichte, ihres besonderen Charak-
ters, ihrer Lehren, ihrer Haltung gegeniiber der katholischen Kirche, ihres
Lebens, ihrer Organisation und ihrer Probleme.

Im Studiengang des kiinftigen Priesters muf} deswegen die Beschiiftigung
mit diesen Problemen einen nicht geringen Raum beanspruchen. Sie sind
nicht blof} historischer Natur, sondern haben einen spezifisch theologischen,
nicht selten auch philosophisch-psychologischen Charakter. Der Priester,
der mit den getrennten Briidern Verbindung aufnehmen will, mufd von
dem allem gut unterrichtet sein. In besonderer Weise aber muf} er auff ihre
Schwierigkeiten auf dem Gebiet der Lehre Antwort zu geben wissen. Des-
wegen ist das Studium der Kirchengeschichte, besonders jenes des eigenen
Landes, und der Kontroversfragen von hichster Wichtigkeit fiir jede 6ku-
menische Arbeit. Diese Notwendigkeit zeigte sich schon unmittelbar nach
dem Beginn der lutherischen und calvinischen Reformation. Der grofde Kar-
dinal Cesare Baronio sammelte in den zwolf Binden seiner ,,Annales eccle-
siastici® (1588—1607) ein ungeheures geschichtliches Material, um die ge-
radlinige und kontinuierliche Entwicklung der Theologie, der Gesetzgebung
und des katholischen Lebens aufzuzeigen. Er wollte auf diese Weise den von
den Reformatoren vorgebrachten Schwierigkeiten eine wissenschaftlich be-
griindete Antwort geben. Sein nicht weniger bedeutender Zeitgenosse, der
heilige Kardinal Robert Bellarmin (1542—1621) stellte in einem Werk ,,Dis-
putationes de controversiis christianae fidei (1566-—1595) so wertvolles
theologisches Material zusammen, dal® man auf nichtkatholischer Seite
,,Anti-Bellarminische Lehrstiihle errichtete. Freilich hat sich der Charakter
solcher Arbeit heute gewandelt. Man tut sie irenisch, nicht mehr polemisch.
Aber das Ziel ist immer dasselbe: Der Wahrheit, die Christus selbst ist, zu
dienen, um die Einheit in der Wahrheit zu férdern und zu erreichen. Der
Priester von heute kann sicher kein systematisches Studium dieser groffen
Werke betreiben. Aber er muf sich im Lauf seiner Ausbildung jenes ge-
schichtliche, philosophische und theologische Wissen erwerben, das ihm bei
seinen Begegnungen mit den getrennten Briidern niitzlich sein kann.

Es gibt schliefdlich noch einen anderen Bereich, in dem sich der kommende
Priester orientieren muf}, namlich die ,,6kumenische Bewegung™, die heute
von nicht geringer Bedeutung ist. Diese Bewegung ist auerhalb der katho-
lischen Kirche entstanden, aber hinter ihr steht die Sehnsucht der in so
viele Gruppen geteilten Briider, einen Weg zur Einheit und zur briiderlichen
Zusammenarbeit besonders in den Missionen zu finden. Sie will die Einheit
mit allen ihr méglichen Mitteln férdern. Solche Mittel sind: internationale
Konferenzen, wissenschaftliche, vor allem theologische Studien und For-
~ schungen, gegenseitige Hilfe, gemeinsame Aktionen fiir den Schutz der Re-
ligionsfreiheit und die Titigkeit auf dem Gebiet der Caritas und der sozia-
len Arbeit. Der sichtbarste Ausdruck dieser Bewegung ist heute der Oku-

5



Augustinus Kardinal Bea

menische Rat der Kirchen (,, Weltrat der Kirchen*). Er umfafit mehr als
180 Mitgliedskirchen, vor allem Protestanten der verschiedenen Richtungen,
daneben einige orthodoxe Gruppen. Neben dem Weltrat der Kirchen gibt es
den ,,Internationalen Missionsrat®, der vor vierzig Jahren gegriindet wurde.
Der katholische Christ kann sich nur iiber diesen so miichtigen Ausdruck
der Sehnsucht nach Einheit freuen. Vor fiinfzig Jahren wire eine solche Er-
scheinung noch unmoglich gewesen. Es ist ,,ein Werk des Heiligen Geistes
und die Frucht vieler Gebete® (AAS 1950, 142). Wir miissen jedoch volle
Klarheit dariiber haben, daf} diese Einheit noch nicht jene dreifache Einheit
ist, die der Herr gewollt und vom Vater erfleht hat. Deswegen kann die
katholische Kirche nicht jener Aufforderung nachkommen, die man schon
oft an sie herangetragen hat: Sie kann nicht Mitglied dieser Organisation
werden, deren Charakter etwas vollstindig anderes ist als die Struktur, die
Jesus Christus selbst der Kirche, die er griindete, gegeben hat.

Die Praxis DER OKUMENISCHEN ARBEIT

Der Blick auf diesen weiten Bereich von Lehren, Studien, von Notwen-
digkeiten allgemeiner und personlicher Art kénnte vielleicht manchen ent-
mutigen und ihn die Hoffnung verlieren lassen, je an ein so schwieriges Ziel
zu gelangen. Auch hier braucht es Geduld und Beharrlichkeit. Man darf
nie die eigene groffe Sendung aus den Augen verlieren und muf} alle Mog-
lichkeiten ausnutzen, um sich die nétige Befdhigung zu verschaffen. Wie
fiir jede Form des Apostolats schreitet auch die Ausbildung fiir die dku-
menische Arbeit in Stufen voran. Sie soll Jahr fir Jahr organisch wachsen
und auf diese Weise ihr Ziel erreichen. Einige Dinge allerdings muf3 man
bereits vom Beginn des Studiums an vor Augen haben.

An erster Stelle steht die Uberzeugung von der schweren Pflicht zur Ar-
beit fiir die Einheit. Die Kirche hat diese Pflicht erfiillt, seit sich die ersten
Gruppen infolge von Hiiresien oder Schismen von der Kirche trennten. Die
grof3en Konzilien des christlichen Altertums, die Konzilien von Nizia, Ephe-
sus und Chalcedon setzten sich nicht nur die Klirung der umstrittenen dog-
matischen Lehren als Ziel. Sie wollten dadurch immer auch die Einheit im
Glauben wiederherstellen. Nach dem grofen orientalischen Schisma des
11. Jahrhunderts suchten die Konzilien von Lyon (1274) und Florenz (1439)
die von der katholischen Kirche getrennten Glieder wieder zu gewinnen. Das
Konzil von Trient (1545—1569) war ein einziger grofier Versuch, die Pro-
testanten wieder zur Mutter Kirche zuriickzufiihren. Es sollte ihnen durch
tiefgreifende Reformen jeden Vorwand einer Trennung nehmen. Doch liefs
die Politik jenes und der folgenden Jahrhunderte alle Versuche scheitern.
Das berithmte ,,cuius regio illius religio® ist dafiir das beste Beispiel.

Heute hat sich die Lage vollstiindig gewandelt. Die Politik spielt hier
keine Rolle mehr. Wie wir gesehen haben, sehnen sich die getrennten Briider
selbst danach, daB die seit so vielen Jahrhunderten offene Kluft endlich ge-

6



Der Priester als Diener an der Einheit der Christen

schlossen werde, und die katholische Kirche kann ihre wahren Mittel ge-
brauchen, die Uberzeugungskraft und die Liebe. Schon Benedikt XV. sagte
in seiner Antwort an die Delegation, die ihn zu einer skumenischen Welt-
konferenz einladen wollte, daf} er als der Nachfolger des heiligen Petrus und
als der Stellvertreter Christi keine groflere Sehnsucht habe als die Einheit
der einen Herde unter dem einen Hirten. Obwohl er die Einladung nicht an-
nehmen konne, wiinsche und bete er, daf} die Gnade Gottes alle Teilnehmer
an der Konferenz erleuchte und sie wieder mit dem sichtbaren Haupt der
Kirche vereine, das sie mit offenen Armen aufnehmen wiirde (cf. Rouse-
Neill, Geschichte der 6kumenischen Bewegung, Géttingen 1958, 11,
16). Alle Nachfolger Benedikts XV. haben dieselbe Einladung wiederholt.
In besonderer Weise ist es unser Heiliger Vater, Papst Johannes XXIIL., der
immer wieder erkliirt, wie sehr ihm die Frage der Einheit am Herzen liegt.
Um den getrennten Briidern den Kontakt mit dem Apostolischen Stuhl zu
erleichtern, hat er selbst die Initiative ergriffen und das ,,Sekretariat fiir
die Einheit der Christen® errichtet. Bei mehr als einer Gelegenheit hat er
auch Leiter von getrennten Kirchen empfangen. Das bevorstehende zweite
Vatikanische Konzil soll nach seinen eigenen Worten ein grofies Schauspiel
der Wahrheit, der Einheit und der Liebe darstellen, wie sie in der katholi-
schen Kirche herrschen. Auf diese Weise soll es fiir die getrennten Briider
,eine liebevolle Einladung werden, jene Einheit zu suchen und zu erreichen,
fiir die sich Jesus Christus mit einem so heiffen Gebet an den Himmlischen
Vater wandte* (AAS 51, 1959, 511).

Es kann deswegen nicht mehr zweifelhaft sein, daff wir alle mit dem
Stellvertreter Christi fiir dasselbe hohe Ziel zusammenarbeiten und dafs wir
alle Mittel gebrauchen miissen, die zu unserer Verfiigung stehen.

Das erste dieser Mittel ist ohne Zweifel das Gebet.

Jedes Erreichen der Einheit — ob es sich um eine Einzelperson oder um
eine Gruppe handelt — ist Frucht einer grofen Gnade, die den Geist er-
leuchtet, dem Willen Kraft gibt und iiber alle Hindernisse, woher auch
immer sie kommen mégen, siegen li3t. Diese Gnade mufd man in demiitigem
Geist und auch in groBmiitigen Opfern erflehen.

Das zweite Mittel ist eine grofle und uniiberwindliche Liebe zu den Brii-
dern. Wir diirfen nie vergessen, dafd sie unsere Briider sind. Der Heilige
Vater erwiithnt hier das schéne Wort, das Augustinus iiher die Donatisten
sagte: ,,0b sie wollen oder nicht, sie sind unsere Briider. Sie werden erst
dann nicht mehr unsere Briider sein, wenn sie nicht mehr das ,Vater unser*®
sprechen® (AAS 51,1959, 515). Unsere Liebe muf sich nach den Normen des
heiligen Paulus richten: ,,Die Liebe ist geduldig, ist giitig. Die Liebe prahlt
nicht, sie bliht sich nicht auf, sie sucht nicht das ihre ... Sie ertriigt alles,
sie glaubt alles, sie hofft alles® (1Kor 13, 4-7).

Diese Liebe muf} jedoch ehrlich und offen sein. Es wire keine Liebe gegen
die getrennten Briider, wenn man die Wahrheit verheimlichen, die eigenen
Uberzeugungen verbergen und die tatsichlich existierenden Unterschiede

7



- Augustinus Kardinal Bea‘

abschwiichen wollte. Man muf8 geduldig sein, nachsichtig, man darf nicht
gleich den schwersten Schritt verlangen, sondern langsam, Schritt fiir
Schritt, vorangehen, wie es auch Christus selbst den Aposteln gegeniiber tat,
als er sagte: ,,Ihr kénnt es jetzt noch nicht tragen (Jo 16, 12). Aber bei dem
allem mufd man ehrlich bleiben.

Man muf’ ferner klug und vorsichtig sein. Die Arbeit fiir die Einheit kann
den auch in Gefahren fiihren, der sich hier einsetzt. Wir haben schon be-
merkt, dal® man Sicherheit in der Lehre, Klarheit und Bestindigkeit im
eigenen Glauben und seinen Folgerungen besitzen muf}. Gerade aus diesem
Grund bedarf es einer engen Verbindung mit der Hierarchie der Kirche, und
zwar mit dem Bischof der eigenen Dibzese und den Organen, die von ihm
beaufiragt sind, und mit dem Papst und seinen Kongregationen. Eine solch
enge Verbindung bewahrt und schiitzt uns vor vielen Unsicherheiten, vor
gefihrlichen, unbesonnenen Unternehmungen und vor vielen unvorsichtigen
Schritten. Die klugen Weisungen des Heiligen Stuhles sind nicht nur Frucht
einer reichen Erfahrung. Sie sind vor allem in der Kraft des Beistandes des
Heiligen Geistes gegeben, den der Herr seiner Kirche verheiflen hat. Sie wer-
den uns helfen, alle Schwierigkeiten zu iiberwinden und zu dauerhaften Er-
gebnissen zu kommen, die das Heil der Seelen und das Wohl der Kirche
fordern.

Schliefflich brauchen wir ein iibernatiirliches Vertrauen, einen ,,Glauben,
der Berge versetzt® (Mt 17, 20). Und Berge gibt es genug. Es ist nicht nétig,
das zu sehr zu betonen oder gar zu iibertreiben. Aber eines ist klar: Ein Zu-
stand, der vor Jahrhunderten geschaffen wurde und seitdem von Generation
zu Generation sich verfestigt hat, i3t sich nicht in einem kurzen Augenblick
iindern, auch nicht in angespanntester Arbeit. Wir wissen jedoch, daf? es das
Werk Christi und seines Heiligen Geistes ist, mit dem wir unsere schwachen
Kriifte vereinen. Dieser Gedanke gibt uns ein unerschiitterliches Vertrauen
und einen unbesiegbharen Mut.

»Gott will es*: dasist das entscheidende Wort in der Frage um die Ein-
heit. Daf Gott es will, wissen wir nicht nur aus den Worten des Stellvertre-
ters Christi und unserer anderen kirchlichen Vorgesetzten. Gott selbst zeigt
es uns durch eine Reihe von Ereignissen, die in diesen letzten Jahren so
wunderbar zusammentreffen und auf das grof3e Ziel der Einheit hinweisen,
dafd vor zwolf Jahren das Heilige Offizium in der Instruktion iiber die Oku-
menische Bewegung (20. Dez. 1949) schreiben konnte: ,,In zahlreichen Tei-
len der Welt ... ist durch die Erleuchtung des Heiligen Geistes bei vielen,
die von der katholischen Kirche getrennt sind, die Sehnsucht nach der Einheit
aller, die an Christus den Herrn glauben, gewachsen® (AAS 42, 1950, 142).
Es wire eine groffe Schuld, wollte man nicht diese michtige Stimme der
Zeit horen, die von der Weisheit Gottes geleitet und von seiner viterlichen
Vorsehung gefiihrt ist. Christus selbst hat wenige Stunden vor seinem Lei-
den und seinem Tod vom Vater die dauernde Einheit seiner Kirche erfleht:

8



Willi Geiger, Zur Fundierung der freien Welt im Recht

,Ich bitte fiir die, welche an mich glanben, damit alle eins seien wie du,
Vater, in mir bist und ich in dir bin*, und er fiigt eine besonders denkwiir-
_dige Begriindung bei: ,;...damit die Welt glaube, daf} du mich gesandt
hast* (Jo 17, 21). Die Einheit aller, die an Christus glauben, soll ein Zeugnis
der gottlichen Sendung Jesu sein. Wie notwendig ist dieses Zeugnis fiir eine
Welt, in der ein groffer Teil nicht nur vom Christentum, sondern immer
mehr von Gott selbst abfiillt und ausdriicklich den Atheismus bekennt, wiih-
rend man auf der andern Seite mit diabolischen Methoden und Systemen
versucht, grofien Teilen der Menschheit jeden Glauben und jede Religion zu
nehmen! Es gilt darum, dieser ungliubigen Welt eine in Christus und mit
Christus in der ,,einen, heiligen katholischen und apostolischen Kirche® ge-
einte Well entgegenzustellen. Um dieses hohe Ziel zu erreichen, miissen wir
alle voller Vertrauen zusammenarbeiten. Jeder soll seinen Beitrag leisten,
damit das Verlangen Christi in Erfiillung geht »Dal} eine Her de und ein
Hirt sei* (Jo 10, 16).

Zur Fundierung der freien Welt im Recht!

WILLI GEIGER

Man gerit bei diesem Thema in eine Verlegenheit, die fiir unsere Situation
in der freien Welt bezeichnend ist: Es 1i8t sich so schwer von ,,der freien
Welt*” und von ,,dem Recht” reden, weil beides im Verstandms der Men-
schen der freien Welt keine eindeutige GrofBe ist. Verbirgt sich doch hinter
diesen von allen gebrauchten Vokabeln in der Vorstellung der einzelnen wie
der Gruppen und Parteien, der Verbiinde und der Staaten ein sehr verschie-
dener Inhalt.

Wenn ,,freie Welt” mehr als ein Sehlagwort sein soll, muf dem damit
Gemeinten etwas innewohnen, das alle, die sich dazu bekennen, verbindet
und eint. Diese Vorstellung muf ein Gefiihl der Solidaritit erzeugen, das
wenn auch in einem noch so bescheidenen Sinn, Gemeinschaft stiftet. Dazu
- aber geniigt nicht ein bloRer Anti-Affekt. Die freie Welt wird nicht dadurch
eine Einheit, daf® die Menschen und Kriifte in der Uberzeugung einig sind,
der Kommunismus miisse als politische Macht, als politische Bedrohung, als
Weltgefahr bekimpft werden. Ebensowenig kann ,,freie Welt als Bejahung
der tatsiichlichen Verhiltnisse, unter denen wir leben, verstanden werden;
denn es ist ganz offensichtlich, daf so gut wie niemand in der freien Welt, der
sich' dazu bekennt, in jeder Beziehlmg mit den gegenwirtigen Verhiiltnissen

! Nach einem Vortrag des Verfassers vor der Vereinigung der Vorarlberger Akademiker
in Dornbirn am 6. Mai 1961.



