Philosophie und Philosophisches zur Exegese

AUGUST BRUNNER

DIE PHILOSOPHISCHEN VORAUSSETZUNGEN

Der Exeget richtet sich in seiner Arbeit nicht bewuf3t nach philosophischen
Systemen und Theorien. Er will ergriinden; was dasteht, und es verstehen,
wie ein gut unterrichteter Zeitgenosse den alten Schriftsteller verstehen
mufite. Wie dieses Verstindnis zu erreichen ist, wie auflerdem ein Schrift-
steller bei der Abfassung seines Werks vorgeht, dariiber hat er jedoch ge-
wisse Ansichten, die seine Arbeit leiten. Uber diese Ansichten ist man sich
aber in Fachkreisen nicht einig, und sie wechseln anch beinahe so rasch wie
die Kleidermode. Das erregt den Verdacht, dafd diese Ansichten nicht aus-
schlieBBlich an der Sache selbst gebildet wurden, sosehr die einzelnen For-
scher wollen und meinen, sich nur an sie zu halten. Es machen sich also wohl
auch auf die Forschungsmethoden noch andere Einfliisse geltend, die aber
den Forschern nicht bewuft sind.

Ein Text, ein Dokument, eine Schrift gehoren zur Welt des Menschen und
man tritt ihnen darum wie einer menschlichen Wirklichkeit gegeniiber: man
will die menschlich-geistige Wirklichkeit, zu deren Mitteilung sie geformt
wurden, verstehend erfassen. Ein solches Verstehenwollen wiire dem blof3
Stofflichen gegeniiber sinnlos. In der Naturwissenschaft handelt es sich ein-
zig darum, Zusammenhiinge festzustellen; nichts verweist da unmittelbar
iiber das Stoffliche hinaus. So sind denn auch die Ergebnisse der naturwis-
senschaftlichen Forschung selbst, solange sich der Forscher streng an die
Methode hilt und nicht dariiber hinausgeht, von seiner Weltanschauung
unabhiingig. Diese Unabhiingigkeit ist in der Geschichte, dem Raum mensch-
licher Begegnung, viel schwerer zu verwirklichen.

Uber die Mdglichkeit von Beeinflussungen, denen ein Schriftsteller un-
bewuft ausgesetzt ist, liegen nicht wenige Untersuchungen von Philologen
und Exegeten vor. Dagegen denkt man weniger an die Einfliisse, von denen
auch der Exeget selbst, meist unbewuf$t und ungewollt, geleitet wird. Wird
man aber auf solche Einfliisse aufmerksam, dann verfiillt man allzu leicht
der Verzweiflung an der Méglichkeit geschichtlicher Erkenntnis und ent-
zieht damit der eigenen Forsehung den Boden.

Die protestantische Theologie glaubt zwar, von keiner Philosophie ab-
hingig zu sein. Aber dieser Glaube triigt. Jede Religion ist eine Schau der

6 Stimmen 169, 2 81



August Brunner

Wirklichkeit und damit einschluf3weise eine Metaphysikl. Und wo sie sich
iiber sich selbst als Theologie Rechenschaft geben will, muf’ sie zu einer
Philosophie greifen. Wo man sich dieser Wesensheziehung nicht bewuft ist,
wirkt sie sich nicht weniger aus, ohne da dann aber eine Selbstkritik die-
sen Einfluf in den richtigen Schranken hielte. Der Forscher arbeitet in die-
sem Fall unbewuf3t mit einer Popularphilosophie, die sozusagen in der Luft
liegt und von der er sich keine Rechenschaft gibt. Diese Popularphilosophie
ist in den protestantischen Kreisen stark kantianisch. Und dies liegt nahe,
da Kant selbst eine Art Siikularisation protestantischer Grundhaltungen dar-
stellt, so der Lehre von dem verborgenen Gott, von der Verwerfung der
Vernunfterkenntnis in religiosen und sittlichen Dingen,

Nach der ,,Kritik der reinen Vernunft® erreicht die menschliche Erkennt-
nis nicht die Wirklichkeit, wie sie ist, sondern wie sie uns, geformt durch
die Formen der Sinnlichkeit und die Kategorien des Verstandes, erscheint.
Der Mensch ist also in der Erkenntnis von der Wirklichkeit abgeschnitten.
Vor allem kann er geistige Wirklichkeiten wie Gott und Seele nicht erken-
nen, sondern nur postulieren. Da aber Kant in seinen Uberlegungen von dem
Muster der damaligen Naturwissenschaften gefithrt wurde und unter dem
EinfluB® der Aufklirung stand, nahm er ohne weiteres an, daf’ die Kate-
gorien bei allen Menschen in Raum und Zeit die gleichen seien. Stimmen
doch alle Menschen in der Erkenntnis der Mathematik und der physikali-
schen Gesetze iiberein.

Hitte Kant aber auch die Geschichte in seine Uberlegungen einbezogen, so
hiitte er zu andern Ergebnissen gelangen miissen. Denn auf diesem Gebiet
wic auf dem der Beurteilung der Menschen untereinander geht die Uberein-
stimmung nicht weit. Er hiitte dann dazu kommen miissen anzunehmen, daf}
die Erkenntnisformen je nach Zeit und Kulturhéhe verschieden, daB sie ge-
schichtlich bedingt sind. Ja, folgerichtig hiitte er sich nicht gegen die An-
nahme wehren konnen, daf® jeder Mensch sein eigenes Gefiige von Kate-
gorien hat. Damit wiire aber jeder Mensch in seiner eigenen Welt endgiiltig
eingeschlossen, und jede vermeintliche Zwiesprache wiirde ein Monolog;
denn man begegnet nach der Theorie nicht dem andern, sondern dem eige-
nen Phinomen, das man vom andern hat. Kant hat zwar in der ,,Kritik der
praktischen Vernunft* den Versuch gemacht, diese Mauer zu durchbrechen.
Aber man kann sich fragen, ob der Versuch gelungen ist, oder ob er nicht
unter dem Eindruck der Tatsachen eine Annahme machte, die mit seinem
System im Grund unvertriglich ist.

Kant konnte sich auch noch dariiber tiuschen, wie sehr er eigentlich den

L A. Brunner, Die Religion, Freiburg 1956, 101ff. — Mircea Eliade, Mythen,
Triume, Mysterien, Salzburg 1961, 15: ,,Jede, auch die elementarste Religion ist eine
Ontologie: Sie offenbart das Sein der heiligen Dinge und der gottlichen Gestaltung, sie
zeigt, was in Iirklichkeit ist, und griindet damit eine Welt, die nicht mehr unverstind-
lich und fliichtig ist, wie sie es in den Alptriumen ist und wie sic es immer wieder wird,
wenn das Dasein im ,Chaos® vélliger Relativitit zu versinken dreht, wenn kein ,Zentrum®
aufstieg, um eine Orientierung zu sichern.‘

82



Philosophie und Philosophisches zur Exegese

Menschen entthronte; ging doch seine Absicht genau in die entgegengesetzte
Richtung: er wollte die sittliche Autonomie des Menschen aufrichten, ihn
zum Richter iiber Gut und Bés machen, darin das Erbe Luthers weiterfiih-
rend, der den Menschen der Leitung durch die Kirehe entzogen hatte und
ihn auf das Zeugnis des Heiligen Geistes in seinem Innern verwies. In Wirk-
lichkeit hat jedoch Kant den Menschen entpersonlicht, zu einem Gefiige all-
gemeiner Kategorien gemacht.

Die Folgezeit hat dann auch diese Ansicht zu Ende gedacht. Galt fiir Kant
noch die Vernunft als Wesensmitte des Menschen, so verlegte man sie spi-
ter in andere Schichten seines Seins, zuletzt ins Psychische und Wirtschaft-
liche. Von ihnen werden auch die Formen der Erkenntnis bestimmt. Der
Mensch wird nicht mehr als er selbst, als ein personhaft Seiender betrachtet.
Er ist nur mehr das Ergebnis der Geschichte (Historismus), seiner Kindheits-
erlebnisse und der Strebungen des Unbewufiten (Freud und seine Schule),
der wirtschaftlichen Lage und der Zugehérigkeit zu einer Klasse (Marx). Er
ist nur mehr ein héheres Tier, wie der Darwinismus meint. Da es kein Selbst
im eigentlichen Sinn gibt, gibt es auch keine Wahrheit. Seine Erkenntnis ist
wie die der Tiere nur ein Mittel zur Erhaltung des Lebens in der Hand des
Willens zur Macht (Nietzsche, Marx). Er meint, er selbst zu sein, auf sich
selbst zu stehen und von diesem festen Punkt aus die Wahrheit, d. h. die
Wirklichkeit, wie sie an sich ist, zu erkennen. Aber das sind Tauschungen
seiner Eitelkeit. Der Mensch ist in Wirklichkeit nur das Feld der Formen,
ein Biindel von Wirkungszusammenhingen (Dilthey). Er ist in allem be-
stimmt, auch da, wo er meint, sich selbst zu bestimmen?2.

Es gibt also iiberhaupt keine Wahrheit, und die heutigen Diktatoren haben
daraus die Folgerung gezogen. Vor allem: es gibt keine geschichtliche Er-
kenntnis mehr. Vor die vergangene Wirklichkeit schieben sich Formen der
Auffassung. Ja, sie treten schon dazwischen, wo Menschen untereinander
verkehren. Keiner kann wissen, wer der andere ist, sondern nur, wie er ihm
erscheint. Keiner iiberschreitet den Zauberkreis der eigenen Auffassung.

Diese grundlegenden philosophischen Auffassungen muften sich auch auf
die moderne Exegese auswirken: wer Jesus war, das zu wissen ist unmég-
lich. Es 1Bt sich hochstens erforschen, wie die Urgemeinde, wie seine Jiin-
ger ihn gesehen haben. Man mufB sich beschrinken herauszufinden, mittels
welcher zeitbedingter Formen die Gemeinde zu ihrer Anschauung von Jesus,
zu ihrer Theologie gekommen ist. Der Glaube aber in der Absolutheit seiner
Hingabe kann sich auf etwas so Unsicheres wie die Geschichte nicht stiitzen.
Der Jesus der Geschichte ist ein ewig Unbekannter. An seine Stelle tritt

? P. Tillich, Der Mut zu sein, Stuttgart 1953: ,,Der idcalistische Fliigel des biirger-
lichen Denkens machte aus der Person ein Gefif, in dem die Universalien einen mehr oder
minder angemessenen Platz finden. Der naturalistische Fliigel des biirgerlichen Denkens
machte aus der Person ein leeres Feld, in das Sinneseindriicke eindringen und, je nach
dem Grad der Intensitiit, herrschen. In beiden Fillen ist das individuelle Selbst ein leerer
Raum und der Triger von etwas, das nicht er selbst ist, von etwas Fremden, durch das
das Selbst von sich entfremdet wird* (101).

6* ) 83



August Brunner

darum der Jesus des Glaubens, ohne da® man sagen konnte, woher das Bild
des Glaubens stammt, wenn nicht aus geschichtlicher Uberlieferung, und
warum' es zuverlissiger sein sollte als das Bild der Geschichte. Es war nur
folgerichtig, da® man schlieflich die Frage der Geschichtlichkeit der Evan-
gelien fiir vollig belanglos erklirte. Von Bedeutung ist nur die Art und
Weise, wie sie uns heute ansprechen, wie sie uns zur Verwirklichung der
eigenen Existenz anleiten und antreiben. Das ist der einzige Dienst, den wir
von ihnen erwarten diirfen. Die Art, wie sie dies tun, ist nicht wesentlich
verschieden von der Wirkung der Mythen auf die archaischen Gesellschaf-
ten. Beide konnen keinen Anspruch darauf erheben, objektive Wirklichkeit
sehen zu lassen. Und das ist auch nicht ihre Absicht. Die Entmythologisie-
rung macht die Geschichte zum Mythos.

Aber kann man — immer unter dieser Voraussetzung — die Theologie
der Urgemeinde und die Formung, durch die sie zustande kam, iiberhaupt
erkennen? Wenn Erkenntnis das ist, was diese Theorien aussprechen oder
einschlufiweise und unbewuf3t voraussetzen, dann kann doch die Erkenntnis
der heutigen Forscher davon keine Ausnahme machen. Auch sie sind aufder-
stande, die Gemeindetheologie und die damaligen Erkenntnis- und Uber-
lieferungsformen so zu erkennen, wie sie damals waren. Der heutige Mensch
ist ja ebenfalls in seine Welt ohne Tiir und Fenster eingeschlossen, und diese
Welt ist von Formen bestimmt, die seiner Herrschaft nicht unterstehen.

Selbstverstindlich gingen die Historiker seltenbis zu diesem letzten Punkt.
Sie hielten gerade immer noch vor dem Absturz ins Nichts an. In der Tat
wiirde jede Beschiftigung mit der Geschichte reiner Unsinn, wiren diese
Theorien richtig. Trotz aller Theorien meinte man doch, wenn auch nicht
die geschichtliche Vergangenheit erforschen zu kénnen, wie sie war, so doch
den Werdegang des Bildes, das sich die Spateren von ihr machten. Zuweilen
glaubte man sogar, nach Ablosung dieser Formen doch zur Wirklichkeit der
Vergangenheit vorstofien zu konnen, also zum Jesus jenseits und hinter der
kirchlichen Uberlieferung und den Evangelien. Aber dies geschah nur da-
durch, daf} alles als ungeschichtlich verworfen wurde, was der Kritiker aus
weltanschaulichen Griinden fiir unméglich hielt.

Jetzt zeitigt die Verwerfung der Uberlieferung durch die Reformatoren
ihre letzten Friichte. Erinnerungen, Aufzeichnungen, Biicher sind ja nichts
anderes als der Niederschlag von Uberlieferungen und unmittelbarem Ver-
kehr. Darum mufdte das Mifltrauen, das man der Uberlieferung entgegen-
brachte, auf die Dauer auch die zuerst so hoch erhobene Schrift treffen,
todlich treffen. Zugleich muf3te eine exegetische Hypothese die andere ab-
losen, weil unter den gegebenen Voraussetzungen keine begriindet ist und
auch nicht begriindet sein kann. Gewi8 hat jede von ihnen neue Erkennt-
nisse gebracht. Aber weil man von jeder jeweils die Erklirung und Begriin-
dung fiir alles erwartete, mufite ihre Unzulinglichkeit bald zutage treten.
Konnte sie doch der Theorie entsprechend nur die Auffassungsweise des be-
treffenden Exegeten widerspiegeln.

84



Philosophie und Philosophisches zur Exegese
GE1sTIGE ERKENNTNIS UND GESCHICHTLICHE FORMEN

Die erwihnten Theorien kénnen also nicht richtig sein, soll nicht nur Ge-
schichte, sondern jeglicher Verkehr der Menschen untereinander zum Un-
sinn werden und die Theorien selbst unter das gleiche Verdikt fallen, das
sie iiber alle Uberlieferung aussprechen. Anderseits kann man nicht in Ab-
rede stellen, daf’ es zeit- und gruppenbedingte Formen der Auffassung und
der Beurteilung gibt, daf’ diese eine Gefahr fiir die geschichtliche Erkennt-
nis bedeuten. Deswegen muf} sich die Forschung bemiihen, sie zu erkennen
und ihren Einfluf} in jedem einzelnen Fall festzustellen. Nur kann das Spiel
dieser Formen, welche sie auch sein mogen, nicht das Ganze, ja auch nur
das Wesentliche der Erkenntnis ausmachen, so wie der Mensch nicht das
blofe Ergebnis der Einfliisse von Vor- und Umwelt, sondern dariiber hinaus
und zu allererst er selbst, personhaft, in sich selbst stehend, ist.

Die Formen betreffen iiberhaupt nicht die geistige Erkenntnis, sie gehoren
zu deren sinnlicher Seite. Das hat die Tierpsychologie immer deutlicher ge-
zeigt. Das biologische Leben vollzieht sich wesentlich in Formen und Ge-
stalten, die zur Art gehoren und mit ihr gegeben sind; sie gehdren nicht zum
Geist. Beim Tier regieren diese Formen bereits die Wahrnehmung und
Merkfahigkeit und schrinken sie auf das ein, was fiir das Leben wichtig ist.
Darum aber hat das Tier auch keine Kulturen entwickelt und auch keine
Geschichts- und Naturwissenschaft.

- Beim Menschen ist der ausschlaggebende Faktor in der Erkenntnis der
Geist. Und dieser sucht und findet Erkenntnis der Wirklichkeit, wie sie an
sich ist, sosehr er durch den Einflufl der Sinnlichkeit getiuscht werden
kann. Das zeigt der tigliche Umgang zwischen den Menschen. Wir wissen,
daf} wir es mit Menschen zu tun haben, daf sie selbstindige Wesen sind, und
wir verstehen, was sie mit ithren Worten meinen. Hier ist ein Punkt, wo wir
unmittelbar die Wirklichkeit so sehen, wie sie ist. Indem wir jemand als
Mensch erkennen, erfassen wir seine Geistigkeit. Wir verstehen, was der an-
dere sagen will. Niemand wiirde jedoch glauben, den anderen zu verstehen,
wenn er in dessen Worten immer nur die eigene Meinung horte; und das
menschliche Leben wire unméglich, begegneten wir in den andern nur uns
selbst. :

Noch einmal, die Sinnlichkeit mdchte uns wie das Tier in ihren verzauber-
ten Kreis einschliefSen. Aber der Mensch ist iiber diesen Kreis immer schon
wenigstens an diesem einen Punkt hinaus und sieht ohne Formen oder durch
die Formen hindurch das, was ist, wie es ist. Nur weil dies so ist, vermochte
er dahinterzukommen, daf} in seiner Erkenntnis anch andere Einfliisse mit-
spielen, daf} sie in Gefahr ist, durch Vorurteile und Vorformen entstellt zu
werden, dafd es solche Formen iiberhaupt gibt. Die Wahrheit ist gewif® nicht
einfach wie eine Sache, die da liegt, und man braucht nur die Augen auf-
zumachen, um sie zu sehen. Immer muf} der Mensch gegen Tiuschung um
sie ringen. Aber sie liegt auch nicht hinter einem uniiberschreitbaren Ab-

85



August Brunner

grund. Ausgehend von dem einen festen Punkt vermag der Mensch den Kreis
der- Wahrheit auszuweiten und den Einflu3 der Formen weitgehend zu -
durchschauen. Wire dies nicht so, so hiitte alle Wissenschaft und alle Exe-
gese nicht nur ihren Sinn verloren; man wire nie auf den Gedanken gekom-
men, sie zu betreiben.

Im Tier sind die Formen der Erkenntnis unausweichbar und uniibersteig-
bar; denn im Tier ragt nichts iiber die Sinnlichkeit hinaus. Nicht so beim
Menschen. Hier sind die Formen nicht autonom, wie Kant es dargestellt hat.
Da sie nicht dem Geist zugehoren, stehen sie unter der Kritik des Geistes.
Sie sind ferner nicht so starr wie beim Tier, das sie bei seiner Geburt mit-
bekommt und sie nur wenig umgestalten kann, wenn sie auch nicht zu den-
ken sind wie Formen stofflicher Dinge, die sich von sich aus gar nicht &n-
dern. Beim Menschen vollends sind die sinnlichen Formen unter dem Ein-
fluRk des Geistes weithin geschichtlich bedingt, gerade was die Erkenntnis
der menschlichen Wirklichkeit angeht. Das hat die Forschung ja auch er-
kannt, aber dann wieder unter dem Einfluf3 der herrschenden Philosophie
im Historismus iibertrieben. Der Geist ist von sich aus ausgerichtet auf die
Wirklichkeit, vor allem auf die menschliche Wirklichkeit auch und gerade
in ihrer Einmaligkeit, die ohne Geist nicht ist und ohne Erkenntnis des Gei-
stigen als menschliche nicht erkannt werden kann.

Sieht der Geist solche Wirklichkeit, dann versucht er sie auszudriicken.
Dazu bedarf er als Leib-Seele-Wesen der Formen, vor allem der Form der
Sprache. Aber er wird nun diese Formen messen an der erschauten Wirk-
lichkeit und, wenn nétig, sie solange umbilden, bis sie dem zu Sagenden an-
gemessen sind. Er wird eine Vielfalt von Ausdriicken, Bildern und Verglei-
chen anwenden, die sich gegenseitig berichtigen, und so versuchen, den Aus-
druck méglichst eng der Wirklichkeit auf den Leib zuzuschneiden. Nach
manchen Theorien konnte es scheinen, als sei ein Schriftsteller nur der
Schauplatz, wo selbstiindige Formen nach eigenen Gesetzen sich zu einem
Werk begegnen. Aber die Form besitzt nicht die Alleinherrschaft, ja selbst
nicht die Vorherrschaft, die man ihr so oft zuschreibt. Die Selbstiindigkeit
ist beim Geist. Die Erkenntnis ist nicht das ausschlieBliche Ergebnis des
Spiels der Formen, sondern die Formen werden durch die Erkenntnis weit-
gehend zu dem, was sie sind. Sie sind das Mittel, durch das der leibgebun-
dene Geist seine Erkenntnis der Wirklichkeit ausspricht. Er bleibt bei ihnen
nicht stehen, sondern sein Blick geht durch sie gleichsam zur Wirklichkeit
hindurch, wie er an der Leiblichkeit eines Menschen seine Geistigkeit mit-
erblickt und in den Lauten der Sprache die Bedeutung versteht. Der mensch-
liche Geist ist zugleich an die Formen gebunden und doch ihnen gegeniiber
frei und selbstiindig.

Die Erforschung solcher Formen kann folgerichtig in der Geschichte nicht
Selbstzweck sein. Sie hat vielmehr den Sinn, die wahre Selbstéindigkeit und
Neuheit von dem blof2 Uberkommenen abzuheben. Es soll klarwerden, was
ein Mensch seiner Umwelt schuldet, damit das, was er aus Eigenem, das

86



. Philosophie und ?hilds’ophischgs zur Exegese ;

Uberlieferte verwandelnd und erweiternd, hinzugebracht hat, und damit er
selbst in seiner Einzigartigkeit rein hervorleuchte. Dieses Einmalige ist der
eigentliche Gegenstand der Geschichte. Das gleiche gilt von den stofflichen
Uberresten. Sie werden nicht in ihrem stofflichen Sein untersucht; das ist
Aufgabe der Naturwissenschaft. Fiir den Historiker sind sie Triiger der
geistgepriigten Form, durch die der Geist selbst falbar wird, der sie ge-
schaffen hat, Der Blick geht genau wie im alltéiglichen Umgang iiber das
blof3 Stoffliche hinaus, aber nicht zu etwas, was der Erkennende dazutut,
sondern zu einer geistigen Wirklichkeit, die er deswegen zu erfassen im-
stande ist, weil er selbst geistig ist.

Es ist vielleicht allzu selbstverstiindlich, aber in Anbetracht der verschie-
denen Theorien doch nicht iiberfliissig, darauf hinzuweisen, daf8 die Formen
sich nicht selbst gebildet haben, sondern einmal von einem Menschen — und
nicht von einer anonymen Gemeinde — geschaffen wurden. Geschaffen wur-
den sie aber, um eine erfahrene Wirklichkeit wiederzugeben, und sie ent-
sprachen also wenigstens einigermafien dieser Wirklichkeit. Wenn spiiter
jemand eine ihnliche Erfahrung machte, muf3te es dann unbedingt eine Ver-
filschung bedeuten, wenn er die bereits vorliegende IForm zu Hilfe rief, um
das Erfahrene und Erkannte wiederzugeben? Dies mufl um so weniger der
Fall sein, da er ja die Form, die nicht unveriinderlich ist, entsprechend ab-
wandeln konnte. Ahnliche Erfahrungen muB3ten zu dhnlichen Formen fiih-
ren und lieBen sich darin wiedergeben. Die Erfahrungen der Menschheit,
und insbesondere eines kleinen Kreises, sind bei aller Einmaligkeit doch
nicht so unvergleichlich, daf} sie nicht wie von selbst Gruppen bildeten.
Wunder werden éhnliche Auflerungen des Schreckens, des Staunens und
schliefflich des dankbaren Jubels hervorrufen. Trostworte greifen auf un-
gefihr gleiche Griinde zuriick wie auch Ermahnungen ihrerseits. Beispiele,
die der gleichen Umwelt entnommen sind, werden groBere oder geringere
Ubereinstimmungen aufweisen. Es ist lehrreich, solche Gruppen und For-
men zu erforschen und, wenn Abhiingigkeiten da sind, sie aufzuweisen.
Aber man sieht nicht, warum diese Ahnlichkeit in der Form unbedingt einen
Beweis liefern sollte fiir die Ungeschichtlichkeit des Berichteten; diese muf3
in jedem einzelnen Fall streng nachgewiesen werden. Man darf sie wegen
solcher Ahnlichkeit allein ebensowenig als ungeschichtlich verwerfen wie
Ereignisse, die nur einmal geschehen sind und einzig dastehen. Nihme man
beide Hypothesen zusammen, so kénnte iiberhaupt nichts geschichtlich sein.

Es ist auch zu beachten, daf’ frithere Zeiten dem genauen Wortlaut der
Uberlieferung anders gegeniiberstanden als die heutige Zeit. Die Reflexion
auf das sprachliche Gewand eines Berichts oder eines Gedankens war nicht
immer so stark wie heute nach Jahrhunderten philologischer Bemiihungen
und wohl auch unter dem einseitig naturwissenschaftlichen Verstindnis der
Tatsachlichkeit. Ja, man hat den Eindruck, dal die Philologie der Schrift
jenen Grund neu schaffen sollte, den sie durch die Verwerfung der kirch-
lichen Uberlieferung verloren hatte. Im tiglichen Leben geht auch heute

87



August Brunner

noch der geistige Blick in den allermeisten Fillen unmittelbar auf den Sinn
der Mitteilung, solange das Verstindnis keinem Hindernis begegnet. Das
war friiher viel stirker der Fall. Es kam nur darauf an, den geistigen Gehalt
unverfilscht wiederzugeben. Man kénnte einwenden, daf} die Anderung des
sprachlichen Kleides notwendig auch eine Anderung des Inhalts bedeute.
Dies ist aber nicht der Fall. Beide sind untereinander nicht so eindeutig ver-
bunden wie Ursache und Wirkung im Physikalischen. Der gleiche Gedanke
laf3t sich auf mehr als eine Weise sagen, und es ist z. B. nicht wahrscheinlich,
daf der Herr selbst, der sicher die gleichen Wahrheiten éfter wiederholte,
sich eng und éngstlich an den gleichen Wortlaut hielt. Es kam nur anf das
eine an, daf} seine Lehre richtig verstanden wurde. Und dies bezweckten
auch die, die diese Lehre wiedergaben. Nicht als ob sie absichtlich die Worte
des Herrn geiindert hitten oder ihnen daran gar nichts lag. Aber sie waren
so wenig wie der Herr selbst Sklaven des Wortlauts, wie die kleinen Ver-
schiedenheiten zwischen den Evangelien dies beweisen, und sie brauchten
auch iiberlieferte Formen, soweit sie sie fiir ihre Absicht geeignet hielten,
ohne Angstlichkeit.

Diese Stellung der Evangelisten zum Wort entspricht einer allgemeinen
Haltung. Worauf es ihnen ankam, das war die Darstellung Christi als des
Sohnes Gottes und des Erlosers der Menschen. Alles andere lief8 sie gleich-
gilltig. Sie berichten nichts iiber sein Aussehen und seine duflere Gestalt;
sie schildern die Art seines Auftretens niemals nur um der Schilderung wil-
len, sondern nur als Ausdruck seiner Stellungnahme. Sie bekiimmern sich
nicht um seine Kleidung und seine Lebensweise. Ahnlich eingestellt waren
auch die Jiinger und die ersten Gemeinden. Es fehlte ihnen jedes rein anti-
quarische Interesse. Man hat offenbar die Originale der Paulusbriefe und
der Evangelien nicht mit besonderer Sorgfalt aufbewahrt, wohl aber sich
bemiiht, Abschriften davon zu machen und sie weit und rasch zu verbreiten.
Das ist eine andere Einstellung als die des heutigen Historikers. Aber Histo-
riker im Sinn der heutigen wissenschaftlichen Geschichte wollten die Schrift-
steller des Neuen Testaments nicht sein. Sie wollten das Heilswichtige, die-
ses aber treu berichten. Es wire ein vorschneller und ungerechter Schluf},
wollte man ihre Berichte deswegen fiir ungeschichtlich halten. Alle wissen-
schaftliche Geschichte beruht ja auf Berichten und Zeugnissen, die in einer
dhnlichen Gesinnung abgefaf$t wurden. Wenn diese deswegen schon und
grundsitzlich nichts Geschichtliches enthalten kénnen, dann hort jede Ge-
schichtsschreibung auf.

VERDICHTUNG DER DARSTELLUNG

Die Erkenntnis der menschlichen Wirklichkeit ist ein ProzeB, der in der
Zeit verliuft. Er besteht in einem geistigen Umschreiten, in einer Zusam-
menschau der Einzelheiten zu einem geistigen Ganzen, eben der person-
haften Mitte des Mitmenschen. Immer scheint durch das sinnlich Gegebene

88



Philosophie und Philosophisches zur Exegese

das Geistig-Menschliche unmittelbar hindurch, aber meist nur einseitig und
wie verschleiert. Das wahre und volle Verstiindnis dessen, was ein Mensch
ist, erschlie8t sich gewdhnlich nicht bei der ersten Begegnung, sondern nur
durch einen lingeren vertrauten Umgang. Immer deutlicher zeigt sich dann
die geistige Mitte in ihrer ganzen Eigenart, in ihrer Bedeutung und ihrem
unerschépflichen Reichtum. Von dieser Vertrautheitserkenntnis her gesehen,
kénnen auch frithere Begebenheiten und Worte einen tieferen Sinn erhalten
als den, den man im Augcnblick selbst verstanden hat. Dieser Sinn ist nicht
notwendig deswegen falsch und hineingesehen, weil er sich erst spiiter. er-
schlossen hat. Entscheidend ist nicht der Zeitpunkt, sondern die Uberein-
stimmung mit der geistigen Wirklichkeit, der er entsprang.

Frithere Geschichtsschreibung hat sich oft damit begniigt, diese letzte und
endgiiltige Erkenntnis mitzuteilen und sich wenig um den Werdegang be-
kiimmert. Gewif8 entspricht dies nicht den Methoden der heutigen Wissen-
schaft, die auf die Darstellung der Entwicklung eingestellt ist. Aber zu ver-
werfen ist sie deswegen keineswegs. Auch die heutige Einstellung ist zeit-
bedingt; aber falsch ist sie ebenfalls nur da, wo sie den Tatsachen wider-
spricht. Im stofflichen Geschehen sind alle Augenblicke eines Prozesses
gleich wichtig und keiner an sich vor dem andern ausgezeichnet aufler in be-
zug auf die technische Verwendbarkeit durch den Menschen. Darum kommt
es der Naturwissenschaft auf eine genaue Kenntnis des ganzen Geschehens
an. Wohl unter jhrem Einfluf3 strebt auch die heutige Geschichtswissen-
schaft nach umfassender Vollstindigkeit. Aber wihrend die physischen
Krifte immer mit ihrer ganzen Stirke wirken, duflert sich der Mensch, der
die Geschichte macht, nicht zu jeder Zeit mit dem gleichen Aufgebot seines
personlichen Einsatzes und seiner geistigen Michtigkeit. Es gibt darum
Héhepunkte, an sich fiir die Erkenntnis ausgezeichnete Worte und Taten
und Begebenheiten. Auch die heutige Geschichtsschreibung muf} auf diese
auswiihlend zuriickgreifen. In seiner Darstellung kann der Historiker nicht
alle Einzelheiten aufzihlen, die er kennt, geschweige denn alles, was ge-
schehen ist. Aber wenn er selbst sich im Umgang mit den Zeugnissen ein
richtiges und maéglichst vollstindiges Bild von einer menschlich-geistigen
Wirklichkeit gemacht hat, dann geniigt es, da er unter der Menge der Zeug-
nisse jene auswihlt und wiedergibt, die am besten imstande sind, dieses Bild
auch beim Leser entstehen zu lassen. Die heutige Methode unterscheidet sich
also nur gradweise von der fritheren.

Gewif} entsteht durch eine solche Darstellung eine Art Verdichtung. Was
fir die urspriingliche Erkenntnis auf eine Vielheit von Begebenheiten gleich-
sam verteilt war, ist hier auf einige wenige ausdrucksvolle zusammen-
gedriingt. Aber die Geistigkeit war ja im eigentlichen Sinn nie verteilt, son-
dern wirkte immer als ganze, wenn auch nicht immer mit der gleichen Kraft
der personlichen Anteilnahme. Darum ist dieses Vorgehen, das in der Natur-
wissenschaft falsch wiire, hier voll und ganz berechtigt, weil es dem Wesen
der geistigen Wirklichkeit und der Art des Zugangs zu ihr entspricht. Aus-

89



(5

Augost Brunner

lassungen wirken nur dann verfiilschend, wenn Tatsachen oder Aussagen
unterschlagen werden, die dem dargestellten Gesamthild widerspriichen. Im
iibrigen hat die Formgeschichte nur die alte katholische Wahrheit neu ins
Licht gestellt, da® die Uberlieferung die Quelle des in der Bibel nieder-
geschriebenen Wortes ist. Den Vorrang des geschriebenen Wortes hat ja
iiberhaupt erst die Erfindung der Buchdruckerkunst denkbar gemacht. Ver-
wirft man die Uberlieferung, so muf} dies auf die Dauer folgerichtig auch
zur Verwerfung der Geschichtlichkeit der Bibel fiihren. Dann ist man ge-
zwungen, zu solchen Versuchen wie der Entmythologisierung zu greifen,
um die Schrift als Gottes Wort bewahren zu konnen, ohne auf die Ge-
schichtlichkeit des Inhalts Wert legen zu miissen. Auf welche Griinde hin
soll man aber diese Schriften als Gottes Wort annehmen? Auf das Zeugnis
der Kirche hin, die man ablehnt? Oder weil sie einen innerlich ansprechen?
Aber das tun auch andere Biicher, und buddhistische Schriften werden auf
jemand, der in einer buddhistischen Umwelt aufgewachsen ist, einen fhn-
lichen Eindruck der Vertrautheit und des existentiellen Gewichts machen.

DEer MASSSTAB DER GESCHICHTLICHEN W AHRHEIT

Worauf es bei der lebendigen Begegnung mit einem Menschen ankommt,
worauf wir von selbst ausgerichtet sind, das ist jener oben erwihnte geistige
Wesenskern in seiner Einmaligkeit; das Gegenstiindliche der Leiblichkeit ist
dabei nur die notwendige Vermittlung. Schon wenn wir den Begegnenden
als Mensch und seinen Korper als einen menschlichen Leib erfassen, haben
wir diesen Kern mitwahrgenommen. Nihere Bekanntschaft kann dann zu
einer reicheren und angemesseneren Erkenntnis fithren. Dieser Kern besitzt
nun eine geistige Michtigkeit, die bei den einzelnen Menschen ungleich
stark und bei aller Ahnlichkeit personlich verschieden ist. Je groBer diese
Michtigkeit, je einmaliger ihre Fiarbung und Eigenart, um so stirker er-
strahlt sie durch den Schleier des Leibes und prigt das ganze Auftreten die-
ses Menschen. Um so unausweichlicher driingt sie sich allen Begegnenden
auf, ob sie diesen nun genehm' ist oder von ihnen abgelehnt wird. Um so
nachhaltiger wird auch die Unangemessenheit einer allgemeinen IF'orm emp-
funden, mit der man sie zu fassen sucht; das Begegnende sprengt sie und
zwingt dazu, nach Mitteln zu suchen, die sie wahrheitsgemiiffer ausdriicken.

Diese Mittel konnen der Natur der Sache nach nicht unmittelbar bereit
liegen; aber ebensowenig werden sie einfach aus dem Nichts erschaffen.
Vielmehr gehen die Dinge so vor sich, daf? der Mensch zuniichst zu den Aus-
drucksmitteln greift, vor allem den sprachlichen, die von seiner Zeit dar-
geboten werden und in seiner Reichweite liegen. Man verwendet Ausdriicke
und Bilder, die dem Erfahrenen nicht zu fern liegen und es nicht zu sehr
entstellen. Fiir eine sich nicht weit iiber den Durchschnitt erhebende Begeg-
nung werden diese vorgegebenen Formen geniigen, dies um so mehr, als
jeder aus Erfahrung weif3, daf} keine dieser allgemeinen Formen der ein-
maligen Wirklichkeit eines Menschen ganz auf den Leib geschnitten ist und

90



'Philosoplijé und P-hilosophisnh'es zur Exegese
wir uns anderseits in den alltiglichen Fillen gezwungen sehen, uns mit einer
grofieren oder geringeren Genauigkeit zu begniigen.

Handelt es sich aber um einen auf3erordentlichen Menschen, so wird das
Unzureichende der gewohnlichen Mittel als zu schreiend empfunden, als
eine arge Kntstellung dessen, was man erfahren hat, als eine Verformung
des geistigen Mittelpunkts und Wesenskerns, mit dem man in Beriihrung
gekommen ist. Es setzt also das Bemiihen ein, die zur Verfiigung stehenden
Formen so weit zu dindern und umzubiegen, bis sie einigermaflen der Wirk-
lichkeit, die sie sagen sollen, entsprechen. Dies geschieht gewdhnlich durch
dic Hiufung von Ausdriicken und Bildern, die sich gegenseitig ergdnzen und
berichtigen.

Denn auf eine Formel lif3t sich diese Wirklichkeit nicht bringen wie das
Physikalisch-Stoffliche, noch mathematisch exakt darstellen; sie ist nicht
quantitativ und darum nicht mef3bar, und ihr Reichtum steht weit iiber der
Mannigfaltigkeit des Stofflichen. Vielmehr vollzieht sich die Darstellung
wie die Erkenntnis, die sie ausdriicken will und in der sie ihren Ursprung
hat, gleichsam durch ein geistiges Umschreiten der Personlichkeit und eine
zusammengeschaute Vielheit yon Einzelaufnahmen, die aber als geistige
nicht wie Fotos nebeneinander stehen bleiben, sondern zu einer immer an-
gemesseneren Wiedergabe verschmolzen werden.

Mit einem Menschen Umgang pflegen, heif3t an seinem Verstindnis dau-
ernd verbessernd arbeiten.

Entscheidend fiir die Wahrheit einer Erkenntnis im Leben wie in der Ge-
schichte ist dies, ob die geistige Mitte eines Menschen oder die viel lissigere
einer Zeit oder einer Gruppe als ganze richtig erfaldt wurde und durch die
Darstellung hindurch so erscheint, daf} sie entsprechend miterfaf3t wird.
Diese geistige Wirklichkeit ist die Norm, an der die Treue und Wahrheit
eines geschichtlichen Werks zu messen ist. Die Erforschung zeitbedingter
Formen der Auffassung wie der Aussage kann nur den einen Zweck haben,
diese Wirklichkeit moglichst ohne Entstellung und Abstrich in ihrer Ein-
maligkeit zu erkennen und zu zeigen.

Es ist selbstverstindlich, daf alle menschliche Sprache, auch die des Neuen
Testaments, gemessen an dem Ungeheuren, das sie ausdriicken soll, an dem
Geheimnis Gottes, unzulinglich bleibt. Aber unzulinglich hei8t noch nicht
positiv falsch. Es ist ein aussichtsloses Unternehmen, dieses Geheimnis bes-
ser, weniger unzulinglich zu sagen als jener, der es aus eigener Anschauung
kannte: ,,Gott hat niemand gesehen. Der Einzige, der géttliche Sohn, der am
Herzen des Vaters ruht, er hat die Kunde gebracht* (Jo 1, 18). Diese Kunde
ist nur durch seine Jiinger und die erste Gemeinde auch zu uns gelangt. Sie
wurde vermittelt durch Ausdriicke, wie sie aus den hochsten religiosen Er-
fahrungen des Alten Testaments zur Verfiigung standen, aber so, daf} diese
an den neuen Inhalt angepaf’t wurden. Das ganze Leben des Herrn erschien
seinen Jiingern als die Erfiillung dessen, was Gottes Fithrung mit seinem
Volk eigentlich gewollt, aber nicht erreicht hatte; Jesus selbst gab zu er-

91



José Maria Gironella, Uber den spanischen Roman

kennen, daf® er der Sohn sei, der durch seinen selbstlosen Gehorsam die
Priifung bestand, in der Israel immer wieder versagt hatte. Lag es da nicht
nahe, auf diese Erfiillung hinzuweisen? Oder mufite das eine Verfilschung
der Tatsachen bedeuten? Dies braucht um so weniger der Fall zu sein, wenn
dieses Leben die Weissagungen dadurch erfiillte, da® es ihnen einen neuen
Sinn gab, der bis dahin niemand bekannt war, der den Zeitgenossen sogar
zum Anstofs und zum Argernis gereichte. Ein zur Erfiillung der Weissagun-
gen ausgedachtes Leben miite anders aussehen. Liif3t sich nicht eher den-
ken, dafd bestimmte Tatsachen im Leben Jesu unverstiindlich blieben, bis
man sie im Licht einer Stelle des Alten Testaments schaute? Nicht die Weis-
sagung hat also die Tatsache erzeugt, sondern die Tatsache die Weissagung
neu verstehen lassen. Wozu hitte der Verfasser auch Ereignisse erdichten
sollen, an denen offenbar manche Zeitgenossen Anstof3 nahmen und die die
Weissagungen im bisher bekannten Sinn ja gar nicht erfiillten?

Bereits frither hat man darauf aufmerksam gemacht, daf} die Evangelien
in der Geschichte der Literatur einen einzigen und unvergleichlichen Platz
einnehmen? und sich nicht auf die sonstigen volkstiimlichen Schopfungen
zuriickfithren lassen. Sie besitzen eine Schlichtheit und Zartheit, eine ver-
haltene Ergriffenheit, die zum Herzen spricht, eine Frische und Majestiit,
die nicht ihresgleichen hat. Woher stammt dieser einmalige Charakter? Von
selbstindigen Formen und herrenlosen kleinen Stiicken, die sich, man weif8
nicht wie, zu den Evangelien zusammengefunden haben? Oder von den Ver-
fassern der Evangelien, ohne daf} sie sich miteinander verabredet hiitten?
Oder nicht vielmehr von der einzigartigen Wirklichkeit Christi, die die Jiin-
ger erfahren hatten und die in der miindlichen Uberlieferung weiterlebte,
bis sie sich in den geschriebenen Evangelien niederschlug! Keine Gemeinde
konnte eine solche Lehre aus sich hervorbringen noch eine solche Gestalt
erfinden; Lehre und Gestalt zeugen von dem, der als Sohn Gottes wirklich in
diese Welt kam, von dem geschichtlichen Herrn und Heiland Jesus Christus.

Uber den spanischen Roman

JOSE MARIA GIORNELLA

Im Herbst des Jahres 1948 verlie ich Spanien iiber die franzdsische Grenze,
die nicht weit von meiner Heimatstadt Gerona liegt. Man wird eben auf die
Dauer der ewig gleichen Photographien in den Zeitungen miide und hilt
dann eines Tages einen Luftwechsel fiir angebracht. Bis 1952 blieb ich un-
unterbrochen im Ausland.

5 A, Puech, Histoire de la Littérature grecque chrétienne, Paris 1928, 24 ff. —
F.M. Braun, Suppl. au Dictionnaire de la Bible, III, Paris 1939, 316.

92



