UMSCHAU

Verniinftiger Glaube

Bemerkungen zu einem geistlichen Buch von
August Brunner.

Von Anselm von Canterbury (1033-1109)
stammt das Grundwort aller theologischen Me-
thode: ,Der Glaube sucht die Einsicht“, Glaube
ist nicht ein irrationales Geschchen im Men-
schen, sondern ,verniinftiger Gehorsam® (Vati-
kanum I). Das Wissen um seine Verniinfligkeit
mufl ihm als Bedingung, wenngleich nicht als
Grund, vorausgehen. Er ist, obwohl ein ,,Uber-
zeugtsein von dem, was man nicht sieht* (Hebr
11, 1), ein , Licht*, das nach jeweils tieferer Ein-
sicht verlangt. Nur wenn der Glaube als Akt
und als Gegenstand so verstanden wird, kann
er zu einem wirklich angeeigneten Element, dem
entscheidenden und alles iiberformenden des
menschlichen Bewufltseins werden. Ansonsten
stiinde die Glaubenswelt wie ein fremder, sozu-
sagen erratischer Blods, unbezogen auf alle iibri-
gen Gehalte im Geist des Menschen.

Wenn man die katholische geistliche Literatur
der letzten Jahrzehnte iiberschaut, wird man in
ihr ohne Frage im allgemeinen ein beachtliches
Niveau feststellen kénnen. Vor allem ist sie

! Vom christlichen Leben. Gesammelte Aufsitze, Echter
Verlag, o. J.

t Johanns Baptist METZ, Christliche Anthropozentrik,
Miinchen, o. J.

* Ebd.: ,Der biblisch-christliche Ursprung der anthro-
pozentrischen Denkform* (108 ff).

4 A. Brunner, Erkenntnistheorie, K6ln 1948: ,Die Er-
kenntnis der vitalen Stufe im Menschen® (137 ff).

5 Erkenntnistheorie, Zweiter Teil. Die Erkenntnisstufen.

durch eine Fiille bibeltheologischer und patri-
stischer Materialien angereichert worden, Weni-
ger eigentlich, wenngleich es einzelne hervor-
ragende Ausnahmen gibt, ist die seit den zwan-
ziger Jahren neu entbundene philosophische
Vernunft jener Gelehrten, die der scholastischen
Tradition verbunden und verpflichtet sind, fiir
das geistliche Buch, das Erbauungsbuch im hohen
Sinne des Wortes, fruchtbar geworden. Wir wol-
len hier heute ein solches Buch vorstellen und
mochten hinweisen auf die ,Gesammelten Auf-
sitze“, die August Brunner unter dem Titel:
»Vom christlichen Leben“ vertffentlicht hat!.
Hier wird in eindrucksvoller Weise deutlich,
wie — immer im Horizont des je groferen Got-
tes und seines zuletzt unsiglichen Geheimnisses —
Glaube und Geist aufeinander bezogen sind.

Der Denkestil

In einem unlingst erschienenen Buch® werden
zwei Denkformen grundlegend unterschieden,
die kosmozentrische und die anthropozentrische,
Die erste, die griechische, ist kosmozentrisch-ob-
jektivistisch. Sie gewinnt ihr Seinsverstindnis
vorbetont am Gegenstindlichen, am Kosmos.
Die zweite, die man aus bestimmten Griinden
die christliche genannt hat?, ist anthropozen-
trisch, d. h. sie orientiert sich in ihrem Seinsver-
am Menschen und entwickelt ihre
Grundkategorien von ihm her. Brunner ist ohne
Frage ein anthropozentrischer Denker. Und das
nicht zufillig, sondern aus der Einsicht heraus,
dafl im Menschen alle Dimensionen des Seins

stindnis

versammelt und in Einheit gebunden sind. In
ihm, dem ungegenstindlichen Subjekt, werden
sie unmittelbar gewuflt und in einem Verfahren
der Subtraktion in ihrer Eigentlichkeit einiger-
maflen erkannt?, und zwar in einer Erkenntnis,
die sich gemif} der Seinsschicht des Menschen, die
erkennend angegangen wird, ausdifferenziert
und abwandelt®. Wichtig ist noch fiir diesen
Denkansatz, dafl nicht hingeschaut wird auf die
Abstraktion eines isoliert einzelnen, sondern auf
das Phinomen des konkreten Menschen, der im-
mer schon und nur im Mit-Sein und in der Welt
existiert, was vor allem im Vermdgen der

Sprache deutlich wird.



Umschan

Einige Grundkategorien

Der Mensch. Es versteht sich von selbst, dafl
Brunner in der Konsequenz seines anthropozen-
trischen Denkstils eine sehr genaue philosophische
Anthropologie ausgearbeitet hat. Der Mensch
wird verstanden als ,leibhafte Person®, als ,,per-
sonne incarnée“’, Er ist Person, d. h. ein als
solche ungegenstindliches Subjekt, das, wenn
auch nicht absolut, in sich selbst steht, um sich
selbst weifl und iiber sich selbst in Freiheit ver-
fiigt, doch so und nur so, daf} sie wissend und
wollend ausgreift auf die gegenstindliche Welt.
Der Mensch ist Person, sofern er durch Geist
charakterisiert ist. Immanenz und Transzendenz,
Bei-sich-Sein und Uber-sich-hinaus-Sein, Seins-
momente, die einander bedingen und tragen,
kennzeichnen den Menschen als Geist. In der
Kraft seiner Seinsdynamik, seines ,,Fundamen-
talstrebens®, existiert der Mensch im Hinblick
auf das Sein und bewegt sich so im Raum des
Ontologischen. Gerade diese Transzendenz auf
das Sein und nicht nur auf bestimmte Seiende
ist das grundlegende Thema der Philosophie8.

Der Mensch ist Geist in Leib. Mit grofier Ent-
schiedenheit wird immer wieder die ,Zweiein-
heit des Menschen“® betont. Diese wird von den
menschlichen Ausdrucksphidnomenen, Sprache
und Gebirde, her untersucht. In aller Unter-
scheidung von Seele und Leib, von Geist und
Sinnlichkeit, wird ausdriidklich die alle Diffe-
renz umgreifende Seins-Einheit des Menschen
festgestellt. Eben wegen dieser seinshaften Ein-
heit sind die beiden genannten Seinsmomente in
jeder menschlichen Aktion, wenngleich in je ver-
schiedener und variabler Intensitit, anwesend.
Somit gibt es z. B. im Menschen kein rein sinn-
liches Erkennen und Wollen. Immer erkennt
und will der ganze Mensch, die geisterfiillte
Sinnlichkeit oder der sinnlich affizierte Geist, in
je verschiedener Michtigkeit von Geist oder
Sinnlichkeit, erkennen und wollen.

Das Mit-Sein. Dem Menschen als Person eignet
das Miteinandersein. ,,Das verstehende und an-
erkennende Miteinander gehdrt wesentlich zur
Person... Individuum und Gemeinschaft sind

144

somit zwei Aspekte des einen menschlichen Seins
des konkreten Menschen. Weder der Individual-
mensch noch der Gemeinschafts- oder Kollektiv-
mensch existieren wirklich, sondern der konkrete
Mensch ist zugleich beides und eines nur durch
das andere“1®. In der geistbestimmten Kommu-
nikation versteht der eine den andern, und zwar
so, dafl im Hinblick auf Gegenstindliches, etwa
den Leib, das leibliche Wort oder die leibliche
Gebirde, die intentionalen Akte des andern mit-
vollzogen werden und eben darin das ungegen-
standliche Subjekt dieser Akte unmittelbar er-
kannt, genauer: verstanden wird. Menschliches
Mit-Sein ist im Geist fundiert, macht ihn offen-
bar als ein Vermdgen, in dem die Bereiche des
Lebendigen und Stofflichen spezifisch iiberstie-

gen werden.

Die Welt. Der Mensch als Person ist im Medium
des Leibes notwendig in der Welt, an sie ver-
wiesen und doch ihr gegeniiberstehend. Gerade
so vermag sich der Mensch als Geist im und am
~Material® der Welt auszudriidken. ,,Als mei-
nend und sich verhaltend hat die Person immer
schon einen Umkreis um sich, eine Welt, deren
Mittelpunkt sie ist, ohne zu ihr zu gehdren“ll,
In der kulturschaffenden Aktivitit des Men-
schen wird die vorgegebene materielle Welt zur
menschlichen Welt, die gemif} seiner Vielschich-
tigkeit strukturiert ist. In dieser den Geist ob-
jektivierenden Aktivitit verwirklicht sich der
Mensch selbst und eroffnet jeweils neue Medien
mitmenschlicher Kommunikation.* Denn die
Person ist nicht sich zugewandt, sondern ... von
sich weg, sich iibersteigend, geht sie mit anderen
zu anderem*!2, Oder auch umgekehrt: Im Ver-
stehen des in den Kulturdingen vergegenstind-
lichten Geistes vollzieht sich das Mit-Sein, und
zwar iiber weite Riume und Zeiten hinweg.

¢ A, BRUNNER, Lie Grundiragen der Philosophie,
Freiburg, 41956 (14 ff).

7 A. BRUNNER, La Personne Incarnée, Paris, 1947.

8 Erkenntnistheorie, ,Die Transzendenz des Formal-
objekts™ (341 ff).

® Grundfragen 92.

1 Grundfragen 89; 288.

U Grundfragen 86.

12 Grundfragen 86.



Umschan

Die Geschichtlichkeit. Der Mensch ist unterwegs
zu sich selbst. Er ist sich selbst aufgegeben. Diese
Selbstverwirklichung geschieht in verstehendem
und liebendem Miteinandersein. ,Die Bejahung
des Mitmenschen als Person mit dem Recht zum
eigenen Selbstsein ist die Liebe. In ihr vollendet
sich der Mensch als Person. Das verstehende und
anerkennende Miteinander gehort wesentlich zur
Person . . .“13, Solche Selbstverwirklichung reali-
siert sich im Nacheinander der Zeit, in einer
spezifisch menschlichen Geschichte. Geschichtlich-
keit ist ein Wesensmerkmal des Menschen. Was
kennzeichnet solche Geschichtlichkeit?

Fiir den Menschen hat die Zeit drei Erstrek-
kungen, Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft. In der menschlichen Zeit sind nun in be-
stimmten Sinne Vergangenheit und Zukunft in
der Gegenwart aufgehoben. Die Vergangenheit
wird spezifisch behalten, bleibt gegenwirtig und
von daher ist der Raum des Zukiinftigen als
Horziont - moglicher Entscheidung vorentwor-
fen. ,So hat die Person ihre Vergangenheit in
sich und wendet sich aus ihr heraus meinend
und wollend ihrer Zukunft zu und schafft sie
zusammen mit anderen Ursachen durch ihre freie
Entscheidung.“!* Fiir den Menschen, der im Hin-
blick auf seine Selbstverwirklichung mit Not-
wendigkeit auf die Zukunft ausgreift, ist diese
eine ausgezeichnete Dimension seiner Geschicht-
lichkeit.
Menschlichen die erste zeitliche Erstreckung, je-

»Das Sich-voraus-sein ist also im
doch so, daf} es eingebunden ist in die Gegen-
wirtigkeit eigener Art, die dem Selbst zukommt.
Der Mensch ist stindig darauf aus, sowohl Zu-
kunft wie Vergangenheit in diese Gegenwirtig-
keit hineinzunehmen; je mehr er dies vermag,
um so mehr ist er selbst.“!® Es braucht kaum
gesagt zu werden, dafl die menschlich-geschicht-
liche Gesamtbewegung in menschlich-differen-
zierter Ursichlichkeit griindet, nimlich in der
Einheit von geistiger, psychischer und stofflicher

13 Grundfragen 89.

W Grundfragen 88.

15 A. BRUNNER, Geschichtlichkeit, Frande Verlag
Bern und Miinchen, o. J., 12.

1% Geschichtlichkeit. ,Die geschichtliche Bewegtheit®,
50—80.

17 A. BRUNNER, Glanbe und Erkenntnis, Miinchen,
s

10 Stimmen 171, 2

Ursichlichkeit, die jeweils ithrer Seinsmichtighkeit
gemidfl zum Einsatz kommen!®.

Verniinfliges Leben aus dem Glauben

Der Grundakt christlicher Existenz ist der
Glaube. Und somit beginnen die gesammelten
geistlichen Aufsitze mit einem Kapirtel: ,Der
christliche Glaube®. Eine ausfiihrliche Analyse
des Glaubensaktes wird im vielleicht wichtigsten
Buch Brunners dargelegt!”. Hier werden nur je-
weils verschiedene aktuelle Probleme, die den
Glaubensakt betreffen, behandelt. Doch die Pra-
missen fiir das Verstindnis des Wesens und der
Begriindung dieses Aktes sind oben schon ge-
nannt worden. Glauben im eigentlichen Sinn ist
zunichst eine Bezichung von Mensch zu Mensch.
Zuerst mufl ich sagen: Ich glaube dir. Dann und
in dieser Vioraussetzung kann ich der Mitteilung
des andern glauben. Glaube setzt somit ein zu-
reichendes, was nicht heiflt vollkommenes, Ver-
stehen des Mitmenschen voraus, griindet in der
unmittelbaren geistigen Erkenntnis des andern,
die sich im Mitvollzug ' seiner so oder so ver-
leiblichten intentionalen Akte ereignet. Der
Mensch kann demnach, wenn er iiberhaupt zum
Verstehen des andern gelangt, in ausreichender
Weise seine Glaubwiirdigkeit erkennen. Dieser
andere ist Person und besitzt sich als solche selbst,
ist in gewissem Sinne unverfiighar fiir jeden,
kann nicht wie eine ,Sache®, wenn wir so sagen
diirfen, aufgebrochen werden. Sie kann sich aber
in Freiheit mitteilen, kann sich selbst offenbaren.
Glaube ist bejahende Antwort auf die Selbst-
offenbarung einer Person, darin diese verehrend
anerkannt wird. Glaube als Grundweise der
Kommunikation von Person zu Person ist die
dem Sein nach reichste und darum ranghéchste
Verwirklichung von Erkennen. Alle anderen
Erkenntnisweisen sind davon abkiinftig.

Glaube als ,,Uberzeugtsein von dem, was man
nicht sieht® (Hebr 11, 1), setzt zuletzt das Zeug-
nis von unmittelbaren Augen- und Ohrenzeu-
gen voraus. Im Aufsatz: ,Zeugen seiner Auf-
erstehung® wird dieses Zeugnis gedeutet. Den
apostolischen Zevgen begegnete Christus, der als
der Auferstandene ,in eine vollig neue Seins-
weise eingetreten (war)® (72). Sie begegneten

145



Umschan

ihm gewifl leibhaftig, aber in einer geheimnis-
vollen, schwer beschreibbaren Leibhaftigkeit
(73). Aber eben diese war Ausdruck und Ver-
weis auf das Geheimnis dieser schlechthin ein-
maligen Person. ,Das Entscheidende war doch,
was sich in der Erscheinung und durch sie hin-
durch kundgab, seine menschliche Geistigkeit und
das durch sie durchbrechende und zugleich sich
verhiillende Geheimnis seiner Gottheit* (75).

Ist solcher Bericht von der Auferstehung eines
Toten nicht ein Mythus? Ist nicht dieser als
yheilige Erzihlung® (28) vom Ursprung und
Sinn des Menschen und seiner Welt nicht der
einzig angemessene Ausdruck vom religitsen
Gceheimnis des Daseins? Brunner analysiert in
seinem Aufsatz: ,Mythus und Dogma® die my-
thische Aussageweise, zeigt ihre Grofie und ihre
Grenze auf. Im Christentum ist der Mythus
grundsitzlich iiberwunden. Denn der dreiper-
sonliche Gott hat der Menschheit ein eindeuti-
ges, wenngleich unauslotbares Wort geschenkt.
Diesem Wort antwortet der Glaube auch im
Sinn eines Fiir-wahr-Haltens. Diese Antwort
artikuliert sich im Raum der Kirche im Dogma.
»Dogma ist nicht menschliches Gestalten des
Dunkel-Unfaflbaren, sondern gliubiges, ehr-
fiirchtiges Nachsprechen des Sprechens Gottes
zum Menschen . . . Seitdem Gott selber im Men-
schen Jesus Christus Gestalt angenommen hat,
ist alles mythische Gestalten von seiten des
Menschen iiberflissig geworden und iiberholt®
(35/36). Das gleiche Thema wird nach seinen
verschiedenen Seiten hin abgewandelt, was schon
aus den Uberschriften erhellt, etwa: ,Dogmen-
glaube und Freiheit®, ,,Glaube und Geschichte®,
»Religitses Erlebnis und Gottesbeweis“ und an-
dere mehr.

In einem weiteren Kapitel wird der zentrale
Gegenstand des Glaubens, nimlich das Geheim-
nis des dreifaltigen Gottes ausgelegt. Dafy hier
die Kategorien der Person, des Mit-Seins und
der Kommunikation unter Personen in der Deu-
tung der genannten Glaubensgeheimnisse fiih-
rend sind, ist selbstverstindlich. Es ist unmog-
lich den Reichtum dieser Aussagen hier auszu-
breiten. Aus ihnen werden begliidkende und er-
hellende Erkenntnisse gewonnen, etwa iiber den
Heiligen Geist als Gabe, als Geist und als Bei-

146

stand. Um die Weise des Denkens unseres Ver-
fassers zu illustrieren, seien noch einige Aus-
sagen iiber die Trinitit mitgeteilt. ,Alle Reli-
gionen wufiten mehr oder weniger klar, dafl die
Gottheit irgendwie persdnlicher Natur sein
miisse, ausgestattet mit Selbstbewufltsein und
freiem, entscheidendem Willen® (33). Vor einem
Unpersonlichen kann man nicht beten und
opfern. Nun entstand sozusagen mit immanenter
Notwendigkeit dieses Dilemma. Der religidse
Mensch erkannte und anerkannte Gott dunkel
als Person. Person aber ist nicht denkbar ohne
Mit-Person. ,Nach einem ganz richtigen Emp-
finden gehdrt zur Person Gemeinschaft. Person-
licher Austausch, personliches Sichschenken und
Empfangen ist der Person wesentlich® (34). Und
so lag es nahe, eine Vielzahl von Gottern anzu-
nehmen. Darin aber wurde der unendliche Gott
verendlicht und zu einem immanenten Prinzip
der Welt. Der Vielheit der Gotter entsprach
die Vieldimensioniertheit der Welt. Der philo-
sophische Denker wufite einigermaflen um die
Einheit des einen, der Welt iiberlegenen Gottes.
Doch nun stellte sich eine andere, in sich logische
Konsequenz ein: ,Die Personlichkeit Gottes ver-
blafite und verschwand, es blieb nur ein unper-
sonlicher Weltgrund, vor dem kein Mensch sich
je in religivser Haltung verbeugte® (34). Erst in
der Offenbarung der Trinitit wurden beide
Wahrheiten, Einzigkeit und Personlichkeit Got-
tes, in eins verbunden von Gott selbst mitgeteilt.

In einem dritten Kapitel wird dargestellt, wie
sich christlicher Glaube in einem christlichen Le-
ben entfalter. Auch hier ist es entscheidend, in
welcher Weise die ,,Glaubensvernunft® die Land-
schaft einer gliubigen Existenz erhellt. Grund-
gestalten dieser Existenz werden u. a. in folgen-
den Themen dargestellt und gedeutet. ,Gnade
als Freiheit und Liebe®, ,Reue und Vergebung®,
»Erlosendes Leiden®, , Vom Wesen und der Wiirde
der Liebe®, ,Der Leib in heidnischer und christ-
licher Aszese“, Vom Fortschritt in der religiosen
Erkenntnis, ,Die Heiligen®, ,Die Mirtyrer*.

Die ,,Gesammelten Aufsitze® iiber das christ-
liche Leben entlassen uns reich beschenkt. Sie
legen in ihrer Weise Zeugnis ab vom Wort des
Herrn: ,Wer die Wahrheit tut, der kommt an

dasLidlt“(JO:”,Zl)- Hans WulfS]



