Naturwissenschaftliche Kategorien bei Bultmann

August Brunner .SJ

Geschichtsverstindnis und Interpretation von Dokumenten, also auch Exegese der
HI. Schrift, sollen moglichst unbeeinfluflt von der personlichen Stellungnahme und
Wertung des Historikers oder Exegeten bleiben. Zu diesem Zweck ist die histo-
rische Methode entwickelt und in manchen Punkten bis zu grofer Feinheit der
Unterscheidung vorangebracht worden. Aber diese Unabhingigkeit ist ein Ziel, dem
man sich immer genauer annihern kann, das aber nur mehr oder weniger erreicht
wird. Am schwierigsten sind wohl die unbewuflten weltanschaulichen Vorausset-
zungen auszuschalten; denn man sieht sie fiir selbstverstindlich an und wird ihrer
nicht bewufit. Eine solche Weltanschauung hat jedermann; sie kann in Philosophie
umgesetzt und so bewufit gemacht werden. Aber gerade da, wo man glaubt, unter
dem Einfluff keiner Philosophie zu stechen, kann sie sich durch Kritik unbehindert
auswirken. Dies ist weniger bei der Feststellung und dem Verstindnis der geschicht-
lichen Einzelheiten der Fall als in der Auffassung des Sinnes des Ganzen, in der
Exegese also in der theologischen Beurteilung.

Der Protestantismus ist durch seine Leugnung der natiirlichen Gotteserkenntnis
und damit durch die Verwerfung jeder Philosophie als Hilfsmittel der Theologie
besonders dieser Gefahr ausgesetzt. Und zwar steht er stark unter dem Einfluf des
naturwissenschaftlichen Denkens, wie im folgenden gezeigt werden soll. Dies ist
nicht erstaunlich. Einmal erleidet das der Kritik nicht unterworfene Denken von
selbst den Einfluf des Zeitgeistes. Dann aber hat Kant, dessen Wirkung auf das
protestantische Geistesleben grof war und ist und der das protestantische Weltge-
tiih] philosophisch ausgesprochen hat, seine Philosophie, wie er selbst sagt, im Hin-
blick auf die Erfolge der Naturwissenschaft entwickelt!. Sie ist denn auch fast voll-
standig giiltig fiir den Erkenntniswert dieses Zweiges der Wissenschaft; aber sie
versagt fiir den zwischenmenschlichen Verkehr, den die Philosophie doch voraus-
setzt, und damit fiir die Erkenntnis der geistigen Wirklichkeit®. Wenn wir vor
allem die Auffassungen Bultmanns heranziehen, so deswegen, weil er manche An-
satze folgerichtig zu Ende gedacht zu haben scheint.

Die Zeitauffassung

Zuerst in seiner Auffassung der Zeit. Bultmann sieht richtig, daf} das Heilsge-
schehen eine Art von Gegenwirtigkeit auch mit dem heutigen Menschen wie mit

! Kritik der reinen Vernunfl. Vorrede zur zweiten Ausgabe.
* A. BRUNNER, Glaube und Erkenntnis. Miinchen 1951, 25 ff. — ders., Erkenntnistheorie. Kdln 1948, 333 f.

11 Stimmen 171, 3 161



Aungust Brunner

den Menschen eines jeden Geschlechtes erfordert. Das irdische Leben Jesu ist aber
vergangen. Die damals geschehenen Ereignisse sind vorbei, endgiiltig. Thnen heute
noch eine Heilswirkung zuschreiben, das nennt er mythologisch, wobei er allerdings
zugeben mufl, daf das Neue Testament die Neigung zeigt, mythologisch zu
reden®. Gegenwirtig ist nach ihm nur der existenzielle Anruf; und dieser ist nicht
an die Geschichtlichkeit des Berichteten gebunden, und darf es nicht sein, da er ja
mit den geschichtlichen Ereignissen in die Vergangenheit versinken miifite.

Eine solche Meinung entspricht offenbar der naturwissenschaftlichen Zeit, die
auf dem stofflichen Geschehen griindet. Diese ist ein inhaltlich gleichmifiger und
an sich leerer Ablauf, eine reine Bewegtheit. Immer geht Zukunft in Gegenwart
iiber und hort auf, Zukunft zu sein. Die Gegenwart bricht immer ab und ist ein-
fach vorbei; sie besitzt weder Fiille noch Breite, sondern ist punktformig. Das Ge-
schehene ist geschehen und 148t sich aufler in der Erkenntnis und Erinnerung des
Menschen, die auflerhalb des stofflichen Geschehens stehen, nicht mehr gegenwiirtig
machen. Der uniiberschreitbare Abgrund des Nichtmehrseins und Nichtmehrwirk-
samseins trennt die Vergangenheit von der Gegenwart.

Die geschichtliche Zeit ist etwas Anderes und Urspriinglicheres. Sie und sie allein
ist das unmittelbar Erfahrene; ihr gegentiber ist die naturwissenschaftliche Uhrzeit
etwas Abgeleitetes!. Gewif} sind geschichtliche Ereignisse nach ihrer rein stofflichen
Seite, dem dufleren Geschehen nach, ebenso vorbei und vergangen wie das rein
stoffliche Geschehen. Es ist aber bezeichnend, dafl nach Bultmann die Geschichts-
wissenschaft nur diese Seite der Geschichte mit Sicherheit feststellen kann, wihrend
das eigentlich Geschichtliche immer relativ auf die existenzielle Haltung des ein-
zelnen bleibt5, also nicht so erkannt werden kann, wie es wirklich war. Auf das,
was nach Bultmann die Geschichtswissenschaft allein mit Sicherheit erkennen kann,
1483t sich allerdings keine absolute Hingabe griinden, wie die Religion sie verlangt,
und es besitzt somit keine Heilsbedeutung.

In dieser Auffassung wirkt aber offenbar die Lehre Kants nach, nach der wir
vom Geistigen und seiner Seinsart keine unmittelbare Erfahrung besitzen, da die
Anwendung der Kategorien nur auf sinnlich Gegebenes zulédssig ist und sie ohne
dieses einen Leerlauf bedeuteten. Daraus folgt aber, dafl wir das eigentlich Mensch-
liche weder in der Gegenwart noch in der Vergangenheit erkennen konnen. Auch
alle Geschichte kann nur Erkenntnis von gegenwirtigen Phinomenen des Histo-
rikers, nicht von dem menschlich-geistigen Geschehen der Vergangenheit sein. Dem
widerspricht aber das ganze menschliche Leben.

Tatsichlich sind geschichtliche Tatsachen mehr als das duflere, stoffliche Ge-
schehen, so unentbehrlich dieses ist. Geschichtlich ist das Menschlich-Geistige, das
sich an und durch dieses Stoftliche hindurch vollzieht und aus ihm wieder erkannt

3 R. BULTMANN, Glauben und Versteben 111, Tiibingen 1960, 22, Anm. 7.
4 A. BRUNNER, Der Stufenban der Welt. Miinchen 1950, Kap. 8: Dauer und Zeit.
5 Glauben und Verstehen 111, 110, 30, 147 f.

162



Naturwissenschafiliche Kategorien bei Bultmann

werden kann. Solches ist darum moglich, weil das Menschliche iiberhaupt immer
ein stofflich-geistiges Geschehen ist und wir an dessen Gegenstindlichkeit das Un-
gegenstindliche miterfassen. Nur weil dies der Fall ist, konnen wir iiberhaupt
wissen, dafl wir es mit Menschen zu tun haben. In der naturwissenschaftlichen Er-
kenntnis allerdings ist der Mensch ausschlieRlich auf das Gegenstindliche gerichtet,
und vom Geist wird weiter nichts Inhaltliches erfafit, auer daf er der Ursprung
der Erkenntnis ist. Dies hat Kant stillschweigend auf alle Erkenntnisarten aus-
gedehnt.

Das Geistige besitzt aber eine andere Weise zu dauern als das Stoffliche. Wih-
rend dieses immer schon und endgiiltig vorbei ist, bleibt das Vergangene im Men-
schen als vergangen gegenwiirtig. Es ist dort aufbewahrt und formt den Grund,
aus dem heraus der Mensch auf die Zukunft hin gegenwirtig handelt. Es bleibt also
lebendig und wirksam, auch wenn der Mensch augenblicklich nicht darum weif3.
Es ist, so paradox dies klingt, als Vergangenheit gegenwiirtig. Darauf griindet die
Uberlieferung, ohne die eine Gemeinschaft nicht bestehen kann.

Gilt diese Gegenwiirtigkeit von allem geistigen Geschehen in der Menschheit,
so vor allem von jenen Ereignissen, durch die Gott selbst als Mensch in die Ge-
schichte eingetreten ist, um das Heil zu wirken. In ihrem geistigen Sein, mit ihrer
gottmenschlichen Wirkung sind diese Ereignisse gegenwiirtig bis an das Ende der
Welt. Gegenwirtig sind sie vor allem in der Kirche als dem fortlebenden Christus
und in ihren Sakramenten, aber auch in ihrer Uberlieferung. Diese andauernde,
lebendige Gegenwart ist jedoch nur moglich, weil Christus als der Sohn Gottes
wirklich einmal auf Erden erschienen ist, gelehrt und gelitten hat und wieder auf-
erstanden ist. So wie die Geschichte eines Volkes von dem bestimmt wird, was
wirklich geschieht oder geschehen ist. Die geschichtliche Wahrheit des Lebens Jesu
und seiner Auferstehung ist also, weit entfernt, fiir das Heil gleichgiiltig zu sein,
von entscheidender Bedeutung. Ohne sie ist dieses Heil auch der Gegenwart nicht
erschlossen.

Geschichtliche Erkenntnis

Diese eigene Dauer des Geistes 16st eine andere Schwierigkeit, die Bultmann
mit vielen andern teilt: die Geschichte ist selbst geschichtlich und kann darum die
geschichtlichen Phinomene nicht eindeutig zeigen; sie bleibt immer relativ auf den
Forscher und dessen Einstellung®. In der Tat, wenn Geschichte wie stoffliches Ge-
schehen ein dauerndes, unaufhaltsames Vorbei wire, dann ist die erwihnte Schwie-
rigkeit noch viel grofier; denn es kann dann iiberhaupt keine Geschichte geben.
Wire das geistige Sein des Menschen nicht so, daf} es zugleich in das geschichtliche
Geschehen eingelassen ist und doch dariiber steht — der scheinbare Widerspruch
kommt nicht von der Sache, sondern daher, daf auf Geistiges in Ausdriicken hinge-

¢ BULTMANN a.a.0. 8,

o 163



August Brunner

wiesen werden muff, die von der dufleren Welt herstammen —, wie dies die Selbst-
gleichheit des Menschen trotz aller Verinderungen bezeugt, so wire es unmoglich,
ein ablaufendes Geschehen als Einheit zu iiberschauen und geistig zusammenzu-
fassen. Es gibe keine Erinnerung, sondern nur unbewufltes Weiterlaufen des Ge-
schehens. Es gidbe keine Geschichte, wie es auch keine Existenz, keine Religion, keine
Kultur, kurz — keine Menschlichkeit gibe, auch keine Mythologie. Es gibe nicht
einmal Sprache. Geschichte als Wissen und als Wissenschaft ist nur moglich dadurch,
daf der Mensch immer schon auf einem dem bloflen Geschehen und dem einfachen
Vorbeisein iiberlegenen Standpunkt steht und darum das Zukiinftige als zukiinftig
und das Vergangene als vergangen erkennen kann. Die historische Methode kann
darum durch Zusammenschau immer mehr die Zeitgebundenheit des Forschers aus-
schalten und ihn zum Zeitgenossen des von ihm untersuchten Menschen oder Er-
eignisses machen. Wer haltlos im Strome mitschwimmt, von thm wehrlos dahin-
getragen wird, der kann die Stromung als solche nicht erkennen. Vom Standpunkt
Bultmanns aus mufl man die Geschichte als fiir das Heil gleichgiiltig verwerfen;
aber man mufl noch mehr: man mufl die Geschichte selbst, die Exegese, ja man
mufl den Begriff des Heils verwerfen, womit alles sinnlos wird.

Vor allem aber ist zwischen eigentlicher Geschichtswissenschaft und lebendiger
Uberlieferung zu unterscheiden. Durch diese ist das Menschlich-Geistige der Ver-
gangenheit gegenwirtig und wirksam. Sie lebt in der Geistigkeit der Gemeinschaft
ihrer Triger, ohne daf} sie ausdricklich bewuf3t zu sein braucht. Die Geschichte als
Wissenschaft ist ein Mittel, sie ausdriicklich zur Kenntnis zu bringen und zugleich
kritisch zu sichten. Es ist klar, dafl dabei die Uberlieferung vorausgesetzt ist, wih-
rend diese ohne die Geschichtswissenschaft bestehen kann. In ihrem eigentlichen
Gehalt ist jene ungegenstindlich, was jedoch nicht hindert, dafl sie sich in allerlei
stofflichen Zeugnissen darstellt und mitteilt; denn ohne solche Mitteilung ist sie
selbstverstindlich unmoglich. Die Gemeinschaft atmet gleichsam in dieser geistigen
Wirklichkeit. Verwirft man sie, so tritt an ihre Stelle und an die der Kirche not-
wendig die Geschichtswissenschaft, und es wird ihr, wenn sie den Glauben begriin-
den soll, eine Aufgabe aufgebiirdet, die sie nicht erfiillen kann. Zumal sie es nun
viel schwerer hat, die Geistigkeit, aus der die Zeugnisse herstammen, richtig zu
verstehen und nicht den eigenen Geist in sie hineinzulesen. Der Glaube aber ist von
der lebendigen Uberlieferung abhingig und nicht von der historischen Forschung,
sosehr diese in seinen Dienst treten kann. Eine solche Abhingigkeit von der Ge-
schichtswissenschaft ist aber in der protestantischen Theologie weithin vertreten
worden, und gegen sie erheben manche heutige Theologen wohl Einspruch. Aber
als Begriindung des Glaubens bleibt ihnen dann nach Verwerfung der Uberliefe-
rung nichts ibrig.

Diese Verwerfung ergibt sich wie von selbst, wenn man die Moglichkeit unmit-
telbarer Erkenntnis geistiger Wirklichkeiten leugnet. Wendet man die Kritik Kants
auf die Geschichte an, so ergibt sich, dafy sich die Vergangenheit in der Uberliefe-

164



Naturwissenschaftliche Kategorien bei Bultmann

rung nicht als das zeigt, was sie war, sondern wie sie dem Historiker erscheint.
Aber schon die Mitteilung und die Weitergabe, die die Uberlieferung ausmachen,
werden unmoglich, wenn man die Geistigkeit der andern Menschen nicht in sich
erkennen kann. Nur weil sich Kant die Frage nach der Moglichkeit des mensch-
lichen Verkehrs und der Sprache nie gestellt hat, obschon ohne sie sein Werk ja
unmdglich wire, konnte er, was annihernd von der Erkenntnis des Stoffes gilt,
von der Erkenntnis iberhaupt behaupten. Aber darin stand er, ohne es zu wissen,
in der geistigen Strémung, die die religise Uberlieferung verworfen hatte.

Geschichtliche Ursidchlichkeit

Der gleiche Einflufl wird bei Bultmann deutlichin seiner Auffassung der geschicht-
lichen Ursichlichkeit und des geschichtlichen Zusammenhangs. Er sagt: , Die histori-
sche Methode schlief$t die Voraussetzung ein, dafl die Geschichte eine Einheit ist im
Sinne eines geschlossenen Wirkungs-Zusammenhangs, in dem die einzelnen Ereig-
nisse durch die Folge von Ursache und Wirkung verkniipft sind. Das bedeutet nicht,
dafl der Verlauf der Geschichte durch das Kausalgesetz determiniert sei und daf
es keine freie Entscheidungen der Menschen gibe, deren Handlungen den Lauf der
Geschichte bestimmen. Aber auch eine freie Entscheidung geschieht nicht ohne Utr-
sache, ohne Motiv“". Wunder wiirden diesen Zusammenhang zerreiflen und sind
deswegen unmdglich. Zudem ist Gottes Wirken nicht innerweltlich und 148t sich
darum aus dem geschichtlichen Zusammenhang nicht erkennen®.

Zunichst werden hier Motive und Ursachen gleichgesetzt, was zum mindesten
unklar ist. Denn versteht man Ursachen im naturwissenschaftlichen Sinn, so schlief3t
deren liickenloser Zusammenhang offenbar die freie Entscheidung des Menschen
aus. Der Materialismus hat dies immer richtig erkannt. Aber Motive sind eben
keine Ursachen in diesem Sinn, Ursache des freien Handelns und somit des ge-
schichtlichen Geschehens gerade nach seiner eigentlich geschichtlichen Seite ist der
Mensch mit seiner geistigen Freiheit und Michtigkeit. Die Motive zwingen nicht,
sondern sind der Anlaf zu einer Entscheidung, die auch anders hitte ausfallen kon-
nen. Die riickschauende Erkenntnis der Motive lifit also wohl einen liickenlosen
Zusammenhang erscheinen; aber dieser ist nur tatsichlich, nicht wie im Stofflichen

7 BULTMANN a.a.0. 144 f, :

® BULTMANN, Glanben und Versteben 111, 22: ,Ist der primire Sinn von Offenbarung jedenfalls der, dafl Gott
etwas tut, so ist dabei der Sinn dieses Tuns bzw. Geschehens als eines von Gott her sich vollziehenden streng fest-
gehalten, indem dieses Geschehen nicht als ein innerweltliches Faktum — sei es von den grofiten kosmischen Dimen-
sionen — behauptet wird, sondern eben als ein ,eschatologisches®, d. h. als ein solches, in dem die Welt ihr Ende findet.
Deshalb kann es nie zu einem vorfindlichen Ereignis in der Vergangenheit werden.® — Ders., Zum Problem der Ent-
mythologisierung, in: Kerygma und Mythos II: Im Wunder ,ist das Wirken der jenseitigen Macht (das Handeln
Gottes) als ein Geschehen. vorgestellt, das den natiirlichen oder psychologischen Lauf des Geschehens unterbricht und
doch gleichzeitig verketter. Die jenseitige Kausalitit ist in die Kausalkette der weltlichen Ereignisse eingefiigr, und
eine Macht, die in diesem Sinne Mirakel wirke, ist wohl oder iibel als weltliche Kraft gedacht und auf die Ebene
weltlichen Geschehens projiziert® (183 £.). — H. W. BARTSCH, Christus obne Mythos: ,Es kann gar nicht so sein,
dafl Gottes Anrede sich innerhalb der Geschichte durch ein Ereignis ausweist® (25).

165



Aungust Brunner

notwendig. Der freie Entschlufl setzt etwas, was sich aus dem Vorhergehenden, aus
der Situation nicht ableiten, nicht erkliren lift im naturwissenschaftlichen Sinn.
An die Stelle des Erkldrens tritt das Verstehen des Geschehenen aus den Motiven.
Aber das schlieft eben die Einsicht ein, dafl das Motiv allein nicht den Ausschlag
gibt, sondern der freie Wille. Die Ursichlichkeit fehlt nicht, aber sie ist keine not-
wendige Ursachlichkeit.

Der Wirkungszusammenhang ist also in der Geschichte wesentlich anders als im
naturhaften Geschehen. Nach riickwirts gesehen erscheint er zwar eindeutig und
notwendig. Aber das ist eine Tduschung. Denn auf die Zukunft zu ist er tatsichlich
offen und wird durch eine freie Entscheidung gestiftet, die auch einen andern Zu-
sammenhang hitte bewirken kénnen. Wenn aber die menschliche Freiheit den ge-
schichtlichen Zusammenhang nicht zerreiflt, wieviel weniger wird eine Tat, durch
die Gott in die Geschichte hineinwirkt, eine solche Folge haben! Auch sie stellt
einen neuen Zusammenhang her. Von einer solchen Tat kann man jedoch nicht im
eigentlichen Sinn als von einem Eingreifen reden. Ein solches, wenn auch besonde-
rer Art, ist das menschliche Wirken. Denn es hat seinen Ursprung in einer end-
lichen Ursache, die als solche den iibrigen gleichgeordnet, wenn auch wesentlich
von ihnen verschieden ist. Gott aber steht nicht neben den endlichen Ursachen als
eine von ihnen. Er ist es vielmehr, der allen endlichen Ursachen mit dem Sein ihre
Ursichlichkeit verleiht und stindig erhilt. Er wirkt darum in ihnen allen und
durch sie. Und dieses Wirken ist stetig, wihrend das menschliche einsetzt und dann
wieder aufhort. ;

Aber wird Gott damit oder doch wenigstens durch das Wunder nicht in die
Innerweltlichkeit hineingezogen, wie Bultmann dies befiirchtet? Dies wire nur
dann der Fall, wenn Gott wie eine stoffliche Ursache wirkte. Im Stofflichen ist
jede Ursache auch Wirkung und umgekehrt und gehort durch ihr Wirken dem gan-
zen Zusammenhang an. Das ist aber bereits im Biologischen nicht mehr im gleichen
Mafle der Fall. Der Mensch gar bleibt als Person, als Selbststand, auch dann
auflerweltlich, wenn er in die stoffliche Welt hineinwirkt; nur der Leib geht in den
biologisch-stofflichen Zusammenhang des Wirkens ein. Das kommt daher, weil
die Geistperson in sich steht und darum Ursprung von Anfingen sein kann. In
keiner Weise wird also Gott, die absolute Personhaftigkeit und reine und erste
Ursprunghaftigkeit, von seinen Wirkungen abhingig und durch sie in die Welt
hineingezogen. Innerweltlich ist also nicht Gottes Wirken, sondern die von ihm
hervorgebrachte Wirkung. Auch hier liegt also naturwissenschaftliches Denken
am Ursprung der Schwierigkeit.

Im Wunder tritt an die Stelle des gewthnlichen, den Naturgesetzen entsprechen-
den Zusammenhangs ein anderer, ungewdhnlicher. Dies ist mdglich, weil auch die
Natur Gottes Geschdpf und vor seiner Macht reine Bildsamkeit ist und bleibt und
ihm gegeniiber keinerlei Selbstindigkeit besitzt, so dafl Naturgesetze Gottes Tun

166



Naturwissenschafiliche Kategorien bei Bultmann

notwendig einschrinkten. Das wire nur einem unpersonlichen, pantheistischen
Gott gegeniiber der Fall.

Das Wunder ist aber deswegen keine sinnlose Willkiir. Seine Aufgabe ist, uns
das immer und iiberall schaffende Wirken Gottes in Natur und Geschichte greifbar
zu machen und ihn als thren absoluten Herrn zu erweisen. Denn im gewohnlichen
Geschehen verbergen die endlichen Ursachen so sehr dieses Wirken, dafl der Mensch,
wie die Religionsgeschichte zeigt, es vollig verkennen kann. Der neue Zusammen-
hang, der iiber die Kriifte der Natur und des Menschen hinausgeht, reiflt fiir einen
Augenblick diesen Schleier weg. In der Geschichte offenbart sich der einzelne
Mensch als der er ist, durch seine Taten. Jedoch wird durch sie sein geistiges Sein
nicht zu etwas Naturhaftem, obschon es ins Naturhafte hineinwirkt. Desgleichen tut
der personliche Gott sozusagen seine Personlichkeit durch seine Taten in die Welt
hinein kund. Aber noch weniger als der Mensch in die Natur wird Gott dadurch in
die Welt hineingezogen und zu einer innerweltlichen Ursache. Gerade als reine gei-
stige Ursichlichkeit vermag er zu wirken, ohne an seine Wirkung gefesselt zu sein.
Allerdings, wenn die Naturerkenntnis nur durch die Anwendung der Kategorien
auf ein sinnlich Gegebenes zustandekommt, die zur Konstitution der menschlichen
Vernunft gehoren, ja sie selbst ausmachen, dann ist so etwas wie ein Wunder wirk-
lich undenkbar. Die Vernunft miifite einmal auf8erhalb ihrer Kategorien treten und
damit aufhoren, Vernunft zu sein. Aber gerade die Geschichte zeigt klar, dafl die
Vernunft etwas anderes ist, eben die Fihigkeit, die Wirklichkeit, auch die geistige,
zu vernehmen.

Folgerichtig miifite Gott nach Bultmann schon durch die Schépfung zu einer
innerweltlichen Ursache werden. Aber vielleicht ist auch sie nur ein Mythos? Und
doch soll sich der Mensch nach Bultmann als Geschépf vor seinem Schépfer er-
kennen. Fiir Gott macht das schaffende, erhaltende und wunderwirkende Tun
keinen Unterschied; verschieden ist es nur in seiner Wirkung. Sind Wunder un-
moglich, dann auch die Schépfung und somit der Bestand der Welt, es sei denn,
sie ist gar nicht geschaffen, sondern besteht aus eigener Kraft. :

Stillschweigend wird ferner vorausgesetzt, daff die Einwirkung Gottes auf das
Innere des Menschen keine innerweltliche Wirkung hervorbringe. Gewifl gehort
der Geist des Menschen nicht zur Welt des Naturhaften; aber er gehdrt zur Welt
des Geschaffenen. Zudem ist er durch den Leib mit der iufleren und stofflichen
Welt verbunden. Darum wirkt sich eine Einwirkung auf den menschlichen Geist,
auch wenn Gott ihr unmittelbarer Urheber ist, auch auf die Welt aus. So entsteht
ja Geschichte. Also miifite Gott durch eine solche Einwirkung in die geschaffene
Welt und ihre Ursichlichkeit genauso hineingezogen werden wie durch das Wun-
der. Hier liegt die Lutherische weltlose Innerlichkeit und die geist- und gottlose
Weltlichkeit zugrunde, die bei Kant in dem unerklirten Zusammen vom Bereich
der intelligiblen Freiheit und der phinomenalen Notwendigkeit ihre philoso-
phische Form, gefunden hat. Der Mensch gehort zwei Bereichen an, die ohne Ver-

167



Aungust Brunner

bindung nebeneinander herlaufen. Er ist keine Einheit mehr, wie er ja auch zu-
gleich Siinder und Gerechter sein kann. Daher das protestantische Schwanken
zwischen einer Innerlichkeit, die die Welt sich selbst tiberldfit, da sie doch nicht zu
retten ist, und einer reinen Weltlichkeit duflerer humaner Kulturtitigkeit, fiir die
die Religion nur noch eine dsthetische Verbrimung des Lebens ist.

Die Unabgeschlossenheit der geschichtlichen

Erkenntnis

Ein weiteres Hindernis, das nach der Ansicht von Bultmann und vieler anderer
einer wahren geschichtlichen Erkenntnis entgegensteht, ist die Tatsache, dafl die
geschichtlichen Ereignisse niemals abgeschlossen sind. Was wir iiber die geschicht-
liche Dauer gesagt haben, scheint diese Ansicht zu bestitigen, Bultmann sagt:
» - - - zu jedem geschichtlichen Ereignis gehort seine Zukunfl, in der es sich erst als
das zeigt, was es ist; genauer, in der es sich immer mehr als das zeigt, was es ist“®.
So erkennen wir den Tod des Sokrates als geschichtliches Ereignis erst dann, wenn
wir seine Bedeutung fiir die Geschichte Athens, ja, des menschlichen Geistes, ,,seine
Bedeutung im Zusammenhang der Geschichte“ mit in Betracht zichen!®, Daraus
folgt, dafl jedes geschichtliche Urteil immer vorliufig ist. Wer Jesus war, konnte
man erst am Ende der Zeiten geschichtlich ausmachen.

Bei genauerem Zusehen fillt aber diese Folgerung dahin. Wird der Mensch Cisar
durch die Wirkungen, die seine Taten nach ihm hervorgerufen haben, anders? Das
ist nicht anzunehmen. Seine geschichtliche Wirkung ist natiirlich nie abgeschlossen;
aber seine eigene Wirklichkeit ist mit seinem Tode festgelegt und dndert sich nicht
mehr. Und darum 148t sich, falls gentigend Zeugnisse dafiir noch da sind, dariiber
ein endgiiltiges Urteil fallen. Und so ist es auch mit der Frage, ob der geschichtliche
Mensch Jesus von Nazareth Gott war oder nicht. Seine Wirkungen dauern aller-
dings weiter; aber sie dauern, weil er der war, der er war.

Darum haben diese spiteren Wirkungen, und das ist das Richtige an dieser
Meinung, eine offenbarende Wirkung. Sie zeigen in der Tat oft, nicht immer, mehr
und mehr, wer jemand war. Aber es ist dabei nicht zu vergessen, daff diese Wir-
kungen nicht wie die stofflichen weitergehen. Sie miissen aufgenommen werden
von den Spiteren, und so verbinden sie sich mit deren Freiheit und deren Eigenart.
Meist lassen sich beide Einfliisse nicht trennen noch selbst unterscheiden. Nur dies
eine ist richtig, dafl nur eine bedeutende geistige Michtigkeit in der Geschichte
dauernden Einfluf ausiibt.

Der Zweifel an der Moglichkeit geschichtlicher Erkenntnis wire allerdings be-

rechtigt, wenn unsere Erkenntnis das wire, wofiir sie Kant und die Idealisten aus-
¢

* BULTMANN a.a.0. 113.
18 ebd, 111,

168



Naturwissenschaflliche Kategorien bei Bultmann

gaben. Nach Kant erfassen wir ja nicht die Wirklichkeit an sich, sondern wie sie
uns erscheint: Sein ist nur Erkanntsein, wenigstens fiir uns. Fiir uns ist also z, B.
das Sein Cisars verborgen; er besitzt fiir uns iiberhaupt kein Sein; fiir uns besteht
es nur in dem, wofiir er je und je angesehen wurde. Dann ist dieses Sein in der Tat
nie abgeschlossen. Aber ist ein jeder von uns nur das, was die andern von ihm
erkennen? Ist das Sein-fiir-andere die ganze Person? Ist nicht jeder er selbst, unab-
hiingig davon, was davon von andern und selbst von ihm erkannt wird? Wenn
aber jeder Mensch in jedem Augenblick ein bestimmtes einmaliges Sein besitzt, das
sich entfaltet, und wenn Erkenntnis des Menschlich-Geistigen und damit Geschichte
iiberhaupt mdglich ist, so 18t sich die Erkenntnis dessen, was ein Mensch in seinem
Leben war, von dem unterscheiden, was er durch seine Taten und sein Dasein auf
spitere Zeiten gewirkt hat, sosehr diese Wirkungen die unentbehrlichen Mittel fiir
solche Erkenntnis sein mdgen. Diese Erkenntnis ist wie alle menschliche Erkenntnis
aufler der abstrakt-mathematischen unvollstindig und annihernd; aber sie ist
darum nicht falsch. Nur fiir die ideale und gbttliche Erkenntnis gilt, daf die Wahr-
heit das Ganze ist. Wenn man mit Hegel gottliche und menschliche Erkenntnis
gleichsetzt, mufl man allerdings dies auch fiir die Wahrheit der menschlichen Er-
kenntnis fordern und sie damit in unerreichbare Fernen schieben.

Veranlafit ist die hier besprochene Meinung wohl durch die Tatsache, daf die
geistigen Wirklichkeiten im Vergleich zu den stofflichen ungemein reich sind und
sich dem Erkennenden von mehr als einer Seite darbieten. Wihrend das Formal-
objekt der Naturwissenschaften, die meibare Ausdehnung, ein im phénomenolo-
gischen Sinn einfaches Wesen ist, das nur richtig erfafit oder ganz verfehlt werden
kann, laflt sich die geschichtliche Wirklichkeit einigermafien richtig und er-
schopfend nur durch eine Zusammenschau all der Seiten erreichen, die sich in ver-
schiedenen Zeugnissen darbieten'!, Das kann den Eindruck erwecken, als ob man
das Ganze der Wirkungen einer geschichtlichen Gestalt iibersehen miisse. Damit
wiirde jedoch die Geschichte als Wissenschaft unmoglich. In Wirklichkeit miissen
nur die unmittelbaren Zeugnisse von einer Personlichkeit oder einem Ereignis mog-
lichst in ihrer Gesamtheit herangezogen werden. Die spitere geschichtliche Wir-
kung ist ein davon verschiedener Gegenstand historischer Forschung. So ist in der
Tat die Geschichtswissenschaft auch immer vorgegangen.

Wer Jesus war, das zeigte sich seinen Zeitgenossen durch seine Worte und durch
seine Taten. Den Evangelien liegt diese Erfahrung zugrunde. Und was er damals
war und als wen er sich zeigte, das bleibt er nun in alle Ewigkeit. Um die Frage
zu entscheiden, ob er Gottes Sohn war, brauchen wir das Ende der Geschichte nicht
abzuwarten. Nur um alle Ausstrahlung dieses Seins zu kennen, ist es notig. Das,
was die Zeitgenossen mit Jesus erfuhren, geniigt, um das sichere Urteil zu bilden,

1 A. BRUNNER, Erkenntnistheorie. Kap. 26 und 27.

169



Aungust Brunner

daf sein Anspruch, in einzigartiger Weise der Sohn Gottes und der Erloser der
Welt zu sein, wahr ist, wenn wir auch die Tiefen des Wortes ,Sohn Gottes so
wenig ausloten wie die des Wortes ,Gott".

Vergegenstidndlichung des Ungegenstidndlichen

Auf gleiche Einfliisse geht eine weitere Schwierigkeit Bultmanns zuriick, mit der
er wohl auch nicht allein steht. Nach ihm verobjektiviert die Geschichte als Wissen-
schaft das Ungegenstindliche'?, Wire das der Fall, so bedeutete das natiirlich eine
Verfalschung des Wesens des Geistigen. Auch ist richtig, dafl das Gegenstindliche
als solches weder existenziellen noch heilsgeschichtlichen Wert haben kann. Nach
seiner Auffassung von der Geschichte folgt fiir Bultmann daraus, dafl auch das
Geschichtliche fiir das Heil gleichgiiltig sei.

Wiire diese Ansicht richtig, dann gibe es tiberhaupt keine Sprache. Denn durch
die Sprache verstehen wir an Hand von Gegenstindlichem, den Lauten vor allem
und den Gesten, Ungegenstindliches, die Bedeutung und den Sinn. Dieses wird
aber durch die Sprache nicht selbst, in seinem Sein, gegenstindlich. Das Gegen-
stindliche hat nur die Rolle des Vermittelns, des Vernehmlichmachens. Indem das
Gegenstindliche vernommen oder gesehen wird, erfassen wir auch das mit ithm
verbundene Ungegenstidndliche. Diese Verbindung ist mdglich und notwendig,
weil der Mensch selbst seinem Sein nach ein Leib-Seele-Wesen ist und darum Gei-
stiges nur an Stofflichem erfassen kann. Alles eigentlich Menschliche besitzt beide
Seiten, das Leibliche und das Seelisch-Geistige, und ist nur dadurch menschlich.
Wenn also die Geschichtswissenschaft die Vergangenheit erforscht und darstellt,
so mufl sie nicht das Ungegenstindliche im Sinne Bultmanns, also ontisch, ver-
gegenstindlichen. Die wahre Vergegenstindlichung — aber als Bindung an Gegen-
stindliches — ist auflerdem schon geschehen, bevor sich der Historiker zur Erfor-
schung der Vergangenheit aufmacht. Denn die Zeugnisse der Vergangenheit sind
Zeugnisse nur dadurch, dafl sich im Stofflichen Geistiges darstellt und erkennen
lft. Jedes schriftliche Dokument ist ebenso wie jedes gesprochene Wort eine solche
Vergegenstindlichung. Bedeutete sie eine Verfilschung des Seins des Geistigen, so
wiirde jede Wahrheitserkenntnis, ja jeder Verkehr unter Menschen aufhoren. Jeder
Mensch wiire in sich selbst eingeschlossen und kdnnte mit den andern nicht in Ver-
kehr kommen. Was nach Bultmann nur die Geschichte betrifft, das wiirde von
allen menschlichen Auflerungen gelten. Da sich dies aber in solcher Ausdehnung
offenbar als sinnlos erweist, so ist auch diese Auffassung von der Geschichte als
unrichtig abzulehnen.

1t BULTMANN, Glauben und Versteben III, 107.

170



Naturwissenschaftliche Kategorien bei Bultmann

Es ergibt sich hieraus weiter, daff die einfache Gegeniiberstellung von Gegen-
stindlich-Ungegenstindlich nicht richtig ist. Sie entspricht dem Cartesianischen
Gegensatz von Ausdehnung und Denken. Aber Descartes hatte das ganze Gebiet
des Psychischen iibersehen, da fiir ihn die Tiere nur Automaten waren. Das Psychi-
sche ist aber dadurch gekennzeichnet, dafl es weder rein gegenstindlich wie der
Stoff, noch rein ungegenstindlich wie das Geistige ist. Es spielt darum die Rolle
der Verbindung und Vermittlung zwischen den duflersten Bereichen. Die Schwie-
rigkeit Bultmanns und vieler protestantischer Theologen beruht also auf einer Ver-
kennung dieser Vermittlung, die sich, wie bereits bemerkt, schon bei Kant bemerk-
bar macht und sich in der Lutherischen weltlosen Innerlichkeit zum ersten Mal ab-
zeichnet. Nur von hier aus konnte das Erkenntnisproblem so gestellt werden, wie
Descartes es tat: eine weltlose Geistigkeit steht ohne Verbindung einer reinen
Stofflichkeit gegeniiber. Das leibliche Leben, das zwischen beiden vermittelt und
im Menschen sowohl am Stoff wie am Geist teilhat, ist unterschlagen.

Mit dieser spezifisch protestantischen Auffassung des Menschen und der Ge-
schichte hat sich Bultmann jede Mdglichkeit einer Gegenwart des geschichtlichen
Christus verbaut. Dieser kann weder in der Kirche leben, die doch nach Paulus der
fortlebende Christus ist, noch in den Sakramenten, die ja nicht Vermittler von
so etwas Ungegenstindlichem wie der Gnade zu sein vermogen, noch in der Ge-
schichte, da sie das Heil vergegenstindlichen wiirde. Die allein noch mdgliche
Gegenwirtigkeit ist die punktférmige, immer abbrechende, sich immer wieder er-
neuernde des Stoffes. Sie muf sich eng an etwas gerade Geschehendes, an die Pre-
digt, ankniipfen und sie vergeht immer wieder mit diesem Geschehen.

Ganz deutlich wird das bisher Gesagte in der protestantischen Angst, etwas
Dauerndes miisse auch etwas einfachhin Verfiigbares sein. Nun sind aber Gnade
und Heil in der Tat nicht dem Verfiigen des Menschen anheimgegeben, und sie
kdnnen es auch nicht sein, soll nicht nur Gottes freie Herrlichkeit und Majestit ge-
wahrt werden, sondern auch der wahre Charakter des Heils und der Gnade. Diese
sind geistig-personhaft und als solche ungegenstindlich. Die Ansicht, daff die Dauer
das Ungegenstindliche vergegenstindliche und zu einem verfiigbaren Ding mache,
wire nur dann richtig, wenn die Vergegenstindlichung als Bindung an Stoffliches
und Institutionelles das Geistige ontisch zu etwas Gegenstdndlichem und Ding-
lichem machte, iiber das der Mensch dann in der Tat verfiigen konnte. Aber wie
wir gezeigt haben, bleibt das Geistige wesentlich ungegenstindlich, ob es kurz oder
lang dauert; darum gibt auch eine lingere Bestindigkeit keine Verfugung dariiber.
Alles Ungegenstindliche bleibt immer unverfiigbar; man kann es nicht haben, son-
dern nur selbst sein. Uber sein Selbst verfiigt der Mensch unmittelbar nicht, son-
dern das Selbst greift verfiigend in die Welt ein. Noch viel weniger kénnen Gott
und sein Wirken der Verfiigharkeit des Menschen verfallen. Auch wenn in den
Sakramenten die Gnade an ein aufleres Zeichen gebunden ist, so bedeutet dies

1721



August Brunner

keine Verfiigbarkeit. Diese Bindung stammt weder von der Natur, noch ist sie vom
Menschen hergestellt, sondern sie beruht auf der freien Treue Gottes und schrinkt
diese so wenig ein, wie der Leser der Bibel oder der Prediger®® iiber den Heiligen
Geist und seine Offenbarung verfiigt, sosehr dies nach der hier gemeinten Lehre
der Fall sein miifite; denn warum das Lesen und Horen unter allen menschlichen
Handlungen eine Ausnahme machen sollte, ist wirklich nicht einzusehen; sind sie
doch an die Weltlichkeit gebunden wie alles menschliche Tun.

Auch die Erkenntnis ist nicht ihrem Wesen nach ein Verfiigen. Ein solches be-
deutet nur die naturwissenschaftliche Erkenntnis, die auf dem vorwissenschaft-
lichen gebrauchenden Umgang mit dem Stoff beruht; diese Wissenschaft zielt un-
abhingig von dem Willen des Forschers aus ihrem Wesen heraus auf Technik, auf
Herstellung, auf Verfiigung. Deswegen ist sie aber auch die niedrigste und meta-
physisch drmste aller Erkenntnisarten; sie offenbart vom Sein des Stoffes nur die
quantitativen Beziehungen, was allerdings fiir die technische Verwendbarkeit von
grofiter Bedeutung ist. :

Im Umgang mit andern Menschen, durch den wir sie als Menschen erfassen,
haben wir hingegen das Beispiel einer Erkenntnis, die nicht nur keine Verfiigung
bedeutet, sondern diese ausschlieft, und zwar so sehr, dafl jede Einstellung auf
mogliche Verfiigung das Erfassen des eigentlich Menschlich-Personhaften verhin-
dert. Nur wer bereit ist, den andern als Person, als in sich selbsténdig und darum
wesentlich unverfiigbar, anzuerkennen, kann ihn als Person in Sicht bekommen.
Und das gleiche gilt in noch stirkerem Mafle von der Erkenntnis Gottes und der
Gottheit Christi. Dasselbe ist zu sagen von der geschichtlichen Erkenntnis. Auch
dieses Wissen gestattet keinerlei Verfiigung. Darum fiihrt die Geschichte auch nicht
wie die naturwissenschaftliche Erkenntnis zu Techniken des Handelns.

Allerdings gibt es eine Geschichtswissenschaft, die der Vergegenstindlichung und
damit der Zerstérung des Geistigen und somit auch der Geschichte selbst sehr nahe-
kommt. Das ist die unter dem Einflufl der Naturwissenschaften entstandene posi-
tivistische Geschichte und Exegese, die den Historiker auf das feststellbare Aufler-
liche beschrinkt und hier eine Genauigkeit anstrebt, die nur in der messenden
Naturwissenschaft am Platze ist. Bultmann scheint keine andere zu kennen. Und
fur einen Kantianer diirfte auch keine andere moglich sein; damit wiirde Geschichte
selbst unméglich und die Exegese mit sich in den Untergang hineinzichen.

#* BULTMANN a.a.0.: ,Hinter den gepredigten Christus zuriickgehen, heifit die Predigt mifiverstehen; nur im
Wort, als der Gepredigte, begegnet er uns, begegnet uns in ihm die Liebe Gorttes!“ (31) — ,Wie die Predigt selbst
zum Heilsfakcum gehdre, so ist auch das Heilsfaktum niche ohne die Predigt das, was es ist. Es gibt also auch fiir den
Horer nicht einen Weg zuriick hinter die Predigt, sei es zu einem ,historischen Jesus®, sei es zu einem kosmischen
Vorgang, der sich irgendwo und irgendwann abgespielt hat* (22 £.).

172



Naturwissenschafiliche Kategorien bei Bultmann
Offenbarung ohne Inhalt

Aus den Voraussetzungen Bultmanns folgt logisch, dafl es eine inhaltliche Offen-
barung nicht gibt. Schon die ,natiirliche Offenbarung® kénnte nichts anderes sein
als ,ein Wissen des Menschen um sich selbst, ein Verstehen seiner selbst als Ge-
schopf und so ein Gott-die-Ehre-Geben“ ™4, Von der eigentlichen Offenbarung aber
heifit es: ,, Was ist also offenbart worden? Gar nichts, sofern die Frage nach Offen-
barung nach Lehren fragt, nach Lehren etwa, auf die kein Mensch hitte kommen
konnen, nach Geheimnissen, die, wenn sie mitgeteilt sind, ein fiir allemal gewuflt
werden. Aber alles, insofern dem Menschen die Augen ge6ffnet sind iiber sich selbst
und er sich selbst wieder verstehen kann.“*s Aber wie kann man einem Gott die
Ehre geben, wie kann man sich als Geschdpf wissen, wenn man von Gott nichts
weif3?

Gott aber vermag nicht einmal das, was jeder Mensch kann, nimlich offen-
barend sagen, wer er ist. Es besteht offenbar die Angst, dafl durch solches Wissen
Gott verfligbar werde. Schlieflich sagt Bultmann: ,Sowenig die Verkiindigung
etwas mitteilt, was irgendwann und irgendwo passiert ist, so wenig ist der Glaube
die Kenntnisnahme eines Weltfaktums oder auch die Willenserklirung, eine merk-
wiirdige Lehre, ein Dogma, fiir wahr zu halten; sondern ist der Gehorsam, der
Gott nicht im allgemeinen oder in abstracto gehorcht, sondern im Jetzt.“ ¢ Aber
wie kann ich um Gottes konkreten Willen wissen, ohne ihn mit dem meinen zu
verwechseln, wenn Gott nicht mir als der gegeniibertritt, der er ist?> Gehorchen
und nicht weniger die Anerkennung Gottes als Schépfer schlielt ein Wissen ein.
Aber schon die Redeweise, mit der offenbar die katholische Glaubensauffassung
karikiert werden soll, zeigt, daf} fiir Bultmann Tatsachen immer den Charakter
von naturwissenschaftlichen und nicht von geschichtlichen Tatsachen haben; denn
diese haben ihrem Wesen nach existenzielle Bedeutung. Kann man es ,eine
merkwiirdige Lehre“ nennen zu wissen, wer Gott ist, damit man sich dement-
sprechend benehmen kann, so wie man im menschlichen Umgang sich nach dem
richtet, was der andere ist? Das Wort Offenbarung ist hier zu einem blofen Wort
geworden, und aller Glaubensinhalt muf} folgerichtig als Mythologie bezeichnet
werden. W. Kiinneth sagt mit Recht: ,Die theologische Konzeption Bultmanns
miindet ein in eine durch biblisch-christliche Begriffe qualifizierte Anthropolo-
gie“1” und R. Prenter schreibt: ,Das Heil, von dem er spricht, ist nicht das wahre
Heil, es ist einfach ein Bestandteil der existentiellen Entscheidung des Menschen.“18

# BULTMANN a.a.0. 26.

' ebd. 29. — ,Dies Licht, dieses Wissen um Gott, ist natiirlich nicht eine kosmologische oder theologische Theorie,
sondern ist ein Sich-selber-Verstehen in der Anerkennung des Schipfers* (26).
18 ebd. 30,

Y W. KUNNETH, Bultmanns Philosophie oder Heilswirklichkeit?, in: E. KINDER, Zur Entmythologisierung.
Miinchen 1952, 75.
% Regin PRENTER, Mythos und Evangelium, in: Kerygma und Mythos 11, 76.

173



August Brunner

Das gleiche gilt von Buri, wenn er sagt: ,Es gibt weder eine Moglichkeit noch eine
Notwendigkeit eines Kerygmas von einer Heilstat Gottes in Christus im Sinne
der eschatologischen Mythologie des N. T.“ — ,,Das Heilsgeschehen besteht nicht,
wie Bultmann wenigstens der Philosophie gegeniiber betont, in einer einmalig ge-
schehenen Heilstat in Christus, sondern darin, dafl es sich ereignen kann, dafl Men-
schen sich in ihrer Eigentlichkeit so verstehen konnen, wie es im Christusmythos
zum Ausdruck gekommen ist.“ — , Von falschen Anspriichen befreit, kann uns die
christliche Mythologie als das dienen, was sie eigentlich ist: als Ausdruck von exi-
stenziellem Selbstverstindnis.“!* Hier sind die letzten Folgerungen aus der Theo-
rie gezogen.

Ist die Offenbarung nichts Inhaltliches, so kann die Entscheidung fiir oder gegen
Gott nur vollig grundlos sein. Die existenzielle Haltung ist ein Ja oder Nein, das
rein auf sich steht®. Dagegen ist zu sagen, dal Griinde, wenn sie wirklich Griinde
sind, nicht verfiigbar sind; das zeigt sich schon daran, daf} sich ein schlechtes Han-
deln nicht rechtfertigen lafit. Gute Griinde beruhen auf geistiger Einsicht in die
wirklichen Sachverhalte im Geistig-Existenziellen. Darum muf} auch der Glaube
verntinftig begriindet sein. Man kann nicht ohne Griinde die Bibel als Gottes Wort
ansehen. Tut man es doch, so stiitzt man sich heimlich und unbewufit auf die Uber-
lieferung, die man verwirft und damit auf die Geschichte. Eine grundlose Entschei-
dung wire reine Willkiir, und ein Nein zu Gott wire hier nicht nur méglich, son-
dern ebenso berechtigt wie das Ja.

Protestantismus und neuzeitliches Denken

Bultmann und viele protestantische Theologen mit ihm stehen also viel mehr
unter dem Einfluf} des naturwissenschaftlichen Denkens, als sie nicht nur nicht zu-
geben wollen, sondern als sie selbst wissen. So ist fiir H. W. Bartsch ,, verniinftiges
Denken® offenbar ohne weiteres naturwissenschaftliches Denken®'. Man kann sich
fragen, ob dieses Denken auf die Theologie einseitig eingewirkt hat, oder ob auch
die Theologie der Reformation auf dieses Denken Einfluf} hatte, ja es vielleicht
erst moglich machte. Da es im allgemeinen so ist, daf} sich bedeutende Anderungen
in der Stellung des Menschen zur Wirklichkeit zuerst auf dem religiosen Gebiet
zeigen und von da auf die andern Bereiche weiterwirken, so ist man geneigt, letz-
teres anzunehmen. In der Tat hat Luther den Menschen auseinandergerissen. Und
indem er ihm die natiirliche Erkenntnis Gottes versagte, verwies er ihn auf diese

18 Fritz BURI in: Kerygma und Mythos 11, 96, 97, 98.

20 BULTMANN a.a.O.: ,Die existentielle Begegnung mit dem Text kann zum Ja wie zum Nein fithren, zum be-
kennenden Glauben wie zum ausgesprochenen Unglauben . . . Auch im Falle des Nein ist das Verstindnis ein legitimes,
eine echte Antwort auf die Frage des Textes, die nicht etwa durch Argumentation zu widerlegen ist, weil sie existen-
tielle Entscheidung ist* (149).

1 H, W. BARTSCH a.a.0. 12.

17



Naturwissenschaftliche Kategorien bei Bultmann

Welt. Mit der natiirlichen Gotteserkenntnis mufite aber folgerichtig die Erkennt-
nis der menschlichen geistigen Wirklichkeit verschwinden; denn beide sind eng
miteinander verbunden. So blieb nur die Welt des Stofflichen, des Gegenstind-
lichen und Verfiigbaren. Damit war dem naturwissenschaftlichen Denken der Weg
gebahnt und zugleich die Mdglichkeit eréffnet, daf es den ganzen Platz der Er-
kenntnis besetzte. Was dann auch geschehen ist. Kant hat, gegen seine eigene Ab-
sicht, die Philosophie dazu geschrieben.

Das Religios-Geistige muflte nun sehen, wie es sich in dieser Welt einen Platz
sichere. Die protestantische Theologie hat denn auch einen Versuch nach dem an-
dern gemacht, diesen Platz anzugeben. Aber es ist schwierig zu sehen, wie dies bei
ihren Voraussetzungen gelingen kann. Dabei geht es um so entscheidende Fragen
wie: Warum ist die Bibel Gottes Wort, und woran erkennt man das? Warum ist
das Christentum die endgiiltige Offenbarung Gottes, und der Tod Christi die er-
l16sende Heilstat? Ist Christus Gott im metaphysischen Sinn? Die Versuchung
muflte naheliegen, jede Begriindung als Menschenwerk zu verwerfen und sich auf
das Zeugnis des Heiligen Geistes im Innern eines jeden zu berufen. Aber das ist
mit neuen Schwierigkeiten verbunden, so dafl eine Reihe von Theologen sich auf
die reine grundlose Entscheidung zuriickgezogen haben, wo das Nein als existen-
tielle Entscheidung ebenso berechtigt ist wie das Ja, so wie es im oben angefiihrten
Text tatsichlich steht. Doch das kommt dem Verzicht auf eine Losung gleich.

Zum Gliick lebt der gliubige Protestantismus nicht von solchen Theorien, ob-
schon man kaum in Abrede stellen kann, dal gewisse seiner anfianglichen Grund-
einstellungen darin folgerichtig zu Ende gedacht sind. Wovon auch er in Wirklich-
keit lebt, das ist die christliche Uberlieferung. Ohne sie wire er nicht. Aber steht er
damit nicht im Widerspruch zu seinem Selbstverstindnis? Dieser Widerspruch
diirfe es sein, der seine Theologie zu immer neuen Versuchen der Begriindung treibt
und ihn bei keinem zur Ruhe kommen 1483t.

175



