Herbert Schatlie, Sakrale Kunst

Dreieinhalb Jahre nach seiner Entlassung aus dem Zuchthaus war die von bei-
den Enden her angebrannte Kerze verbraucht. Er starb nach groflen Qualen in
einem elenden Haus zu Paris, am 30. November 1900, vierundvierzig Jahre alt,
nachdem er tags zuvor in die katholische Kirche aufgenommen worden war.

Sakrale Kunst
Herbert Schade S]

Den stirksten Angriff, der gegen die moderne liturgische Kunst je vorgetragen
wurde, bringt das Werk ,,Kunst und Religion in Verwandlung® von Karl Leder-
gerber!. Da der Verfasser die sakrale Kunst iiberhaupt in Frage stellt, sollen zu-
nichst einige seiner Einwinde hier folgen: ,Was von den christlichen Kulturen
noch steht, sind meist leere Fassaden eines vergangenen Zeitalters, noch nicht véllig
ausverkaufte Restbestande, neuromantisch aufgezogene Kulissen von unwirklichen
Wunschtraumen® (82). ,Die heute sogenannte Sakralkunst ist — kann es vielleicht
nicht vermeiden — primir ein dsthetisches Anliegen“ (120). ,Seit Jahrhunderten
gibt es darum keine kirchliche Hymnik mehr, keine Epik, keine echte Rhetorik;
was auflerhalb der kirchlichen Rubriken an Echtem entstand, hat keinen Eingang
in die offizielle Verkiindigung des Wortes gefunden. Die Sprache der Kirche er-
reicht nicht mehr das Ohr der Glaubigen, sie gleicht altem Inflationsgeld in einem
neuen Marktgefiige® (108). ,Die Pfarrei, urspriinglich ein organisches soziologi-
sches Gebilde, erfiillt heute ihre Aufgaben nur mehr beschrinkt; sie ist, vor allem
in den Stidten, ein zusammenhangloses Konglomerat von Individuen geworden,
die aus verschiedenen Voraussetzungen denken und isoliert nebeneinander leben.
Ihre Einheit besteht in der biirokratisierten Pfarrkartei“ (83).

Die wenigen Sitze zeigen, wie kritisch die Sicht des Verfassers ist und wie tief
seine Problematik fithrt. Wie bei allen Diskussionen um die moderne Kunst wird
hier ein Streit ausgetragen, der nicht nur kiinstlerischer Natur ist. Philosophische
und weltanschauliche Fragen stehen im Hintergrund. Von hier aus zeichnet sich
schon eine erste Moglichkeit zu einer Kritik ab: Man fiihrt einen Kampf mit un-
zulinglichen Waffen. Historische, soziale, psychologische und religiose Probleme
werden angegangen, ohne dafl man sich reflexiv der verinderten Situation bewufit

t KARL LEDERGERBER, Kunst und Religion in der Verwandlung. K6ln: Du Mont Schauberg 1961. DM 9.80.

274



Sakrale Kunst

wird. Es handelt sich nimlich nicht nur um die Fragen der Kunst. Deshalb wird
man bei der Diskussion des Themas behutsam vorangehen miissen, weil Richtiges
mit Falschem vermischt ist.

Gleich zu Anfang sei jedoch vor allem vor einer Vereinfachung gewarnt: Der
Verfasser ist nicht etwa ein glaubensfeindlicher Mensch. Ledergerber ist Christ, und
es geht in seinem Werk um eine Verinnerlichung der Religion, die er vor aller
modernistischen Asthetisierung schiitzen will.

Zur gegenwdrtigen Situation der religiésen Kunst

Mit schonungsloser Offenheit gibt Ledergerber seine Analysen. , Wir haben die
liturgische Bewegung erlebt und wissen, dafl sie viel geleistet hat. Aber wir spiiren
auch, dafl ihre Probleme auch heute noch nicht geldst sind: dafl ihre Lésungen im
Grunde noch recht romantisch oder blof§ dsthetisch-antikisierend sind. Man sehe sich
einmal eine grofRe liturgische Zeremonie in einer ausgesprochen modern gebauten
Kirche an, am besten auf einer Photographie. Das Bild erhellt unmittelbar, wie
antiquiert die Szene wirkt, weil auch modernste Kirchen und Liturgie noch von
alten sakralisierten Elementen geprigt sind“ (84).

Von der Liturgie wendet sich der Verfasser zur Kunst selbst und kann fiir seine
Kritik an den Kirchenbauten auch Fachleute heranziehen: ,Der evangelische Ar-
chitekt Gulbransson hat den schlichten Schluf daraus gezogen, daf diesen Bauten
etwas Wesentliches fehlte: ,sie sind keine Kirchen mehr“ (115). ,,Sigismund von
Radetzki hat die Tatsache, dafl es heute keine kirchliche Architektur mehr gibt, so
begriindet: ,Das liegt daran, daf} gerade die Architektur, als sozialbedingteste aller
Kiinste, an der Unordnung oder dem schlummernden Chaos des gesamten Gesell-
schaftskorpers mitleidet ... wir konnen seit Jahrhunderten keine Kirchen mehr
bauen® und Theodor Haecker hat es schon vorweg genommen in einer durchdrin-
genden Formulierung: ,in partibus infidelium kann zwar die Kirche sein, aber man
baut keine Kirchen mehr* “ (112). Auch Anton Henze, dessen Biicher iiber moderne
christliche Kunst ausgewogener sind als die Streitschrift Ledergerbers, zieht eine
Autoritit von Rang heran, um die Problematik der Situation zu charakterisieren,
nimlich Paul Claudel. In seinem Brief an den Genfer Maler Cingria schrieb der
franzosische Dichter: ,Was die Kirche anbelangt, so ist sie dadurch, daf} sie im
vergangenen Jahrhundert die Hiille der Kunst verlor, wie ein Mensch geworden,
dem man seine Kleider abgezogen hat: das heiflt, dieser heilige Kérper, aus gliubi-
gen und siindigen Menschen gebildet, hat sich zum ersten Mal den Augen aller
materiell in seiner Nacktheit gezeigt, in einer Art Schaustellung und stindigen
Verkiindigung seiner Gebrechlichkeiten und Wunden. Wer sie zu betrachten wagt,
fiir den haben die Kirchen des 19. Jahrhunderts das Anziehende und Pathetische
eines {iberladenen Bekenntnisses an sich. Thre Hafllichkeit besteht in der nach auflen

18+ 275



Herbert Schade

gewandten Zurschaustellung aller unserer Siinden und aller unserer Fehler, Schwi-
chen, Bediirftigkeit, Glaubens- und Gefiihlsschwichen, Trockenheit des Herzens,
Widerwillen gegen das Ubernatiirliche, Beherrschung und Konvention der For-
mel, Ubertreibung individueller ungeordneter Praktiken, Weltlichkeit, Geiz, Grofi-
sprechertum, Geschmacklosigkeit, Pharisdertum, Aufgeblasenheit. Darf man hof-
fen, daf} in einer Welt, iiber der sich das Zeichen des Herzens Jesu erhebt, das
Miflverstindnis zwischen Kunst und Glauben endlich iiberbriickt werde in der
engen Umarmung der wiedergefundenen katholischen Einheit, dafl die Kunst,
miide geworden der Nachahmung der dufleren Erscheinungswelt, so wie sie sich
uns anbietet, endlich einen Schritt auf die ewige Welt der Ursachen und Typen im
Schofle einer neu vernommenen Harmonie tun wird?“?

Genau so entschieden, wie hier die Problematik der christlichen Kunst offenbar
wird und wie es Ledergerber als Tatsache ansieht, dafl es heute keine kirchlichen
Architekturen mehr gibt, spricht Herbert Muck SJ, wie es scheint zu Recht, von
einer ,Kirchenbaubewegung®?. Hugo Schnell formuliert sogar: ,Die echte Sakra-
litdt ist wieder gewonnen®®. ,Die letzten sieben Jahre brachten in Deutschland,
Italien und Frankreich und anscheinend auch in den USA einen ungeahnten Auf-
stieg des Kirchenbaus®®.

Auch was das Leitbild der modernen Kirchenkunst angeht, registrieren wir dhn-
lich gegensitzliche Urteile. Ledergerber meint vom Christus der Karlskirche in
Luzern von Hans Stodker: ,,Das Vorbild byzantinischer Pantokratormosaiken ist
offensichtlich. Aber die Pantokratoridee und -gestalt ist innerlich mit der byzan-
tinischen Herrschersymbolik verbunden, sie widerspricht dem demokratischen Ge-
fiihl des 20. Jahrhunderts ... Und schliefflich frage man sich, ob der heutige Mensch
des Atombombenzeitalters und des naturwissenschaftlichen Weltbildes sich Chri-
stus, den Weltenrichter, wirklich auf dem Wolkenhimmel sitzend vorstellt, ob er
in einem Bild der archaischen Symbolik die Glaubenswahrheiten des g6ttlichen
Gerichtes seinem Bewufltsein entsprechend zu sehen vermag® (117).

Dagegen erklirt Hugo Schnell: ,Seit den Jahren um 1900 entsteht wieder das
Bild des Pantokrators. Es verdichtet sich in zeitlichen Wellen®®. ,In diesen Jahren,
in denen das Herz durch eine unbarmherzige Hand fast zum Ausbluten erdriickt
wurde, versank das anthropologische Christusbild. Die Form war fast Rauch. Die
Frage zielte nur mehr nach der Existenz. Jetzt erfolgte auch der Durchbruch, dafl
Christus nicht mehr allein gesehen, sondern daff auch nach dem Vater, dem Er-
loser und dem Geist gefragt wurde. Voran ging als Kiinstler mit dieser Erkennt-
ais u. a. Felix Baumhauer inmitten des ersten Weltkrieges mit seinem Bild ,Aller-
heiligste Dreifaltigkeit® ...*".

m&: Moderne christliche Malerei. Aschaffenburg 1961, 57/58.

s Herbert MUCK S], Sakralban beute. Aschaffenburg 1961. 5.

4 Hugo SCHNELL, Zur Situation der christlichen Kunst. Miinchen-Ziirich 1962, 153, Das Buch vermittelt einen
besonderen Einblick in die schwierige Lage der christlichen Kunst und ist aus einer grofen Kenntnis der gegenwiirtigen

Kiinstler und Werke im Kirchenraum geschrieben.
¢ ebd. 195. ¢ ebd. 71. 7 ebd. 65.

276



Sakrale Kunst

Es fillt schwer, diesen Sitzen zuzustimmen; denn die Majestas und die Trini-
titsdarstellungen lassen sich auch in der kirchlichen Malerei des 19. Jahrhunderts
nachweisen. Wenn aber eine besondere moderne oder kiinstlerische Qualitit ge-
meint sein sollte, so wird der Name Baumhauer manche nicht iiberzeugen. Man
gewinnt fast den Eindruck, als bemiihten sich die Gegner Ledergerbers, ihn zu be-
stitigen. Man braucht nicht noch die gelegentlich sehr scharfen Auflerungen von
P. Pie Régamey heranzuziehen®, um zu erkennen, wie recht der verstorbene Kar-
dinal Costantini hatte, wenn er davon sprach, dafl das Lager der Christen iiber
die Fragen nach der christlichen Kunst durcheinander geraten sei®.

Das erregende Moment von Ledergerbers Buch bildet jedoch nicht die Kunst —
Kirchenbau oder Majestas —, sondern der Begriff des Sakralen. So merkwiirdig es
scheinen mag, hier lassen sich seine Ansichten und die Meinungen der ,Sakral-
romantiker® formlich zur Deckung bringen.

Zum Begriff des Sakralen

Es gibt wohl kaum ein Wort im Bereich der modernen christlichen Kunst, mit dem
so viel Schindluder getrieben wird, wie das Wort sakral. Es gehort in die Reihe der
Worte ,numinos“, ,mythisch, ,archetypisch® und #hnlicher Worthiilsen. Viel-
leicht wird es nur noch durch das Wort ,.existentiell in der Philosophie {ibertrof-
fen. Die Begriffe werden nicht mehr nach ihren seinsmifigen Inhalten, sondern
nach ihrem Aroma gewertet, genau so wie die Nahrungsmittelindustrie uns das
Aroma einer Speise in Form von Essenzen liefert, ohne daf} diese Essenzen irgend-
welche Nihrkraft besitzen.

Das kunstgeschichtliche Aroma des Sakralen liefert die romanisch-archaische
Form, die Ikone oder das Kultbild. Ledergerber selbst definiert wie folgt: ,Das
Wort sakral hat eine ganz bestimmte Bedeutung erhalten durch die Anwendung
auf die heilige Kunst der Volker und, kurz gesagt, des christlichen Mittelalters® (14).
»Die Ikonenmalerei ist wohl die reinste Verwirklichung der sakralen Kunst im
Christentum® (35). ,,Das Sakrale ist gleichsam die politische Erscheinungsweise des
Religidsen. Sakrale Kunst gibt es also nur in einer Welt, wo das Dasein aller in
einer festgefiigten religivsen Weltanschauung griindet, wo Religion und 6ffent-
liches Leben, jenseitiges und diesseitiges ,Reich® zwar unterschiedlich gewertet wer-
den, aber eine gemeinsame Formerhthung, d.h. Stilisierung, angenommen ha-
ben® (14).

Damit ist das eigentliche Stichwort gefallen: das Sakrale besteht in einer ge-
wissen Stilisierung. Tatsichlich haben sich viele Verteidiger der modernen liturgi-

* P. Pie REGAMY, Kirche und Kunst im XX. Jabrbundert. Eingeleitet von Abt Hugo Lang OSB. Graz-Wien-
Koln 1954, 403: ,Die sakrale Kunse 138t uns in zu augenfilligen Zeichen die todlichen Bedingungen erkennen —
die die Welt der Quantitdt im Verein mit einem pharisiisch, sektiererisch oder weich gewordenen Christentum jeder

Art der Qualitit, dem Geiste und dem Sakralen bereiter.®
' H. SCHADE, Moderne christliche Kunst. diese Zschr. 159 (1956/57) 332.

277



Herbert Schade

schen Kunst dhnliche, um nicht zu sagen die gleichen Auffassungen, zu eigen ge-
macht. So schreibt Alfons Kirchgifiner {iber das Kultbild: , Formal sind folgende
Eigentiimlichkeiten des Kultbildes anzumerken (nach Malraux): 1. es ist stili-
siert .. ., 2. es ist streng . . ., 3. es ist statuarisch . . ., 4. es ist anonym . .. Obwohl
das Kultbild eine innere Tendenz zum Grofiriumigen, Kolossalen hat, gibt es
selbstindig auch kleinformatige Kultbilder. Die Ikonen des Hausaltars sind ebenso
gut kultisch wie die Illustrationen in ottonischen Evangeliaren, oder Hildegards
Sciviasi. 510

Es ist also offenbar das Element des Strengen und Stilisierten, das nach all die-
sen Aussagen dem Kultbild gemeinsam scheint. Zu Recht beruft sich Kirchgidfiner
auf André Malraux; denn der grofle franzdsische Schriftsteller ist tatsdchlich Expo-
nent einer solchen Sakralauffassung. Malraux erkennt nur mehr zwei Stile an, den
des Profanen und den des Heiligen. Der Stil des Profanen besitzt die Form des
Fiktiven, das Hellenismus, Renaissance, der barocke Propagandastil der Jesuiten
und Naturalismus reprisentieren. Der Stil des Heiligen ist die ,geknickte Linie
des Byzantinischen®, das ,,Idol“ und die ,Deformation. ,Die Kunst einer auf
irdisches Maf} zuriickgefiihrten Welt findet ihre stirkste Kraft in der Harmonie
mit dem Menschen; die Kunst einer Welt des Ewigen und des Schicksals findet ihn
(d. h. ihren Wert, d. Verf.) in der Disharmonie, in der Stilisierung: sie ist nicht
Kunst noch Schonheit, sie hat nicht Stil, sie ist Stil.“ , Der Stil aller religiosen Kunst
ist nicht eine Weise, die Dinge zu sehen, sondern das Mittel, sie in ein Heiliges zu
fiigen.“ ,Der Kunst war eine Aufgabe hoher als alle andern gestellt: ein Linien-
system auszuarbeiten, um den Menschen damit dem Stande des Menschseins zu
entreifien, ihm Zugang zum Stande des Heiligseins zu erdffnen.” ** Diese Feststel-
lung von Malraux trifft fiir die byzantinische Kunst durchaus zu. Sein fundamen-
taler Irrtum besteht jedoch in der Meinung, ein Liniensystem, ein dsthetisches
Arrangement konnte uns den Zugang zum Heiligtum er6ffnen. Deshalb nennt
Alois Dempf die Asthetik Malraux” zu Recht ,atheistisch 2. Diese Auffassung
versteht nimlich das Heilige als Funktion des Asthetischen.

Leider beobachten wir diesen Versuch, das Heilige durch gewisse Formen, durch
einen ,,Stil%, in den Griff zu bekommen in der modernen Kunst bis in den kirch-
lichen Raum hinein. Bekannt sind die Versuche der Nazarener, die Romantik oder
Gotik mit dem Christlichen zu identifizieren.

Die Beuroner Malschule — immer noch der bedeutendste Versuch der Moderne,
eine kirchliche Sakralkunst zu schaffen — miihte sich sogar, den Kanon dgyptischer
Sakralmalerei zu errechnen, um so ein Gesetz fiir die Darstellung des Heiligen zu
gewinnen'®, Tatsichlich jedoch vereinigt der ,Kanon“ und ein Grofiteil der Beuro-

10 Alfons KIRCHGASSNER, Die michtigen Zeichen. Freiburg/Br. 1959. 148/149.

1 André MALRAUX, Psychologie der Kunst, Das imaginire Museum. Baden-Baden 1947. 147/148 u. passim,

12 Alois DEMPF, Die unsichtbare Bilderwelt. Eine Geistesgeschichte der Kunst. Ziirich-K&ln 1959, 240.

13 P, Desiderius LENZ, Der Kanon. in: Benediktinische Monatsschriff Bd. 3. Beuron 1921, 363. Vgl. auch P. Gallus
SCHWIND OSB, P. Desiderius Lenz. Beuron 1932. Abb. 160.

278



Sakrale Kunst

ner Malerei eine korrekte Anatomie mit geometrischen Konstruktionen und archai-
sierende Formen mit sentimentalen Elementen. Ein Abendmahl von Fugel, dessen
Reproduktionen man in manchen Gegenden als Andenken an die erste heilige
Kommunion verteilt hatte, kann als Beispiel christlicher Kunst in der Nachfolge
von Beuron angesehen werden'*. Im Hintergrund des Abendmahlsaales sehen
wir dort goldene Lotos-Kapitelle, die wohl aus zhnlicher Uberzeugung ge-
schaffen wurden wie die dgyptischen Formen in Beuron. Sie wollen uns in die
Lhistorisch-echte® Umwelt des Abendmahls fithren und von der sakralen Situa-
tion iiberzeugen. Das Rembrandtsche Hell-Dunkel soll die religitse Stimmung
verstirken. Die Apostel in modernen Mefigewindern empfangen knieend die
Hostien, die Christus wie ein Priester unserer Zeit aus einem Kelch verteilt. Die
Mischung so verschiedener Elemente auf dem Bilde Fugels ist ebenfalls zu sehr er-
dacht und vom frommen Gebrauchszweck bestimmt, als dafl sie kiinstlerisch oder
religids iiberzeugen kénnte.

Der glidubige Mensch sollte wissen, dafl das Heilige nicht an bestimmte Stile
oder Formen gebunden ist. Das Allerheiligste der katholischen Kirche — der Leib
des Herrn im Tabernakel — kann oft recht alltdglich und gewdhnlich wirken. Das
Tremendum und das Faszinans sind ihm nicht notwendig zugeordnet. So vermag
niemand — es sei denn, er erhielte iibernatiirliche Offenbarungen — die konsekrierte
von der nichtkonsekrierten Hostie, das heilige vom profanen Brot an dem ,Tre-
mendum® und ,Faszinans®, das von dem einen ausgeht und bei dem andern fehlt,
zu unterscheiden.

Sollte das Bild der Madonna in Syrakus, das man — wenn die Berichte nicht
tiuschen — vom kiinstlerischen Standpunkt als Kitsch bezeichnen muff, wirklich
geweint haben und von der Kirche als wundertitig anerkannt sein, so wird man
es heilig nennen miissen. Wird ein solches Bild — wie immer seine Kunstform zu
qualifizieren ist — im gemeinschaftlichen Gottesdienst 6ffentlich verehrt, so ist es
ein Kultbild, auch wenn es den #sthetischen Kategorien, die Alfons Kirchgdfiner
mit André Malraux fiir das Kultbild fordert, nicht entspricht?®.

Diese Einsicht des Gliubigen bestitigt auch die Religionswissenschaft. Nach
Eliade kann nimlich im Grund alles heilig und alles profan sein'®. Man kann also
das Heilige nicht auf bestimmte Gegenstinde oder gar Stile, Kunst oder Nicht-
kunst festlegen. Deshalb war fiir die Alten der Begriff des Heiligen keine Formen-,
sondern eine Seinsfrage'”. So erklirt Isidor von Sevilla das Wort sanctus (= heilig)
von sanguis (= Blut): ,Sanctus, veteri consuetudine appellatus, eo quod hi qui
purificari volebant sanguine hostiae tangebantur, et ex hoc sancti nomen accepe-

14 Vergleichbare Abbildungen in FUGEL-LIPPERT, Gotteswerk und Menschenwerk. Miinchen 1924. Richard HOFF-
MANN, Nenere Arbeiten von Gebhard Fugel. in: Die christliche Kunst, Jg. 24, 1927/28, 321.

15 Vgl. Anm. 10.

18 Mircea ELIADE, Die Religionen und das Heilige. Salzburg 1954. 12. Ders., Das Heilige und das Profane. Ham-
burg 1957, 8—11.

7 August BRUNNER, Die Religion. Eine philosophische Untersuchung auf geschichtlicher Grundlage. Freiburg/Br.
1956. 4 und passim.

279



Herbert Schade

runt.* 8 Es ist nicht unsere Aufgabe zu untersuchen, ob diese Ableitung des Isidor
von Sevilla philologisch zu Recht besteht; sie dient vielmehr als Beleg dafiir, daf
die Alten eine seinsmafige und nicht eine sthetische Auffassung des Heiligen be-
saflen.

Es mag nun sein, daf§ auf diese Identifizierung von ,Stil* oder ,Erlebnis* mit
dem Wesen der Heiligkeit auch Rudolf Ottos epochemachendes Werk iiber das
Heilige und seine Untersuchungen iiber das , Numinose® mit eingewirkt haben'®.
Bekanntlich eignet nach Otto dem ,, Numinosen® das , Tremendum® (= das Schauer-
volle) und das ,Faszinans® (= das Uberschwengliche). Darauf kann jedoch hier
nicht eingegangen werden. Die notwendigen philosophischen Untersuchungen der
Religion auf geschichtlicher Grundlage lese man in der Fachliteratur, beispielsweise
in dem oben erwihnten Werk von A. Brunner nach. Die Versuche der Moderne,
das Heilige allein mit dsthetischen Kategorien zu erfassen, beruhen vor allem auf
der geringen Beachtung dieser philosophischen Grundlagen, auf denen auch die
kiinstlerischen und religiosen Probleme aufruhen. Die Untersuchungen von A. Brun-
ner bieten hier eine wertvolle Hilfe.

Auf dem Hintergrund dieser verfehlten philosophischen Problematik muff man
die Diskussion um das Sakrale in der modernen Kunst verstehen; denn auch Leder-
gerber sicht das Sakrale in der ,Stilisierung® (14). Es ist ,gleichsam die politische
Erscheinungsweise des Religiosen® (14). ,Aus der Sakralisierung des romischen
Reiches, . . . ist die eigentliche Sakralkunst geboren worden® (37). Dieser willkiir-
lichen Reservierung des Begriffes ,sakral® fiir eine bestimmte Zeit und ihre ge-
meinschaftliche Formensprache entspricht die ebenso willkiirliche Einschrinkung
des Begriffes ,religits“ auf die von Ledergerber als exemplarisch angesehene christ-
liche Kunst der Moderne. Danach gibt es ,keine sakral-kultische Gemeinschaft®
mehr (119). ,Auch die heutige Kultgemeinschaft hat natiirlich letztlich einen Kern,
aber der ist sozusagen auf das rein religidse verborgene Zentrum des Einzelnen
beschrinkt, er greift nicht in die Sozialsphire des Menschen ein“ (119).

Sosechr man eine Vertiefung der christlichen Kunst vom Personlichen her
wiinscht, eine AusschlieBung der ,Sozialsphire® jedoch kann nicht das Ideal sein.
»Dieser religise Charakter seiner (d. h. des christlichen Kiinstlers) Kunst ist enger
— durch das Personliche — und zugleich weiter als der sakrale, da das Religiose
nicht nur das Offenbarungsgeschehen, sondern den Grund alles Wirklichen trifft
und die Beziehung aller Wirklichkeit zu Gott meint. Im echten religisen Erlebnis
sind sich alle einig, kommen sie zusammen. Religiositit kennt die Grenzen der
Konfessionen, der Sakralgemeinschaften, nicht, verbindet Glaubige (der Christen-
gemeinde) und Ungldubige® (103). Auch hier kann man Ledergerber zustimmen,
wenn er eine Vertiefung der natiirlichen Offenbarungsgehalte im kiinstlerischen
Ausdrudk fordert. Eine kirchliche Kunst, die Gliubige und Ungliubige verbindet,

1 Migne PL 82, 393,
# Rudolf OTTO, Das Heilige. Miinchen 1936 (13.—16. Aufl.) 85 ff

280



Sakrale Kunst

kann nicht Aufgabe der Kirche sein, weil diese Kirche auf dem Glauben aufbaut.
Auch die ,Unabhingigkeit des Religisen von biblischen und kirchlichen The-
men® (100), die es durchaus gibt, kann nicht als Ziel einer kirchlichen Kunst ange-
strebt werden. Wenn sogar der ,letztlich anonyme Charakter des neuen Christen-
tums® (116) betont und im Zeichen der abstrakten Kunst die ,Entfernung von
konkret historischen Bildinhalten in der kirchlichen Malerei® (131) begriifit wird,
sogar ,unbekannte Urbilder des Seins® (144) gefordert werden, so wird man
solche Auffassungen des Religiosen bei allem Wohlwollen gegeniiber den Be-
miihungen Ledergerbers kaum mit der Uberlieferung der Kirche vereinen konnen.

Geschichte und sakrale Kunst

Die zeitkritischen Studien oder Flugschriften, die uns Verbesserungsvorschlige
fiir die Gegenwart empfehlen, bendtigen einen Maflstab. Diesen Maflstab entneh-
men die Schriften oft der Geschichte. Man darf deshalb das Geschichtsbild dieser
Biicher nicht unbeachtet lassen.

Sehr beliebt ist die — auch im alltiglichen Gesprich von vielen vertretene — Mei-
nung, daf die Zeiten schlechter geworden seien. Friiher seien die Menschen gut
und heilig gewesen, heute aber seien sie in der iiberwiegenden Mehrheit schlecht.
Wihrend diese einfache Konjektur von uns allen gelegentlich gebraucht, aber in
ihrer Fragwiirdigkeit auch von allen schnell durchschaut wird, vertritt man gegen-
wirtig eine andere Geschichtsauffassung mit groferer Emphase. Nach dieser Auf-
fassung waren die Menschen friiher sehr primitiv. Sie haben dann aber eine sehr
beachtliche ,Entwicklung® durchgemacht. Heute schicken sie sich sogar an, den
Fortschritt bis an die Grenzen der Vollkommenheit vorzutragen. Tatsichlich er-
wihnt auch Ledergerber sehr kurz, aber nicht gerade gliicklich, Teilhard de Char-
din (134). Noch ungliidklicher scheint die Heranziehung von Szczesnys ,Zukunft
des Unglaubens® . Dieses Buch kommt sogar auf Grund seiner journalistischen
Geschichtskonstruktionen zur Behauptung, dafl das Christentum die Wirklichkeit
der Natur und des Menschen verfehlt habe und dafl das christliche Dogma einen
Ausblick auf die ,letzten Fragen® verstelle.

In der Kunstgeschichte galt die Renaissance lange Zeit als ,,Stil“ der Diesseitig-
keit und Unmoral. In dieser Renaissance gab es nimlich schlechte Pépste, macht-
liisterne Condottieri und Kiinstler, die rein isthetische, ja sogar sinnliche Bilder
malten. So spricht auch Ledergerber von der ,extremen Diesseitigkeit der Hoch-
renaissance® . . . (55). »Ein direkter Anlaf} der Reformation war die den Glauben
miBbrauchende Geldbeschaffung fiir den neuen Petersdom, diesem Musterbeispiel
reprisentativer Sakralitit. Gegen diese pseudoreligitse Kunst richteten sich nun
in allen Landern der Reformation die Bilderstiirmer® (52). Sicher tadelt Leder-

" Gerhard SZCZESNY, Die Zukunft des Unglaubens. Zeitgemifie Betrachtungen cines Nichtchristen. Miinchen
1958, 10 u. 56.

281



Herbert Schade

gerber die Geldbeschaffung fiir St. Peter zu Recht. Dafl er die Peterskirche ,, pseudo-
religios“ nennt, wird jedoch nicht alle iiberzeugen. Die Bilderstiirmerei des 16. Jahr-
hunderts richtete sich nicht gegen den Petersdom und die Renaissance, sondern
gegen unsere gute, alte deutsche Sakralkunst der Romanik und Gotik, wie Leder-
gerber dann auch richtig hinzufiigt. Den Petersdom diirften wohl die meisten
Bilderstiirmer gar nicht gekannt haben. Die Formulierung wirkt aber derartig, als
hitten sich an der Kunst des Petersdomes die Bilderstiirme entziindet, um schlief3-
lich ,echte sakrale Bilderwelten® zu treffen: , Unterschiedslos wurden mit den
Mif8gestalten auch die echten sakralen Bilderwelten der fritheren Zeit zerschla-
gen® (52). Was mag wohl vom Verfasser mit dem Ausdruck , Miflgestalten® ge-
meint sein? Vielleicht die Renaissanceformen? Diese haben auch in reformatori-
schen Kreisen Anklang gefunden. Ja, wir beobachten auch unter den der Renais-
sance als Stil zuneigenden protestantischen Kiinstlern grofie religiose Werke. Tat-
sichlich wird hier mit den Begriffen , Diesseitigkeit® und , pseudoreligiés® nur das
Renaissancebild von vorgestern weitergegeben. Dagegen wandte sich schon Arnold
Hauser: ,,Burckhardt verbindet in seinem Renaissancebegriff den Gedanken des
Individualismus mit dem des Sensualismus, die Idee der Selbstbestimmung der
Personlichkeit mit der Betonung des Protestes gegen die mittelalterliche Askese,
die Verherrlichung der Natur mit der Verkiindung des Evangeliums der Lebens-
freude und der ,Emanzipation des Fleisches‘. Aus dieser Gedankenverbindung ent-
steht, teilweise unter dem Einflu von Heinses romantischem Immoralismus und
als Vorwegnahme von Nietzsches amoralischer Heldenverehrung, das wohl-
bekannte Bild der Renaissance als eines Zeitalters von skrupellosen Gewalt- und
Genufimenschen — ein Bild, dessen libertinistische Ziige mit dem liberalen Re-
naissancebegriff zwar in keinem unmittelbaren Zusammenhang stehen, die aber
ohne die liberale Tendenz und das individualistische Lebensgefiihl des 19. Jahr-
hunderts undenkbar wiren. Das Unbehagen in der Welt der biirgerlichen Moral
und die EmpGrung gegen sie erzeugten den iibermiitigen Paganismus, der in der
Ausmalung der Exzesse der Renaissance einen Ersatz fiir versiumte Geniisse fand.
Der Condottiere war in diesem Bilde, mit seiner dimonischen Genuflsucht und sei-
nem ziigellosen Machtwillen, die stehende Figur des unwiderstehlichen Siinders,
der stellvertretenderweise alle die Ungeheuerlichkeiten der biirgerlichen Wunsch-
triume beging. Man fragte mit Recht, ob es diesen ruchlosen Gewalttiter, so wie
die Sittengeschichten der Renaissance ihn schildern, in der Wirklichkeit iiberhaupt
gegeben habe und ob dieser ,bse Tyrann® je etwas anderes war als der Nieder-
schlag von Reminiszenzen aus der klassischen Lektiire der Humanisten.

In dem sensualistischen Begriff der Renaissance verkniipften sich Amoralismus
und Asthetizismus in einer Weise, die wieder eher in der Psychologie des 19. Jahr-
hunderts als in der Renaissance begriindet war. Die dsthetische Weltanschauung
des romantischen Zeitalters erschopfte sich keineswegs in einem Kult der Kunst und
des Kiinstlers, sie brachte vielmehr eine Neuorientierung aller Lebensfragen nach

282



Sakrale Kunst

dsthetischen Maflstiben mit sich.“2'. Wenn deshalb Ledergerber schreibt: ,Der
Bildersturm im Westen hingegen zeigt eine gegenteilige Richtung: den Aufstand
des Innerlichkeit suchenden Volkes gegen eine vollig entleerte Darbietung des Hei-
ligen durch die in duflerlicher Sakralitit verirrte Kirche® (52), so verrit dieser
Satz romantische Auffassungen von den Vorgingen. Zunichst wird ndmlich
iiberhaupt nicht klar, welcher ,,Bildersturm im Westen gemeint ist. Spricht Leder-
gerber iiber den Bilderstreit der Karolingerzeit, so mufl man ihm entgegenhalten,
dafl damals die Diskussion von den Hoftheologen Karls des Groflen in den soge-
nannten Libri Carolini ausgeldst wurde. Einen Bildersturm gab es damals nicht.
Nur die Unternehmungen eines Claudius von Turin kénnten als ,Bildersturm*®
angesprochen werden. Diese Unternehmungen waren jedoch von einem Gelehrten
ausgelost und richteten sich gegen die Volksfrommigkeit. Dazu waren sie so lokal
begrenzt, dafl noch die Theologen Ludwigs des Frommen auf der Synode von Paris
825 erkliren konnten, die Gallier seien bisher in betreff der Bilder, in ,habendo
vel non habendo, in colendo vel non colendo ohne Streit gewesen® 2.

Meint aber Ledergerber mit dem ,Bildersturm im Westen“ die Vorginge des
16. Jahrhunderts, so diirfte es sich doch wohl um differenziertere Ereignisse han-
deln. Der Kirche miifite man den Vorwurf machen, dafl sie in der Bilderfrage der
Volksfrommigkeit zu sehr entgegengekommen ist. Der Bildersturm selbst brachte
derartige Ausschreitungen mit sich, daff sich sogar Martin Luther gegen die Bilder-
stirmer gewandt hat. Der Gegensatz zwischen , Innerlichkeit suchendem Volk“
und der ,,in duflerliche Sakralitit verirrte Kirche® scheint deshalb eine zu einfache
Geschichtskonstruktion.

Dazu kam der Kirchenbau im 16. Jahrhundert in Deutschland zum Erliegen,
nicht etwa in Italien. Und das ,dunkle Jahrhundert“ der Kirche bleibt nach wie
vor das zehnte, eben die Zeit, in der man dem ,,Stil“ nach ,sakral“ war. Mit diesen
Hinweisen sollen nicht etwa die moralisch dunklen Partien aus der Kirchen-
geschichte des 16. Jahrhunderts iiberstrichen werden. Nur der Identifikation des
Zeitstils mit einer moralischen Haltung soll Einhalt geboten werden.

Diese Identifikation von Stil und moralischer Haltung bringt auch die Gegen-
iiberstellung von Rubens, bzw. der kirchlichen Barockkunst und Rembrandt durch
Ledergerber. Von Rubens sagt der Verfasser, dafl er ,, . . . bei nicht weniger Dyna-
mik seiner thematisch-religitsen Bilder im blofl Asthetisch-stofflichen oder Natut-
haften hingen bleibt® (64). ,Innerlichkeit des Einzelnen und 4uflere Triumphe
der Kirche stehen seit der Glaubensspaltung nebeneinander wie die Weltschma-
hung und Fleischvergdtzung in der Kirchenkunst, aber auch wie die Kunst eines
Rembrandt im Gegensatz zum italienischen Barock® (64).

Uber den Niederlinder lautet das Urteil anders: ,Bei Rembrandt ist der eine

2 Arnold HAUSER, Sozialgeschichte der Kunst und Literatur. Miinchen 1953, Bd. I. 285. H. SEDLMAYR, Zur
Revision der Renaissance, in: Epodchen und Werke. Wien-Miinchen 1959, I, 202.
2 1, SCHADE, Die Libri Carolini und ihre Stellung zum Bild. in: Zeitschrift fiir kath. Theologie. 1957, Heft 1,76.

283



Herbert Schade

Pol der barocken Kunst, gleichsam der in der katholischen Kirche nicht mehr ver-
arbeitete innerliche Aspekt des Christentums, zur selbstindigen freien Entfaltung
gekommen® (65).

Sicher wird man zunichst die verschiedene Stellung der beiden Maler beachten
miissen: Rubens war Hofmaler und schaffte fiir die Offentlichkeit. Rembrandt
isolierte sich immer stirker von jeder Gemeinschaft und war auf sich selbst zuriick-
geworfen. Dazu steht aufler Frage, dafl Rembrandt eine sehr personliche Religiosi-
tit besaf. Aber die Werke von Rubens als im ,blof} Asthetisch-stoftlichen oder
Naturhaften hingen bleibend® zu charakterisieren, scheint zu einfach. Denn auch
bei Rembrandt finden wir Ahnliches. Man denke nur einmal an die Behandlung
des Schmuckes und der Akte bei Rembrandt oder an seinen ,ausgenommenen
Ochsen® im Louvre. Auch hier wird das Stoffliche in erregender Weise gegeben.

Und die Welt des Rubens ist nicht nur ,sthetisch-stofflich®, sondern zugleich
geistvoll und tief. Ob man an die Amazonenschlacht oder den Sturz der Verdamm-
ten denkt, hier wird die Welt in ihrem Wesen begriffen. Man kann deshalb die
Werke des Rubens nicht derartig abwerten.

Wenn Ledergerber die barocke kirchliche Kunst einfachhin als ,Fleischver-
gotzung® qualifiziert, so diirfte er sich wohl im Ausdruck vergriffen haben.

Auch eine Reihe von Charakterisierungen friiherer Zeitabschnitte sind nicht frei
von Verzeichnungen der Geschichte. Die romantische Idee, daf8 die Christen unter
Konstantin ,ihr Hohlendasein® aufgaben und ,die Katakomben endgiiltig ver-
lassen konnten® (37), findet sich ebenso in dem Buch wie die Meinung, daf} , die
echte Sakralitit tiberall im wesentlichen namenlos blieb* (48). ,, Auch die vielen
Petrusheiligtiimer®, so heifit es, ,verdanken ihr Dasein der Vorliebe fiir das Krie-
gerische; denn Petrus hat das Schwert gegen Malchus erhoben® (39). Uns scheint,
daf} die alte Kirche bessere Soldaten unter ihren Heiligen hatte als den Petrus. Die
eigentliche Bedeutung des heiligen Petrus im frithen Mittelalter bleibt dem Ver-
fasser unbekannt. Petrus ist der Fels, auf dem die Kirche steht, der Herr der
Schliisselgewalt, der fiir die Nachfolger Petri und die ganze Kirche das grofie
Symbol bleibt. Das Grundproblem des Mittelalters, die Auseinandersetzung zwi-
schen Kaiser und Papst wird iiber der ,kriegerischen Malchusszene® nicht bemerkt.

Aufschlufireich ist auch das Urteil {iber die Ikonenmalerei: , Wihrend die
Ikonenmalerei dank ihrer Innerlichkeit und ihrer Verankerung im ostkirchlichen
Lehrgebdude nach dem ,heiligen® Ruflland iibergreifend iiber alle Jahrhunderte
bis heute ohne wesentliche Verinderung weitergefiihrt wurde, hat sich der dem
JReich’ verpflichtete abendlindische Sakralbau in wechselnden Gestaltungen ver-
indert® (37). Die grofie ,Geschichte der russischen Kunst® — eine Verdftfentlichung
der Akademie der Wissenschaften der UdSSR, Institut fiir Kunstgeschichte Mos-
kau unter der Redaktion von I. E. Grabar, W. N. Lasarew und W. S. Kemenow
(iibersetzt von Karl Kiippers) — ist hier anderer Meinung®. Schon vom 16. Jahr-

8 Bd. 3, Dresden 1959, 236 u. 414.

284



Sakrale Kunst

hundert lesen wir dort: , Weltliche Elemente drangen in das Bewufitsein des Men-
schen ein und formten auch seine religidsen Vorstellungen um* (236). Die Kiinstler
»brachten in die kirchliche Kunst realistische Ziige, die dem Leben ihrer Um-
gebung entnommen waren® (414). Und wer Gelegenheit hatte, in unserer Zeit
russische Bauernhiuser zu sehen, der weif}, daf} es auch dort sehr seichte und fade
Drucke gab, die man auf Holz aufzog und mit einem geprefiten Blech verklei-
dete — Tkone — ganz #hnlich unserem , Kitsch“. Die Zeit ist auch an der russischen
Kunst nicht spurlos vorbeigegangen. Dazu diirfte allgemein bekannt sein, dafl die
russische Kirche vom Zaren mehr abhingig war als die westliche vom ,Reich®.

Die ,unbekannten Urbilder des Seins”®

Das Ende der Sakralkunst fordert als Losung nach Ledergerber ,die neue reli-
givse Kunst® (122). Diese ,religiose Kunst“ bringt eine , Ausdrucks-Erhdhung des
Menschlichen® (129). Da ,das Historische in allen Formen ... durch die flachen
Historienmaler aller Gattungen in Verruf geraten® ist (130), kommt es zu einer
Enthistorisierung. ,Die Entfernung von konkret historischen Bildinhalten in der
kirchlichen Malerei geht noch weiter bis zum volligen Aufgehen in einem ,abstrak-
ten‘ religisen Symbolismus der Farben und Formen® (131), fiir die Meistermanns
Glasfenster , Ausgieflung des Heiligen Geistes® (St. Kilian in Schweinfurt) — ,ein
kosmisches Bild“ — beispielhaft sein kann. Aber auch von Manessier heifit es, das
Christliche seiner Bilder sei von aufien v&llig unsichtbar geworden, sei verschmol-
zen mit dem religidsen Kern der Dinge, der Welt und der menschlichen Seele (131).

Auch Hugo Schnell #uflert vergleichbare Ansichten: ,Da die abstrakte Kunst
heute fithrend ist, mufite auch das Christusbild von ihr berithrt werden: Sie ist ein
Ausdruck unserer Zeit, da wir vieles geistiger sehen als frither.“* Dabei setzt
Schnell abstrahierende und vergeistigende Kunst gleich. Er schreibt: Die , Freiheit,
Gott, seine Allmacht und sein Schopfertum, seine Engel und sein Wirken so geistig
als méglich darzustellen, ist von den Kiinstlern kaum benutzt worden und doch
ist sie wie reinste Luft und erdffnet ungeahnte Moglichkeiten kiinstlerischen Schaf-
fens. Hier erhilt die abstrahierende, vergeistigende Kunst fruchtbare Perspek-
tiven® (89/90). Man fragt sich, was das bedeuten soll: , ... Gott, ... seine Engel
... so geistig als moglich darzustellen ist von den Kiinstlern kaum benutzt wor-
den ...?“ Haben etwa die Maler der Reichenau die Moglichkeit, Engel geistig
darzustellen, nicht benutzt? Auch den Steinmetzen der Kathedrale von Reims
wird man diesen Vorwurf nicht machen kénnen. In diesen Formulierungen wird
einfach geistig gleich abstrakt genommen, d. h. es wird wiederum eine Malweise
qualitativ, ja sogar moralisch besetzt; denn der Vorwurf des Ungeistigen bedeu-
tet hier mehr als nur unfihig, Tatsichlich darf man die Behauptung wagen, dafl

% 2.2.0. 86.

285



Herbert Schade

die naturalistischen Werke des franzosischen Sozialisten Gustave Courbet geisti-,
ger sind als der Durchschnitt unserer abstrakten Malerei, namentlich der Werke
im Kirchenraum. Wahrscheinlich sind sogar ein Grofiteil der abstrakten tachisti-
schen Malereien nicht mehr als Triebduferungen, die Materialien und Energie-
prozesse sichtbar machen wollen. Die abstrakte Malerei hat durchaus ihre Be-
rechtigung. Wenn aber Hugo Schnell als Beispiel Albert Burkharts Fenster von
Sankt Willibald in Miinchen erwihnt, werden nicht nur religidse, sondern auch
kiinstlerische Fragen laut. Kann ein Kiinstler, der noch vor kurzer Zeit neu-
renaissanceartige Werke schuf, heute, nachdem die abstrakte Malerei 50 Jahre
alt ist und viele Maler seit Jahrzehnten sehr ernst um diese Gestaltungsmdglich-
keiten ringen, solche Aufgaben bewiltigen? Noch schwieriger wird das Problem,
wenn wir nach den dargestellten Themen fragen. Nach Schnell wird in diesen
Fenstern der ,,Kampf zwischen dem Guten und dem Bosen, das Sichherniedersen-
ken der Gnade und des Heiles durch Christus und die Aufnahme der Erlésung
durch Christus in der Apokalypse“ geschildert (90). Ein anderer Interpret meint,
dafl die Fenster ,,das Wirken der Heiligsten Dreifaltigkeit® geben®. Was bedeutet
was? Welche vom Kiinstler erfahrene und in Farbe und Form gesetzte Wirklich-
keit steht hier fiir ,Dreifaltigkeit, ,Gnade®, ,Kampf zwischen Gutem und Bé-
sem®? Kommen wir damit nicht den Ansichten von Marcel Brion sehr nahe, der
meinte: ,Ein abstraktes Bild lift dem Beschauer viel mehr Initiative, als ein
gegenstandliches, weil es ihm erlaubt, das zu sehen, was er will.“28

Merkwiirdig scheint auch die gemeinsame Abneigung gegen Engelfliigel: ,Selbst
die Welt der reinen Geister, die Engel, verfielen dem Anthropomorphismus, so
dafl wir sie nur als menschliche Wesen mit Fliigeln kennen®, schreibt Schnell®.
»Um den Boten Gottes, den geistigen Krafttriger — das ist der Engel — dem
Menschen von heute zu vergegenwirtigen, sind Fliigelgestalten nicht mehr geeig-
net®, meint Ledergerber (117). Das hindert den Autor aber nicht, auf S. 136/137
seines Werkes Chagall zum exemplarischen Zeugen echter religitser Kunst zu er-
heben, eben denselben Chagall, der nicht miide wurde, gefliigelte Engel darzustel-
len. Es geht also doch wohl nicht um die Fliigel, sondern um die Qualitdt des
Werkes.

Dazu ist der gefliigelte Engel ein Bild der Heiligen Schrift, dessen Darstellbar-
keit von Zeit zu Zeit oder Mensch zu Mensch eingeschrinkt sein mag, das Bild der
Schrift selbst aber bleibt auch heute giiltig. Wir konnen nicht an Stelle der Bilder
der Heiligen Schrift ,,unbekannte Urbilder des Seins“ setzen. Hier liegt das eigent-
liche Problem. Die Welt der Bibel wird nicht mehr begriffen, , . . . die Bibel spricht
die Sprache von Jahrtausenden. Der Maler von heute muf§ unsere Sprache spre-
chen (177). Damit deutet der Verfasser an, daf dem heutigen Menschen die

* Remigius NETZER, Die St. Willibald-Pfarrkirche in Minchen-Laim von Hansjakob Lill. in: Das Miinster, Jg. 12,
1959, Heft 1/2, 420.

* Marcel BRION, Geschichte der abstrakten Malerei. Koln 1956, 191,

#7 H. SCHNELL a.a.0. 89,

286



Sakrale Kunst

Sprache der Bibel schwer verstindlich ist. Das mag sein. Haben aber nicht grofle
Kiinstler diese Sprache in unsere Zeit zu iibersetzen vermocht? Sicher darf man
neben Chagall auch Rouault erwihnen. Aber den meisten Modernen ist die
Symbolsprache der Bibel nicht mehr bekannt. Das kommt jedoch nicht daher, daf}
die Ausdrucksweise der Heiligen Schrift uns absolut unverstidndlich wire. Viel-
mehr nimmt man sich keine Zeit mehr, sie zu verstehen®,

Leider sind aber nach all dem, was wir beobachtet haben, auch die Auflerungen
Ledergerbers von Mifiverstandnissen nicht frei. Es ist ein mutiges Buch, dem man
wegen seiner offenen Sprache gerne mehr Sympathien entgegenbringen méchte.
Die Widerspriiche sind jedoch zu grof}, und der Plakatstil der Gedankenfithrung
ist offensichtlich. Das mag fiir andere Themen sehr reizvoll sein, bei dieser schwie-
rigen Problematik iiberzeugt die Argumentation nicht. Auf S. 123 wird die Ka-
pelle von Matisse in Vence mit Picassos Frage nach dem Badezimmer abgewer-
tet. Auf S. 130 wird der Kreuzweg und das Bild des hl. Dominikus vom selben
Kiinstler in derselben Kapelle wegen des ,Letztmoglichen an Zeichenhaftigkeit®
empfohlen. Weder die Erhebung von Meistermanns ,,Geistausgiefung® in Schwein-
furt, noch die besondere Bewertung der Unterkirche von Lourdes kann iiberzeu-
gen. Beide Werke stehen in einer Reihe neben sehr vielen gleichwertigen Leistun-
gen der modernen christlichen Kunst. Dazu scheint die Charakterisierung der Unter-
kirche von Lourdes als ,ein echtes, in die Tiefe gehendes gemeinschaftliches Hoh-
lenerlebnis, eine sogar in der Menge erlebbare Urform der Kultgemeinde® (124)
nicht weit weg von den ,hochgeschraubten und gut gemeinten tiefsinnigen Apolo-
gien, mit denen die modernen Kirchenbauten legitimiert werden® (115), der von
Ledergerber angegriffenen ,,Sakralromantiker.

Der empfohlene ,letztlich anonyme Charakter des neuen Christentums® (116)
ist — auch wenn man dogmatisch wollte und kénnte — nicht annehmbar. Zu diesem
Schlufl kommt auch die mit groflem Wohlwollen geschriebene Rezension von Giin-
ter Rombold: ,Der Christ kann nicht als Christ ,anonym*® bleiben, ohne daf er
sich selbst aufgibt.“ ** Die Kirche als Organisation wird sehr viel mehr den einzel-
nen und die Person gelten lassen miissen. Thre Formen werden allgemeiner und
noch weltoffener werden, aber ein anonymes Christentum ist ein Widerspruch in

sich selbst.

® Ein sprechendes Beispiel fiir die Unkenntnis des Christlichen sind die ,Symbole der christlichen Kunst®, die der
Verlag auf die Innenseite des Umschlags gesetzt hat. Der Verfasser ist dafiir — wie er selbst mitteilte — nicht verant-
wortlich, Man kann sicher die Symbolik einer Religion auch einfach darstellen. Man darf aber kein solches Kon-
glomerat daraus machen, wie es die Texte der Umschlagklappe des Buches tun, noch dazu als Hintergrund einer
s0 scharfen Diskussion. Einige Beispiele aus dieser wundersamen Symbolik mégen hier folgen: ,Affe besagt Anwesen-
heit des Satans“, ,,Einborn Sinnbild der Reinheit und Jungfriulichkeit (Rilke: ,O dieses ist das Tier, das es nicht
gibt . . .)%, ,Schmetterling das bekannteste Auferstehungssymbol“. Man wird nicht erwarten, daf der Verfasser eines
solchen Symbolverzeichnisses cine mittelalterliche Enzyklopidie, eine Kathedrale oder gar Dantes Gétcliche Komédie
kennt, aber statc Rilke hitte sich mehr das Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte als Kommentar empfohlen.

® Giinter ROMBOLD, Die Zukunfl der sakralen Kunst. in: Christliche Kunstblitter. Linz/Donau, Herrenstr. 19,
1962, Heft 1, 24, Diese Zeitschrift kann hier besonders empfohlen werden, weil sie sich bemiiht, auch die weltanschau-
lichen Fragen der alten und neuen Kunst zu kliren. Dazu ist ihre Ausstattung vorziiglich. Einzelheft DM 3.—.

287



Herbert Schade

Der Schluflsatz des Verfassers, der das ,, Weltsakrament Rosenbergs®, den , Ab-
stieg zu den Miittern®, die ,Labyrinthe der Seele®, ,die unbekannten Urbilder
des Seins“ und das ,innere Empyreum der iiberbewufiten Welt“ beieinander ver-
sammelt, empfichlt nun alle Motive, die das Buch mit viel Geist uns auszureden
versuchte. Das ,,Empyreum® ist nimlich der Feuerhimmel, in dem die Majestas
thront, ein Weltbild, das auf S. 117 fiir den heutigen Menschen des Atomzeitalters
als nicht mehr tragbar abgelehnt wird. Das ,Labyrinth“ ist ein der Antike und
dem Mittelalter entnommenes Sakralbild fiir die Unterwelt. Und das Weltsakra-
ment in der Deutung Rosenbergs diirfte den unbekannten Urbildern des Seins sehr
nahekommen und bedarf sicher mancher Unterscheidung, damit nicht die Welt
und jene aus der Welt, d. h. aus der Schépfungsordnung, von Christus ausgewihl-
ten und von der Kirche als Sakramente verwalteten Zeichen gleichgesetzt werden.
So mufl man zwar sagen: das Buch Ledergerbers ist geistvoll und mutig, vielleicht
sogar notwendig, aber es bleibt letzten Endes doch ein romantisches Werk iiber
»Sakralromantik®.

Da man allenthalben sehen konnte, wie sehr die Verzeichnungen Ledergerbers
den Schwichen der ,Sakralromantiker® dhnlich sind, darf man noch einmal auf
die Bedeutung der liturgischen Bewegung hinweisen. Sicher sind von ihren Vertre-
tern gerade im Bereich der kirchlichen Kunst keine Losungen gegeben worden, die
absolut fertig wiren. Aber es wurde doch beachtlich viel geschaffen. Auch die
Kiinstler, die hier kritisch betrachtet wurden, wie Burkhart oder Meistermann,
haben grofle Verdienste; denn geben wir uns keiner Tduschung hin: die Auftrag-
geber, Architekten und Kiinstler, die nach diesem Krieg in solcher Eile arbeiten
muflten, standen vor groflen Schwierigkeiten. Ohne gewisse Kompromisse wire
tiberhaupt nichts zustande gekommen. Auch H. Schnell, der immer bemiiht ist, die
positiven Seiten der modernen christlichen Kunst herauszustellen, kenntihre Schwi-
chen und weist darauf hin: ,,Das Plakat gewann eine besondere Bedeutung. Der Ein-
fluf} der Plakatkunst, die auch die Psychologie miteinbezieht, wurde so grof}, daf} er
in der Malerei und Glasmalerei, auch in der christlichen Kunst und bei Christusdar-
stellungen, erkennbar ist.“ %. Man braucht seine Grundsitze durchaus nicht aufzu-
geben. Die Alternative ,Sakralismus“ oder ,anonymes Christentum® ist roman-
tisch, unwirklich. Es gibt heute eine Reihe von guten, und sehr viele tragbare
Kirchenbauten. Dasselbe gilt auch von der Malerei und Plastik. Und wenn sich
nicht Minner wie Domvikar Hoster, Stadtpfarrer Endrich, P. Urban Rapp OSB,
Dr. Schnell — um nur einige zu nennen — so fiir die moderne christliche Kunst in
Deutschland eingesetzt hitten, wire noch weniger zustande gekommen.

Man sollte ,die Kirche im Dorf lassen”; die Fragen der #sthetischen oder er-
lebnishaften Religiositit sind nicht die einzigen Probleme, die uns aufgegeben sind.
Der Zeit und dem Menschen sind Grenzen gesetzt, selbst im personlichen und sitt-
lichen Leben. Daher tut uns Bescheidung gut. Ein Pfarrer, der eine Gemeinde von

# H. SCHNELL a.a.0. 83.

288



Wolfgang Seibel, Das Zweite Vatikanische Konzil

fiinf- oder zehntausend Menschen zu versorgen hat, ist froh, wenn er eine Pfarr-
kartei besitzt; denn seine Arbeit nimmt ihm niemand ab.

Wir wollen deshalb Ledergerber fiir seine Attacke dankbar sein. Wir haben sie
gebraucht. Aber wir wollen die Bemithungen um eine gemeinschaftliche, sakrale
Form des Kultes nicht aufgeben; denn es baut auch in der Kirche der Gegenwart
noch ein anderer mit, und ohne ihn bauen die Bauleute vergebens.

Das Zweite Vatikanische Konzil

Die erste Sitzungsperiode

Wolfgang Seibel SJ

Das Zweite Vatikanische Konzil steht am Ende seiner ersten Sitzungsperiode. Zwar
ist es zur Stunde, da dieser Bericht geschrieben wird, noch nicht moglich, die
Ergebnisse und die Bedeutung der zwei Konzilsmonate nach allen Seiten hin zu
iiberblidken. Dazu stehen wir dem Ereignis noch zu nah, und der mangelnde zeit-
liche Abstand verengt den Gesichtskreis. Doch enthilt die Chronik dieser Tage
selbst eine ganze Reihe herausragender Ereignisse, an denen sich die Grundziige der
ersten Sitzungsperiode deutlich erkennen lassen. Der folgende Bericht will einige
dieser Grundziige herausheben. Es sind nicht alle und vielleicht gar nicht die wich-
tigsten, aber sicher nicht ohne Bedeutung fiir das Gesamtbild, das langsam ent-
stehen wird. '

Papst Johannes XXIII

An erster Stelle mufl von Papst Johannes XXIII. und seiner Rolle auf dem
Konzil gesprochen werden. Er hat durch den ganz persénlichen Stil seiner Regie-
rungsweise auch dem Konzil eine besondere und einmalige Prigung gegeben. Es
ist bezeichnend, daf} das Zweite Vatikanische Konzil das erste Konzil nach der
ausdriicklichen Definition des Jurisdiktionsprimates und der pipstlichen Unfehl-
barkeit ist und doch viel weniger unter der direkten Fithrung des Papstes stand als
das erste Vatikanum oder auch als manche der grofien Papstkonzilien des Mittel-
alters.

19 Stimmen 171, 4 289



