Wolfgang Seibel, Das Zweite Vatikanische Konzil

fiinf- oder zehntausend Menschen zu versorgen hat, ist froh, wenn er eine Pfarr-
kartei besitzt; denn seine Arbeit nimmt ihm niemand ab.

Wir wollen deshalb Ledergerber fiir seine Attacke dankbar sein. Wir haben sie
gebraucht. Aber wir wollen die Bemithungen um eine gemeinschaftliche, sakrale
Form des Kultes nicht aufgeben; denn es baut auch in der Kirche der Gegenwart
noch ein anderer mit, und ohne ihn bauen die Bauleute vergebens.

Das Zweite Vatikanische Konzil

Die erste Sitzungsperiode

Wolfgang Seibel SJ

Das Zweite Vatikanische Konzil steht am Ende seiner ersten Sitzungsperiode. Zwar
ist es zur Stunde, da dieser Bericht geschrieben wird, noch nicht moglich, die
Ergebnisse und die Bedeutung der zwei Konzilsmonate nach allen Seiten hin zu
iiberblidken. Dazu stehen wir dem Ereignis noch zu nah, und der mangelnde zeit-
liche Abstand verengt den Gesichtskreis. Doch enthilt die Chronik dieser Tage
selbst eine ganze Reihe herausragender Ereignisse, an denen sich die Grundziige der
ersten Sitzungsperiode deutlich erkennen lassen. Der folgende Bericht will einige
dieser Grundziige herausheben. Es sind nicht alle und vielleicht gar nicht die wich-
tigsten, aber sicher nicht ohne Bedeutung fiir das Gesamtbild, das langsam ent-
stehen wird. '

Papst Johannes XXIII

An erster Stelle mufl von Papst Johannes XXIII. und seiner Rolle auf dem
Konzil gesprochen werden. Er hat durch den ganz persénlichen Stil seiner Regie-
rungsweise auch dem Konzil eine besondere und einmalige Prigung gegeben. Es
ist bezeichnend, daf} das Zweite Vatikanische Konzil das erste Konzil nach der
ausdriicklichen Definition des Jurisdiktionsprimates und der pipstlichen Unfehl-
barkeit ist und doch viel weniger unter der direkten Fithrung des Papstes stand als
das erste Vatikanum oder auch als manche der grofien Papstkonzilien des Mittel-
alters.

19 Stimmen 171, 4 289



Wolfgang Seibel

Nachdem Papst Johannes XXIII. den Anstof gegeben hatte, iiberlief er das
Konzil ganz seinen eigenen Kriften und Gesetzen und hielt sich auch dann zuriick,
als es vielleicht Wege nahm, die er selbst nicht vorausgesehen hatte. Er griff nur
ein, wenn es die Notwendigkeit erforderte, und er tat es immer mit duflerster
Behutsamkeit. Das war Vorteil und Nachteil in einem. Mancher Leerlauf hitte
vermieden werden konnen, wenn das Konzil und seine vorbereitenden Kommis-
sionen unter einer strafferen Fiihrung gestanden wiren. Aber es hitte dann einen
Gutteil der Freiheit verloren, die in seinen Versammlungen zu jeder Zeit herrschte.
Wenn auf dem Konzil so viel Zeit unniitz zu verstreichen schien, wenn die Ge-
schiftsordnung Liicken aufwies und auch nicht immer mit iibermdfigem Geschick
gehandhabt wurde, dann lag dies nicht an einer zu groflen Zuriickhaltung des
Papstes, sondern an der ungeniigenden Erfahrung der Konzilsviter in der Technik
parlamentarischer oder parlamentsidhnlicher Versammlungen. Der Papst liel dem
Konzil seine Freiheit und machte von den umfassenden Vollmachten, die er nach
dem allgemeinen Kirchenrecht und nach der Geschiftsordnung des Konzils besitzt,
nur in ganz seltenen Fillen Gebrauch.

So gab er gleich zu Beginn des Konzils dem Vorschlag Kardinal Ottavianis statt
und erklirte fiir die Wahl der Kommissionsmitglieder die einfache Mehrheit fiir
ausreichend. Die Geschiftsordnung hatte die Vorschrift des Can. 101 des Codex
Turis Canonici {ibernommen, die fiir die ersten beiden Wahlginge eine absolute
Mehrheit verlangt. Der Papst traf jedoch seine Entscheidung erst dann, als die
Ergebnisse des ersten Wahlgangs schon so eindeutige Mehrheiten zeigten, dafl jeder
weitere Wahlgang eine reine Formsache gewesen wire. Die beiden andern wichti-
geren Entscheidungen des Papstes waren durch die Situation selbst unumginglich
geworden und entsprachen den Wiinschen der iiberwiegenden Mehrheit des Kon-
zils. Das gilt sowohl fiir die dem Prisidium iibertragene Vollmacht, den Antrag
auf Schluf der Debatte zur Abstimmung zu stellen, wie auch fiir die — auf Vor-
schlag des Kardinalstaatssekretirs erfolgte — Uberweisung des Schemas ,De fonti-
bus revelationis® zur Uberarbeitung an eine gemischte Kommission, nachdem es
auf dem Konzil keine Mehrheit hatte erlangen kénnen.

Ein einziges Mal nur, in der Er6ffnungsansprache, hat Papst Johannes seine
Wiinsche iiber die allgemeine Richtung und die Grundhaltung des Konzils darge-
legt. Aber er hat sie nur als Wiinsche, nicht als Weisungen formuliert, und hat
dariiber hinaus niemals zu erkennen gegeben, welche Schemata er angenommen,
welche er abgelehnt oder abgeindert sehen mdchte. Man wird also diesem Konzil
niemals den Vorwurf machen kdnnen, es sei unter dem beherrschenden Einflufl des
Papstes gestanden oder kdnne gar nur als sein beratendes Organ betrachtet werden.
Die Rolle des Papstes auf dem Zweiten Vatikanum unterschied sich grundlegend
von der seines Vorgingers auf dem Ersten.

Die Ansprache des Papstes bei der Er6ffnungssitzung des Konzils war ein Er-
eignis fiir sich. In ihrer groflen Offenheit, in ihrer grundsitzlich positiven Einstel-

290



Das Zweite Vatikanische Konzil

lung zur Entwicklung der modernen Welt und besonders in ihren Aussagen iiber
Dogma und Lehre wirkte sie in einer Weise befreiend und ermutigend, wie es bei
Dokumenten des pipstlichen Lehramtes nur selten der Fall ist.

Die fundamentalen Sitze dieser Rede sind unvergeflich. ,Die entscheidende
Aufgabe des Konzils“, so heiflt es an einer der wichtigsten Stellen, ,ist es nicht,
den einen oder anderen Satz der grundlegenden Lehre der Kirche zu erdrtern und
so nur die Lehre der Viter und der Theologen aus alter und neuer Zeit stindig
zu wiederholen . .. Dazu bediirfte es keines Konzils.“ Es gehe vielmehr darum,
weinen Schritt vorwirts“ zu machen und die Lehre ,im Licht der modernen For-
schungen und in der Sprache des heutigen Denkens® darzulegen und zu entfalten.
Dazu miisse man ,die Substanz der alten Lehre des Glaubensschatzes von der
Formulierung ihrer sprachlichen Einkleidung unterscheiden . .. und dabei alles so
abwigen, wie es den Formen und Erfordernissen eines Lehramtes entspricht, das
vorwiegend pastoralen Charakters ist.“

Schon mit diesen Formulierungen hat sich der Papst eindeutig auf die Seite derer
gestellt, die von diesem Konzil weniger dogmatische Erorterungen als Mafinahmen
mehr pastoralen Charakters erwarteten. Fast noch wichtiger waren seine Worte
iiber die Art und Weise, wie die Kirche heute den Irrtiimern begegnen miisse: ,Oft
hat sie sie mit grofiter Schirfe verurteilt. Heute hingegen macht die Braut Christi
lieber vom Heilmittel der Barmherzigkeit als von der Strenge Gebrauch. Sie machte
den Noten der gegenwirtigen Welt dadurch entgegenkommen, dafl sie die Giiltig-
keit ihrer Lehre aufweist und nicht so sehr Verdammungen ausspricht.“ Die fal-
schen Lehren, vor denen man sich heute hiiten muff, ,stehen in solch offensicht-
lichem Gegensatz zur rechten sittlichen Norm und haben so verheerende Friichte
gezeitigt, daf die Menschen sie heute bereits von sich aus verurteilen.“ Auch die
Erfahrung der Geschichte zeige, ,wie die Irrtiimer, kaum daf sie entstanden sind,
wie Nebel vor der Sonne dahinschwinden.*

Es ist kein Geheimnis, dafl diese Ansprache in ihrer Grundhaltung und in ihren
wichtigsten Aussagen nicht von allen Konzilsvitern mit gleicher Begeisterung auf-
genommen wurde. Sie bildete aber immer einen der verborgenen Mittelpunkte
des Konzils und wurde stets dort angerufen, wo ein Schema oder ein Vorschlag
ihrem Geist nicht zu entsprechen schien.

Die Geschiftsordnungundihre Probleme

Doch nun zum Konzil selbst. Als sich die Bischéfe am 13. Oktober 1962 zur
ersten Generalkongregation versammelten, betraten sie ein Gebiet, das fiir sie und
fir die Kirche Neuland war. Fiir sie, weil keiner von ihnen jemals eine dhnliche
Versammlung erlebt hatte und weil den meisten die Technik der Verhandlungs-
fihrung, die auf dem Konzil weithin der einer parlamentarischen Versammlung

i 291



Wolfgang Seibel

entsprechen mufi, fremd war. Fiir die Kirche, weil kein Konzil der Vergangenheit
auch nur annihernd dem Zweiten Vaticanum mit seinen 2800 Teilnahmeberech-
tigten zu vergleichen ist. Unter diesen Umstinden nimmt es nicht wunder, daff die
Geschiftsordnung manche Liicken aufwies und dafl das Konzil iiberhaupt eine
gewisse ,, Anlaufzeit” brauchte.

Die von einer Unterkommission der zentralen Vorbereitungskommission erar-
beitete Geschiftsordnung lehnte sich an die Geschiftsordnung des Ersten Vati-
canums an und iibernahm im groflen ganzen die damalige Verfahrensweise. Danach
wird jedes Schema zunichst der Diskussion der Generalkongregation unterbreitet,
auf der jeder Konzilsvater das Recht hat, zum Thema zu sprechen und seine Ande-
rungswiinsche vorzutragen. Die zustindige Kommission sichtet und redigiert diese
Vorschlige, legt sie der Generalkongregation einzeln zur Abstimmung vor und
arbeitet die approbierten in den Text des Schemas ein. Uber diesen modifizierten
Text entscheidet wiederum die Generalkongregation. Wenn die Abstimmung posi-
tiv ausfillt, kann das Schema in einer Offentlichen Sitzung feierlich verkiindet
werden.

Das Erste Vatikanum mufite schon zwei Monate nach Beginn, im Februar 1870,
eine wichtige Anderung anbringen: Wenn mindestens 10 Konzilsviter den Antrag
auf Schlufl der Debatte stellten, konnte dariiber abgestimmt und die Debatte be-
endet werden. Man hatte die Erfahrung gemacht, dafl die lange und schnell er-
miidende Folge der Reden jeden fruchtbaren Fortgang der Arbeiten zu verhindern
drohte. Die Ordnung des Zweiten Vatikanums hat diese Erfahrung nicht bertick-
sichtigt. Man wollte offensichtlich jeden Anschein vermeiden, als sollte die Freiheit
der Rede eingeengt werden. Die Nachteile von damals sollten zunichst durch zwei
andere Bestimmungen vermieden werden: durch die Beschrinkung der Redezeit
auf 10 Minuten und durch die Vorschrift, die Wortmeldung jeweils drei Tage zu-
vor mit einer schriftlichen Zusammenfassung einzureichen. Die erste Bestimmung
wurde streng gehandhabt, bei der zweiten verfuhr man verhiltnismifig grofi-
ziigig. Doch erwies es sich bald, dafl dies allein nicht gentigte. Man mufite auf
irgendeine Weise zum Schluf} der Debatte kommen, sollte sich die Reihe der Red-
ner nicht ins Endlose hinziehen. Dies war der Hintergrund der schon erwihnten
Entscheidung des Papstes.

Damit waren allerdings noch nicht alle Probleme geldst. Ganz abgesehen von
sonstigen Liidken der Geschiftsordnung — etwa die mangelnde Prizisierung der
Stellung des Prisidiums und des jeweiligen Prisidenten der Generalkongregation,
oder die Tatsache, dafl eine Abstimmung iiber ein Schema als Ganzes vor Beginn
der Finzeldebatte nicht vorgesehen war, oder auch die zu starke Stellung der ein-
zelnen Kommissionsprisidenten —, das Konzil mufl auch jetzt, nach seiner ersten
Sitzungsperiode, den Weg zu einer schnelleren Meinungs- und Mehrheitsbildung
noch finden. Bei der riesigen Teilnehmerzahl der Generalkongregationen ist der
iiberwiegende Teil der Anwesenden zum stummen Zuhoren verurteilt. Da jeder

292



Das Zweite Vatikanische Konzil

meist nur im eigenen Namen spricht, lassen sich die Mehrheitsverhiltnisse erst bei
der Abstimmung erkennen. Die lateinische Verhandlungssprache erschwert das
Hbren und Reden. Eine ganze Reihe von Konzilsvitern haben das Wort nicht er-
griffen, weil ihnen das Latein zu grofle Miihe bereitete, obwohl sie vielleicht Be-
deutendes zu sagen gehabt hitten.

Hier hat also das Konzil seine rechte Form noch immer nicht gefunden. Es wird
zu den wichtigsten Aufgaben der Sitzungspause gehtren, nach einer guten Losung
der Schwierigkeiten zu suchen, einer Losung, die das Konzil zu einem arbeitsfahi-
gen Gremium werden lift und dennoch die vollkommene Freiheit und Offenheit,
wie sie bislang vorbildlich herrschte, nicht antastet.

DasSchema tiber die Liturgie

Von den 70 vorbereiteten Schemata lagen dem Konzil in der ersten Sitzungs-
periode fiinf vor: Der Entwurf eines Dekretes iiber die Liturgie ,De sacra Litur-
gia®, die beiden theologischen Schemata ,De fontibus revelationis“ (Die Quellen
der Offenbarung) und ,De ecclesia“ (Die Kirche), das Schema des Sekretariats
fiir Presse, Film, Funk und Fernsehen ,,De instrumentis communicationis socialis®
(Die offentlichen Kommunikationsmittel) und der von der Kommission fiir die
Ostkirchen vorbereitete Entwurf ,,De unitate ecclesiae — Ut omnes unum sint®
(Die Einheit der Kirche — Damit alle eins seien).

Das Schema iiber die modernen Kommunikationsmittel wurde verhiltnismifig
schnell verabschiedet. Es enthielt keine so schwerwiegenden Probleme, dafl es von
der Generalkongregation mit iibermifiger Griindlichkeit hitte behandelt werden
miissen. Die zustindige Kommission erhielt den Auftrag, die wesentlichen Grund-
sitze zu einem Konzilsdekret zusammenzufassen und alles andere in Form einer
»Pastoralinstruktion® bearbeiten zu lassen.

Auch das Schema ,De unitate ecclesiae® wurde bald der Kommission iiberwie-
sen. Es soll mit den beiden anderen Schemata iiber die Einheit, die vom Sekretariat
von der Einheit bzw. von der theologischen Vorbereitungskommission stammen,
zu einem einzigen Dokument vereinigt werden. Die Debatte iiber das Schema ,,De
ecclesia® mufl in der nichsten Sitzungsperiode fortgesetzt werden.

Mit dem Schema iiber die Liturgie befafite sich das Konzil in den 15 General-
kongregationen vom 22. Oktober bis zum 13. November, also durch volle drei
Wochen. Die Ausfiihrlichkeit dieser Debatte lag zunichst an der noch mangelnden
Erfahrung des Konzils. Es bedurfte einer gewissen Zeit, bis man die ersten Mittel
und Moglichkeiten eines schnelleren Vorgehens gefunden und erprobt hatte. Doch
ging es hier um so wichtige und brennende Fragen der Seelsorge, daf} jedem von
der Sache her an einer griindlichen und erschépfenden Debatte gelegen sein mufite.

Die Auseinandersetzung konzentrierte sich sofort auf zwei Punkte, an denen
auch die beiden groflen Meinungsgruppen des Konzils von Anfang an sichtbar

293



Wolfgang Seibel

wurden: die Verwendung der Volkssprache in der Liturgie, besonders im Verkiin-
digungsteil der HI. Messe, und die Ubertragung groflerer Vollmachten an die
regionalen Bischofskonferenzen. Beides hing notwendig zusammen; denn es han-
delte sich niemals darum, die Volkssprache fiir die Liturgie der ganzen Kirche
durch ein Konzilsdekret verbindlich vorzuschreiben. Thr Gebrauch sollte lediglich
innerhalb gewisser Grenzen grundsitzlich erméglicht werden, und zwar in einer
Weise, dafl die regionalen Bischofskonferenzen selbst entscheiden sollten, ob und
in welchem Grade sie von dieser Moglichkeit Gebrauch machen wollten.

Es ist offensichtlich, wie schon hier die groflen Meinungsgruppen des Konzils in
Erscheinung treten muflten. Mit der Frage einer Verwendung der Volkssprache im
zentralen Tun der Kirche, im Sakrament der Eucharistie, sind noch andere, weit
grundsitzlichere Probleme verbunden. Man denke etwa an die Frage, ob sich die
Kirche an die moderne Welt anpassen und welche ihrer Strukturen sie aufnehmen
kann oder wieweit das Offenbarungswort Gottes in alle Sprachen und damit in alle
Denkweisen iibersetzt werden kann, ohne daf sein Wesensgehalt verindert wiirde.
Schlieflich liegt der Forderung nach der Volkssprache ein bestimmtes Sakraments-
und Kirchenverstindnis zugrunde, auf das jede Debatte um solche Fragen Bezug
nehmen mufl. Die Ubertragung von Vollmachten an die Bischofskonferenzen auf
diesem Gebiet — Vollmachten, die bisher allein dem Heiligen Stuhl vorbehalten
waren — bedeutet eine grundsitzliche Vorentscheidung fiir alle Fragen der kirch-
lichen Verfassung, die dem Konzil noch vorliegen werden: Kein Wunder, daf} die
Tragweite der Debatte weit tiber die Liturgie hinausging.

Daher muf8 man die grundsitzliche Zustimmung des Konzils zu den wesent-
lichen Prinzipien des Liturgieschemas als eine der wichtigsten Entscheidungen der
ersten Sitzungsperiode betrachten. Obwohl sich damit die liturgische Praxis der
Kirche noch nicht geiindert hat und obwohl es noch geraume Zeit dauern wird, bis
sich die gebilligten Grundsitze auch in der Gestaltung des Gottesdienstes iiberall
durchgesetzt haben, so bedeutet diese Abstimmung doch einen tiefgreifenden Ein-
schnitt in der Geschichte der liturgischen Erneuerungsbewegung. Indem das Konzil
als die Versammlung des Gesamtepiskopats dieses Votum abgab, hat es die Grund-
sitze der liturgischen Erneuerung gebilligt und zu Grundsitzen der Kirche selbst
gemacht. Damit hat die liturgische Erneuerungsbewegung, die noch vor wenigen
Jahrzehnten eine kleine und von vielen belichelte Gruppe war, eines ihrer grofien
Ziele im Prinzip erreicht und ist selbst zu einem gewissen Abschlufl gekommen.
Selbstverstindlich ist das dem Konzil vorliegende Schema auf weite Strecken hin

~das Ergebnis eines Kompromisses zwischen den verschiedenen Meinungen und
schligt im allgemeinen den Weg der Mitte ein, wie es in solchen Dokumenten gar
nicht anders moglich ist. Es folgt nirgends den radikaleren Reformvorschligen,
auch nicht jenen, die auf dem Konzil in einer Kithnheit vorgetragen wurden, die
manchen Vertreter der Liturgischen Bewegung selbst in ihren Ursprungslindern
schockieren wiirde.

294



Das Zweite Vatikanische Konzil

Aber die Prinzipien, auf denen der Entwurf aufbaut, der Geist, von dem er
getragen ist, und die theologische Konzeption vom Wesen des Wortes, des Gottes-
dienstes und der Sakramente, die hinter allen Einzelanweisungen steht, der Geist
des Schemas ist der Geist der liturgischen Erneuerungsbewegung. Thn hat jetzt die
amtliche Kirche in einer konziliaren Entscheidung bestitigt und in sich aufgenom-
men. Die Bemiihungen um eine liturgische Erneuerung werden sich also in Zukunft
nicht mehr so sehr darauf zu richten brauchen, diese Grundlinien in der Kirche
durchzusetzen. Sie miissen jetzt dem Geist des Liturgiedekretes in der kirchlichen
Praxis Raum schaffen und nach seinen Grundsitzen die vielen Einzelprobleme
angehen, die im Schema offengeblieben sind und auch in den Konzilsbeschliissen
offenbleiben werden.

Die Debatte um das Schema ,De fontibus revelationis®

Wihrend die Liturgiedebatte trotz aller Differenzen in einer verhiltnismifligen
Einmiitigkeit verlief, traten schon am ersten Tag der Behandlung des theologischen
Schemas ,De fontibus revelationis“ die Gegensitze in aller Schirfe hervor. Der
Widerspruch gegen das Liturgieschema hatte sich nur in ganz seltenen Fillen auf
den Entwurf als ganzen erstreckt und traf im allgemeinen lediglich Einzelpunkte
von unterschiedlicher Wichtigkeit. Jetzt aber richtete er sich gegen das Schema in
seiner Gesamtkonzeption. Man warf ihm vor, es sei zu negativ formuliert, es weise
nur Irrtiimer zuriick und bringe iiberhaupt der modernen Theologie und Exegese
nichts als Mifitrauen entgegen, statt sie zu ermutigen und ihr fiir ihre Arbeit im
Dienst der Kirche Anerkennung zu zollen. Es gehe ferner auf die von den getrenn-
ten Christen gestellten Fragen iiberhaupt nicht ein und sei deswegen viel eher ge-
cignet, die Einheit aller Christen zu verhindern als sie zu fordern, schliefllich
trage es nur die Meinung einer einzigen theologischen Schule vor und erhebe den
Anschein, als wolle es eine theologische Richtung gegeniiber anderen, ebenso be-
rechtigten und ebenso kirchlichen zur allein giiltigen erheben — ein Versuch, der
einem der wichtigsten Grundsitze aller Konzilien widersprochen hitte, die grund-
sitzlich alle in der katholischen Theologie selbst noch umstrittenen Fragen offen-
lassen wollten. Die Verteidiger des Schemas erklirten dagegen, der Entwurf ver-
trete nichts als die selbstverstindliche Wahrheit des christlichen Dogmas, und man
konne auch den getrennten Christen im Grund keinen grofieren Dienst erweisen,
als diese Wahrheit ohne Abstriche zu verkiinden.

Wie die Mehrheitsverhiltnisse tatsichlich lagen, zeigte die Abstimmung vom
20. November, die trotz der verkehrten Fragestellung — es hief nicht, ob man das
Schema annehmen, sondern ob man die Diskussion unterbrechen, also das Schema
ablehnen wolle! — eine Mehrheit von fast zwei Dritteln der Konzilsviter gegen
das Schema brachte.

295



Wolfgang Seibel

Es ist hier nicht der Ort, auf die im Schema behandelten dogmatischen und
fundamentaltheologischen Probleme selbst einzugehen. Das muf an anderer Stelle
geschehen. Hier geht es nur um die Folgerungen, die sich aus der Debatte fiir dieses
Konzil im allgemeinen, fiir seine Aufgaben, seine M6glichkeiten und seine Grenzen
ergeben.

Jeder aufmerksame Beobachter mufite sich fragen, wie es zu einer solchen De-
batte und einer solchen Abstimmung kommen konnte. Das Schema war doch von
der theologischen Vorbereitungskommission erarbeitet worden, die nach den Wor-
ten ihres Vorsitzenden und des von ihm ernannten Berichterstatters im Konzil aus
Bischofen und Theologen aller Lander und aller Richtungen zusammengesetzt ge-
wesen und den Entwurf praktisch einstimmig verabschiedet haben soll? Es war
ferner von der zentralen Vorbereitungskommission, dietatsichlich die Gesamtkirche
verhiltnismifig ausgeglichen reprisentierte, gepriift und offenbar fiir gut befun-
den worden, nachdem es doch in dieser Form vor das Konzil kam: Wie konnte es
dann trotzdem auf eine solche Welle der Ablehnung stofien? Hier offenbarten sich
schwerwiegende Mingel der Vorbereitungszeit; denn offensichtlich war das Schema
doch nicht unter der Mitarbeit von Theologen aller Richtungen zustandegekom-
men, und die kritischen Einwinde der Zentralkommission waren hdchstwahr-
scheinlich nicht beriidssichtigt worden. Sonst kénnte man das Schicksal des Schemas
im Konzil selbst nicht begreifen. Sollten auch andere Entwiirfe von solchen Min-
geln betroffen sein, dann miifiten sie in der Sitzungspause iiberarbeitet werden,
wenn man den fruchtbaren Fortgang der kiinftigen Konzilsarbeiten nicht ernsthaft
gefahrden will.

Das entscheidende Problem dieser Debatte liegt freilich nicht hier. Die Gegen-
sdtze, die sich auf dem Konzil zeigten, wiirden in einer Kommission in dem Maf}
wiederkehren, als sie ausgewogen zusammengesetzt wire. Die beiden grofien Mei-
nungsgruppen gehdren zum heutigen Bild der Kirche. Thre Gegensitze finden sich
iiberall. Sie werden weder durch ein Konzil noch durch Verhandlungen iiberbriickt
werden koénnen, sondern sie miissen sich gegenseitig in Liebe ertragen und die
Spannungen als ein Element ansehen, das dem Glauben hier auf Erden in dieser
oder jener Form notwendig anhaftet.

Schon die Heftigkeit der Debatte zeigte — noch ganz abgesehen von den Mehr-
heitsverhéltnissen —, daf diese Fragen offensichtlich noch nicht reif sind fiir eine
konziliare, das heiflt eine die ganze Kirche verpflichtende Entscheidung. Wenn
innerhalb der einen Kirche und innerhalb der selbstverstindlichen Treue zum einen
Glauben Meinungen von solcher Gegensitzlichkeit bestehen, dann kénnen und
sollen sie nicht entschieden werden, solange nicht eine offenbare Hiresie, also eine
der Kirche direkt widersprechende Bewegung dazu zwingt. Dies geht auch aus dem
alten Grundsatz hervor, der fiir Konzilsentscheidungen auf dem Gebiet des Dog-
mas und der Lehre die moralische Einstimimigkeit des Konzils verlangt; denn eine
dogmatische Entscheidung besteht in nichts anderem, als dafl der Triger des kirch-

296



Das Zweite Vatikanische Konzil

lichen Lehramtes feststellt, dal eine Wahrheit zum selbstverstindlichen Glaubens-
besitz der gesamten Kirche gehdrt und deswegen einen Teil der Offenbarungs-
wahrheit Gottes bildet und als solche allen Glidubigen verpflichtend auferlegt wer-
den kann. Jede tiefere und im Augenblick nicht aufzuhebende Meinungsverschie-
denheit ist bereits ein sicheres Zeichen, dafl die Kirche diesen Glaubenskonsensus
noch nicht erreicht hat und nichts anderes tun kann, als in Geduld auf die Stunde
warten, da ihr diese Einsicht geschenkt wird.

Wenn diese erste grofie theologische Debatte des Konzils eine Frucht bringen
kann, dann ist es die Erfahrung, daff die eine Kirche und der eine Glaube in ihrer
Einheit eine fast grenzenlose Vielfalt der Meinungen tragen und bewiltigen kann.
So scharf sich die Redner in der Konzilsaula auch bekdmpften, sie wufiten sich doch
eins im Glauben an die Offenbarung Jesu Christi und in der Gemeinschaft der
einen heiligen Kirche. Diese grundlegende Einheit ermoglicht, ja fordert die Ver-
schiedenheit der Meinungen, der Glaubensweisen und der geistigen Welten. Alle
gehdren notwendig zur Kirche. Es fehlt ihr etwas, wenn eine Richtung ihre Mei-
nung zur allein giiltigen erheben wollte und den anderen ihr Gesetz auch dort
aufzwinge, wo es nicht mehr um die allgemeinen und alle verpflichtenden Grund-
sitze des Glaubens und der Offenbarung geht. Die Glieder der Kirche miissen
deswegen diese Spannung als die Last und die Pflicht des Glaubens in der einen
Kirche tragen. Hier kann das Konzil der gesamten Welt ein beredtes Zeugnis von
der Kraft der christlichen Liebe geben, die sich in der Geduld und der Achtung vor
der je einmaligen Person des Nichsten bewihrt.

Die Ergebnisse der ersten Sitzungsperiode

Kann man nun von eigentlichen Ergebnissen der ersten Sitzungsperiode spre-
chen? Sicher nicht, wenn man darunter fertige Beschliisse und endgiiltig verabschie-
dete Konzilstexte versteht. Man braucht dafiir nur die Ansprache zu zitieren, die
der Weihbischof von Rio de Janeiro, Erzbischof Helder Pessoa Camara, fiir den
sonntéglichen Journalistengottesdienst vom 25. November vorbereitet hatte. Zwar
wurden die schon iibersetzten und zum Teil vervielfiltigten Texte der Rede auf
Weisung des Presseamtes am Vorabend plotzlich zuriidigezogen, aber auf den
vielen und unergriindlichen Wegen, die es in Rom gibt, kam doch jeder Inter-
essierte in den Besitz eines Exemplars. Erzbischof Pessoa Camara sagte damals (man
debattierte im Konzil gerade iiber das Schema von den modernen Kommunika-
tionsmitteln): ,Man kann dariiber streiten; aber es ist nicht zu leugnen, dafl die
erste Phase des Konzils nach auflen hin ein diirftiges Ergebnis zeitigt. Ein einziges
Schema wurde ganz diskutiert, aber es ist noch nicht verabschiedet. Das zweite
Schema muf} vollig neu bearbeitet werden, und die Diskussion iiber das dritte ge-
hort eher auf einen Kongref als auf ein Konzil.

297



Wolfgang Seibel

In der Tat haben die Bischofe nicht viel in Hinden, wenn sie in ihre Didzesen
zuriickkehren. Sie haben den Text der Botschaft der Konzilsviter an die Mensch-
heit, die am 20. Oktober in der 3. Generalkongregation nach ganz kurzer Debatte
mit grofler Mehrheit angenommen wurde. Aber das ist nur ein verhdltnismiflig
schnell verabschiedetes Dokument, das von sich aus noch nicht viel iiber den wirk-
lichen Geist des Konzils und noch weniger iiber seine Wirkungen sagt. Sie haben
ferner den Text des ersten Kapitels des Liturgieschemas und die Hoffnung, dafl
die restlichen Kapitel am Anfang der nichsten Sitzungsperiode folgen werden. Das
ist im Vergleich zur aufgewandten Zeit und Miihe sehr wenig, vor allem wenig
Greifbares. Sind also die vergangenen zwei Monate umsonst gewesen? Hitte man
sich diese Anstrengung nicht sparen kénnen, wenn sie doch nur zu einem offenbar
so kirglichen Ergebnis gefiihrt hat?

Man konnte auf diese Fragen antworten, dafl ein solches Konzil notwendig eine
Anlaufzeit braucht und dafl erst die nichste Sitzungsperiode konkrete Ergebnisse
bringen wird. Man kénnte auch darauf hinweisen, dafl vor Gott tiberhaupt nichts
umsonst ist, wenn wir es nur recht zu benutzen wissen. Solche Antworten bestehen
alle zu Recht. Aber sie treffen nicht das Eigentliche und Tiefste.

Das Konzil hat schon deswegen reiche Friichte gebracht, weil sich auf ihm die
Bischofe der ganzen Welt briiderlich begegnet sind. Dieses Zusammentreffen iiber
die Grenzen der Linder und Meinungen hinweg ist ein Ereignis, dessen geistige
Tragweite man nicht leicht iiberschitzen kann. Die Konzilsviter wurden hier zum
ersten Mal in einer solchen Universalitit mit der Wirklichkeit der Weltkirche kon-
frontiert. Sie erfuhren tiglich von neuem, welche Spannweite der Meinungen, der
Haltungen und der Glaubensweisen die Kirche in sich vereinigt. Welch ein geistiger
Wandlungsprozefl mag sich in manchen angebahnt haben, als er in der Konzils-
aula aus dem Mund einer groflen und gewichtigen Zahl von Kardinilen und
Bisch6fen Meinungen horen muflte, von denen er bisher iiberzeugt war, sie seien
mit dem katholischen Glauben nicht zu vereinen? Was mag es tiberhaupt fiir die
rémische Kurie bedeutet haben, dafl sie in solcher Eindringlichkeit die Wirklich-
keit der Weltkirche, so, wie sie in Wahrheit ist, in ihrer gelebten Einheit und Viel-
filtigkeit zugleich kennenlernte? Man denke dabei auch an die Uberraschung der
mitteleuropiischen Bischofe, als die kithnsten Forderungen nach einer liturgischen
Reform aus Lindern kamen, von denen man bisher geglaubt hatte, sie seien fiir
solche Ideen unzuginglich. Wer darum weif}, wie sehr die Begegnung mit andern
Menschen und mit andern geistigen Welten einen Menschen verindert, wie eine
solche Erfahrung ihm groferen Weitblids, grofiere Offenheit und auch grofiere
Toleranz fiir die Meinungen anderer schenkt, der mag ermessen, was das Konzil
fiir das Leben der Kirche bedeuten kann, wenn sie sich seinen Wirkungen 6ffnet.
Wie noch nie zuvor hat die jetzige Generation der Kirche erfahren, welche Gegen-
sitze es in der Kirche gibt und wie offen man diese Gegensitze austragen kann,
ohne die Einheit der Kirche zu verlassen. Durch all diese Erfahrungen wird die

298



Zeitbericht

Kirche aus dem Konzil erneuert hervorgehen. Sie wird nicht mehr so sein, wie sie
vorher war, weil sie die Erfahrung des Konzils nicht mehr austilgen kann. Wie tief
diese Erfahrung geht, ob sie nur an der Oberfliche haften bleibt und die tieferen
Schichten unberiihrt 148t, oder ob sie die geistigen Haltungen der Kirche und ihrer
Amtstriger in der Tiefe prigt und zu einer grofleren Offenheit, zu einer immer
groferen Kraft der Liebe und des Glaubens hin verindert, das ist die Hauptfrage,
die man sich stellen muf}, wenn man die Ergebnisse des Konzils sucht. Die Antwort
werden erst kiinftige Generationen geben kénnen.

ZEITBERICEH'E

Die Frauen und das Wahlrecht — VI. Internationaler Kongrefl fiir christliche
Archiologie — Die flimische Jugend — Trabantenstidte fiir Madrid — Das Spa-
nische Straflennetz — Schulnbte in Frankreich — Klagen katholischer Verleger in
den USA

Die Frauen und das Wahlrecht

Die Rewista de Estudios Politicos (Madrid, Sept./Okt. 1962) berichtet in einem Beitrag iiber den
Einfluf der Frau auf das politische Leben der europiischen Linder durch die Ausiibung ihres
Wahlrechts. Der Artikel beruht auf Studien, die sich mit den Jahren nach dem 1. Weltkrieg, vor
allem aber mit der Zeit nach dem 2. Weltkrieg befassen und in fast allen Lindern Europas, mit
Ausnahme der Ostblockstaaten, angestellt wurden. Das Bild ist bei aller Nuancierung im einzel-
nen doch sehr einheitlich. Es lassen sich folgende Merkmale nennen:

1. In allen Lindern Europas wihlen die Frauen eher christlich-demokratisch oder konser-

vativ als sozialistisch oder kommunistisch. Diese Tendenz zeigt sich in katholischen Lin-
dern stirker als in protestantischen, weil dort die sozialistischen Parteien, von den
kommunistischen gar nicht zu reden, stirker gegen das Christentum und die Kirche ein-
gestellt sind,
In Deutschland bekam das Zentrum in der Weimarer Zeit 59 9% seiner Stimmen von
den Frauen, in der Bundesrepublik erhielt die CDU/CSU bei den Wahlen 1953 fast
ebensoviel Stimmen von den Frauen: 58,5 %. Ahnlich ist es in Frankreich, wo der MRP
von 1946-1951 zwischen 58 % und 61 % erhielt. In Italien beziehen die Demo-cristiani
mindestens 60 % ihrer Stimmen vom weiblichen Geschlecht.

1299



