BESPRECHUNGEN

Philosophie

BiNswANGER, Ludwig: Grundformen und Er-
kenntnis menschlichen Daseins. 3. Aufl. Miin-
chen: Ernst Reinhardt 1962. 726 S. Lw. DM 46.—.

Wie ist psychologische Erkenntnis des mensch-
lichen Daseins iiberhaupt moglich? Diese Frage
hat den Verf., einen Schiiler Husserls, zu sei-
nen Untersuchungen veranlafit. Um sie zu kli-
ren, mufiten zunichst die Grundformen des
menschlichen Daseins erforscht werden. Dieser
Aufgabe ist der weitaus grofite Teil des Wer-
kes gewidmet. ;

Drei Grundformen heben sich heraus: als
erste das liebende Miteinandersein oder die
Wirheit im Lieben und das freundschaftliche
Miteinandersein oder die Wirheit im Teilneh-
men. Sie besitzt ihre eigene Zeitlichkeit und
Riumlichkeit sowie ein eigenes In-der-Welt-
Sein, die Unendlichkeit, die Ewigung und das
Beheimatetsein. Die zweite Form ist das Mit-
sein von Einem und einem Andern oder der
mitmenschliche Verkehr und Umgang. Diese
Form steht unter der Herrschaft der Sorge und
hat darum die Form des Nehmen-bei-etwas. Die
dritte Grundform ist das Zu-sich-selbst-sein, in
dem sich der Mensch zu seinem Grunde ver-
hilt, diesen aber nicht in den Griff bekommt.
Diese Form fillt weitgehend mit dem eigent-
lichen Existieren Heideggers zusammen, und
von ihr gelten entsprechend auch dessen Unter-
suchungen.

Fiir die psychologische Erkenntnis stellt sich
nun ein scheinbar unldsbares Problem: Nur in
der Liebe kommt das Dasein in seiner Ganz-
heit und Eigentlichkeit in Sicht; das Nehmen-
bei-etwas bedeutet immer durch Standpunkt
und Absicht bedingte Teilansichten. Liebe ist
wortlos und ohne Reflexion; die Psychologie
als Wissenschaft geht den Menschen unter der
Riicksicht der Heilung an und muf} ihre Ergeb-
nisse in Worte fassen konnen..B. sicht die L&-
sung in einem Zusammen von Liebe und In-
der-Welt-sein. Der Psychologe mufl zugleich

liebend teilnehmend und besorgend sein. Ver-
schiedene Formen solcher Daseinserkenntnis
und ihre Mingel oder Einseitigkeiten werden
niher beschrieben, so Goethe, Husserl, Heideg-
ger und Dilthey.

Die urspriingliche Absicht war nicht, eine
eigentliche Daseinsanalyse zu bieten. Der Verf.
wollte vielmehr auf Grund der Philosophie
Heideggers die psychologische Erkenntnis er-
hellen. Aber durch die Sache selbst wurde er
iiber dieses engere Thema hinausgefithrt. So ist
das Werk einerseits nur Entfaltung der Grund-
formen des Daseins in ihren besonderen For-
men, vor allem im Kapitel {iber das Mitsein des
Einen mit einem Andern, weitgehend auch noch
im dritten Kapitel iiber das Zu-sich-selbst-sein.
Aber schon hier zeigen sich manche Anderungen
gegeniiber Heidegger. Ganz iiber diesen hinaus
fithrt jedoch das erste Kapitel vom liebenden
oder freundschaftlichen Miteinandersein. Es
13t sich in Heideggers Daseinsanalyse nicht
einbauen. Der Verf. hat dies. empfunden, wenn
er im Vorwort zur 3. Aufl. schreibt: ,Wenn es
mir trotz des Festhaltens'an dem ontologischen
Gesichtspunkt nicht gelang, ,die Liebe® wirklich
ontologisch im Sinne Heideggers zu verste-
hen, also 'als Charakteristikum des Daseins,
dem es in seinem Sein um sein eigenes Seinkdn-
nen geht oder das umwillen seiner selbst ist, so
lag dies am Ansatz der Fundamentalontologie,
an der Konzeption nimlich des Daseins als ,je
meinem‘ oder als ,Jemeinigkeit’. Konnte ich
mich doch, gerade als Schiiler Husserls und sei-
ner Lehre von der ,ungeheuren Transzendenz’
des Anderen sowie von der fiir mich nach wie
vor mafigebenden Fremdwahrnehmung, bis
heute nicht mit der durchgingigen Jemeinigkeit
des Daseins abfinden, zumal mir das diesem
Mein zugehorige Ich nie zu Gesicht gekommen
ist, und konnte ich mich doch auch nie mit der
Umgehung der Lehre vom fremden Ich und der
Fremdwahrnehmung durch den Sprung in die
These, dafl Dasein immer auch Mitdasein sei,
abfinden. Diese These hinterlifit fiir mich auch
heute noch einen Kniuel ungeldster Fragen® (14).

Diese Bedenken sind in der Tat berechtigt.
Wenn aber eine Grundform menschlichen Da-
seins sich als wesentlich anders erweist, als sie
dargestellt wurde, dann dndert sich das ganze
Gefiige der Analyse. Um so mehr, wenn eine
bisher nicht gesechene Form als die erste und
grundlegende, in der allein das Dasein als Gan-
zes ‘vor sich selber kommt, erkannt wird. Es

153



Besprechungen

miifite also versucht werden, die Frage mensch-
lichen Daseins von dem liebenden Miteinander
her wieder aufzurollen; denn wir glauben, dafd
B. in seiner Ansicht von der Bedeutung der
Liecbe recht hat. Es miifiten sich die anderen
Grundformen z. B. als Vordringlichwerden von
einzelnen Momenten, die in der Liebe unaus-
driicklich mitenthalten sind, ergeben. Der Verf.
hat die Aufgabe nicht angegriffen. Zunichst hat
wohl der Eindruck, den Heideggers Daseins-
analyse auf ihn machte — und sie war ja eine
bahnbrechende Erneuerung —, diese allzu sehr als
endgiiltig erscheinen lassen. Dann stehen aber
wohl auch die drei Grundformen zu unverbun-
den nebeneinander, woraus sich auch die Frage
des Verf. nach der Méglichkeit psychologischen
Erkennens ergeben mufite. Auch gelingt es ihm
nicht, die christliche Gottes- und Nichstenliebe
in den Entwurf einzureihen; sie steht fast ohne
Verbindung daneben. Dieses Nebeneinander
macht sich auch darin bemerkbar, dafl B. die
Unterscheidung zwischen Leib und Seele bei-
seiteschiebt, dabei statt von Unterscheidung im-
mer von Trennung spricht, die natiirlich abzu-
lehnen ist.

Das Werk ist von grofler Bedeutung, nicht
weniger fiir die Daseinsanalyse und Funda-
mentalontologie als fiir die Psychologie. Es
bringt eine Fiille von Einsichten, die offenbar
auf einer reichen Erfahrung beruhen. Die Dar-
stellung bleibt schlicht und leicht verstindlich.

A. Brunner S|

Einsichten. Gerhard Kriiger zum 60. Geburts-
tag. Frankfurt: V. Klostermann 1962. 398 S.
Lw. DM 38,50.

Die Arbeiten, die Schiiler und Freunde hier
G. Kriiger dargebracht haben, beschiftigen sich
in der Mehrzahl irgendwie mit der Frage der
Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit. Es finden sich
da u.a. folgende Artikel: W. Anz, Tod und
Unsterblichkeit, zeigt den Unterschied in der
Auffassung des Todes bei Luther, Kant, Hegel
und Kierkegaard. Bei Luther und Kierkegaard
kommt die Zeitlichkeit zur vollen Wirkung, bei
Kant und Hegel ist der Tod in seiner Einmalig-
keit aufgehoben. H.-G. Gadamer, Zur Proble-
matik des Selbstverstindnisses, macht darauf
aufmerksam, daf} sich das Problem der Herme-
neutik erst da stellt, wo man der Vergangen-
heit fremd geworden ist, weil man nicht in
einer lebendigen Uberlieferung steht. Das Ver-
stehen ordnet sich wie das Sprechen in einer

154

objektiven Ordnung ein, die nicht vom Ver-
stehenden allein herstammt; es besitzt also ge-
wisse Kennzeichen des Spiels, wo man sich frei
und miihelos an eine Ordnung hingibt und sich
darin nicht selbst verliert, sondern gewinnt.
W. Kamlah, Der moderne Wahrheitsbegriff:
Der Begriff der Wahrheit ist in der Wissenschaft
der gleiche wie im vorwissenschaftlichen Den-
ken, nimlich Ubereinstimmung der Aussage mit
dem gemeinten Sachverhalt. Aber die Wissen-
schaft fordert auflerdem die Verifizierbarkeit
durch jedermann, wodurch der Begriff eingeengt
wird. H. Kuhn, Der Mensch als Thema der Ge-
schichte: Um in der Geschichte den Menschen
zu finden, darf man nicht einseitig seine Lei-
stungen betrachten, sondern Tun und Erleiden,
Geschichtsmacht und Ohnmacht, die Selbstbe-
hauptung und das Ausgeliefertsein. Bedeutete
Geschichtlichkeit, dafl der Mensch keine Wesen-
heit hat, sondern nur Existenz ist, wie die ex-
treme Existenzialphilosophie lehrt, so wiirde die
Geschichtlichkeit die Geschichte als Menschen-
geschichte aufheben. Wer Geschichte sagt und
dabei Seinsgeschichte meint, denkt nicht eigent-
lich das Sein, sondern Nichts. K. Lowith, He-
gels Aufhebung der christlichen Religion: Hegel
hat die Religion zum Begriff erheben wollen
und muflte dazu alles Positive im Christentum
aufheben; nur zeitlose Wahrheiten konnten be-
stehen bleiben. Damit ist aber die Offenbarung
und die Menschwerdung als einmaliges geschicht-
liches Geschehen aufgehoben. Was bleibt, ist
nicht Christentum, sondern eine nachchristliche
Philosophie. H. Liibbe, Philosophiegeschichte als
Philosophie, weist bei Kant Ansitze zur Ein-
beziehung der Philosophiegeschichte in die Phi-
losophie auf; aber Kant ist noch Aufklirer;
erst bei seinen Nachfolgern, besonders Hegel,
wird die Philosophiegeschichte zum wesentli-
chen Inhalt der Philosophie. Kl. Ochler, Das
aristotelische Argument: Ein Mensch zeugt einen
Menschen, entwickelt die besondere Art aristo-
telischen Philosophierens an der Anwendung
dieses Prinzips. J. Pieper, Uber die Wahrheit
der platonischen Mythen: Bei Plato sind zwei
Arten von Mythen zu unterscheiden. Nur die
eine Art lehnt er kritisch ab. In den grofien
Mythen aber sieht er einen Ausdruck grund-
legender Wahrheiten, die auf anderem Wege
nicht zu uns gelangen konnen. R. Schaeffler,
Wahrheit und Geschichte, zeigt das Spannungs-
verhiltnis, das nach G. Kriiger zwischen beiden
besteht; aber keine der beiden Seiten darf um



