Umschau

rung, Selbsttduschung und Unschuld, Schuldig-
sein und Anklage. Der Clown ist aggresiv, sehe-
risch und geblendet in einem. Jene, die schaden-
froh schreiben: Boll hat es den Katholiken wie-
der einmal gesagt, gehen an der Aussage des
Romans ebenso vorbei wie jene, die des Clowns
Ansichten von vornherein ablehnen.

Ein gewisser Mangel an tieferer Geistigkeit
liegt indes in der Figur des Clowns. Hans
Schnier ist ein ganz und gar unintellektueller
Typ. Er urteilt sehr schnell und er sicht vieles
nicht. Man kann ihm nicht abnehmen, dafl er
Jsogar Kierkegaard gelesen® hat (23). Man be-
dauert, dafl er sich beim Thema ,Kleist“ (183 f)
nicht aufhilt. An dessen ,Marionettentheater®,
dem grofiten Essay iiber Mimik in deutscher
Sprache, hitte sich wahrhaftig die Darlegung
einer geradezu metaphysischen Berufsproblema-
tik anschliefen lassen. Aber zu solchen ,meta-
physischen® Ansichten und Reflexionen iiber das
tragische Spannungsverhiltnis von Spontaneitit
und Bewuftsein, Bewegung und Ruhe, iiber den
Siindenfall und den Durchgang durch ein Un-
endliches, den Gliedermann oder den Gott, kann
sich Hans Schnier aus der Konzeption des Ver-
fassers und der Situation nicht aufschwingen.
Des Clowns Kierkegaardlektiire ist unglaubhaft.
Das Tangieren Kleists iiberzeugt nicht.

Fine genauere Strukturanalyse wird an Bdlls
Roman Mingel und Schwichen finden. Vieles
ist gekonnt, die Sprache, die Dialoge, die Ver-
bindung der Erinnerungen mit den Dialogen.
Die epische Einheit, das epische Ich, die Erzihl-
perspektiven erscheinen nicht durchgehend als
stimmig. Man wird fragen, wieweit das Lan-
zieren so vieler ,Ansichten® vereinbar ist mit
der duferen und inneren Situation des Clowns.
Es gibt Stellen, wo sie sich zu verselbstindigen
drohen und die Perspektive des Clowns nicht
mehr gewahrt wird. Unverbunden mit den Te-
lefonaten, in sich abgerundet und abgeschlossen,
erscheint das siebte Kapitel, das die erste Begeg-
nung mit Marie schildert. Sie miifite entspre-
chend der Zeitskala 1956/57 stattgefunden ha-
ben. Aber verschiedene Requisiten der Armut
erwecken den Eindrudk des unmittelbaren Nach-
kriegsmilicus. Aus den Kriegsbeobachtungen und
-erinnerungen des zehnjihrigen Hans Schnier

226

schimmern das Urteil und die Perspektive eines
Erwachsenen. Fiir seine ,Ansichten® gibt sich
Hans Schnier als protestantisch geborener
»Agnostiker® aus. Die Sprechperspektive scheint
aber ofters die eines verirgerten Linkskatholiken
zu sein. Gemifl den biographischen Angaben ist
Hans Schnier Sohn eines Grofiindustriellen.
Doch mischt sich in seine Sehweise eine klein-
biirgerlich-proletarische Perspektive. Daff Hans
Schniers konvertierter Bruder zu so etwas wie
einem gutmiitigen, schwichlichen Trottel ernied-
rigt ist, dafl sowohl die Gestalt der Mutter wie
des Vaters schablonenhafte Ziige trigt, sei am
Rande erwihnt. Gerade in seinen ,Ansichten®
wird der Clown von seinem Verfasser mit kei-
nem parititischen Partner konfrontiert. Erklage
und schleudert sie aus der Isolierung heraus.
Boll life ihn in gutem epischen Zwielicht als
abgewiesenen, hilflosen Bettler enden.

Hans Schnier ist ein Modell menschlicher Exi-
stenz in unseren Jahren. Als Modell, als exem-
plarischer Fall, ist er anders gezeichnet als die
Helden klassischer Romane des 19. Jahrhun-
derts. Er ist kein sieghaft harmonischer, sondern
ein disharmonisch unterliegender Held, der
nicht eigentlich die Grofie der Tragik erreicht
(was nicht als Kritik gemeint ist). B&ll verbindet
mit lebendigen Details plakathafte Linien, ag-
gressive Ansichten mit einer tiefmenschlichen
Liebe. Ziige des Grotesken dienen der Bewilti-
gung ungestalter Gestalt. Wahre Religion wird
nirgends angegriffen; nur ihre Zerrformen, die
Biindnisse ihrer Vertreter mit dem ungelduter-
ten Ich und den opportunistischen Ansichten der
Welt, verfallen dem zornigen Gericht.

Paul Konrad Kurz §]

Uber das Wort Nietzsches ,,Gott ist tot”

Der Umschlag des Buches von Eugen Biser! zeigt
einen stattlichen jungen Kanonier in prall sit-

zendem Uniformrods, schnurrbart- und brille-

1 E. BISER, ,Gott ist tot*. Nietzsches Destruktion des
christlichen Bewufltseins. 8. Miinchen: Kd&sel, 1962. 310 S.
DM 19,80. — Dieser Beitrag wurde am 11. Mai 1963 vom
Norddeutschen Rundfunk gesendet.



‘Umschan

bewehrt; die rechte Hand hilt einen breiten
Sibel schrig gesenkt (oder sollte man sagen: ein
Sehlachtschwert? — doch das Ganze macht einen
keineswegs blutriinstigen Eindruds): Das im
Jahre 1867 aufgenommene Foto stellt den 23-
jihrigen Friedrich Nietzsche dar. Daneben steht
der Doppeltitel des Buches: ,,Gott ist tot.
Nietzsches Destruktion des christlichen Bewuf3t-
seins.“ Das Sibelfoto neben dem — Tod und
Destruktion plakatierenden — Buchtitel legt
eine fatale Gedankenverbindung nahe: Nietz-
sche der kimpferische Atheist und Antichrist. ..
Wir wollen das Bild nicht ausmalen. Sein The-
ma ist der christlich-allzuchristlichen Traktit-
chenliteratur nicht unbekannt. (Es mufl hierzu
jedoch gerechterweise angemerkt werden, dafl
seridsere Schriften, die diesem Vorwurf des
Atheisten- und Antichristentums Ausdruck ge-
ben, dies unter Zuhilfenahme abschwichender
Anfiihrungszeichen zu tun pflegen®) Vielleicat
darf man vermuten, dafl die Umschlaggestal-
tung fiir das vorliegende Buch auf das Konto
nicht des Verfassers, sondern eines werbetiich-
tigen Verlagsleiters geht. Der Verfasser Eugen
Biser jedenfalls macht es sich zur Aufgabe, dem
urspriinglichen Sinn des Nietzsche-Wortes ,,Gott
ist tot“ nachzuspiiren, diesseits aller grobkérni-
gen Vereinfachungen. Seine ideelle Stofirichtung
— soweit davon bei einer niichternen und griind-
lichen Untersuchung die Rede sein kann — geht
denn auch nicht auf die Abwehr handfester
pseudo-apologetischer Miflverstindnisse, son-
dern auf die Korrektur einer subtileren Deu-
tung.

* Vgl. die zu kiirzerer Orientierung immer noch niitz-
liche Schrift: G, SIEGMUND, Nietzsche der ,Atheist* und
=Antichrist® (41946), die im Jahrzehnt ihrer drei erstem
Auflagen iiberaus verdienstlich wirkte. Ferner: P. WOLFF,
Nietzsche und das dbristliche Ethos (1940); H. PFEIL,
Friedrich Nietzsche und die Religion (1948). Die allzu
abwehrende, erwas negativistische Einstellung dieser
Schriften erklirt sich z. T. aus ihrer Entstehungszeit.

! M. BUBER, Gottesfinsternis, Ziirich 1957, 27.

¢ Vel. K. JASPERS, Vernunft und Existenz, Minchen
1960, 19.

5 M. HEIDEGGER, Nietzsches Wort ,Gott ist tot®,
in: Holzwege, Frankfurt 1950, 193—247; vgl. ders.,
Nietzsche, 2 Binde, Pfullingen 1961, 1 183, II 33 f.,
272 ff., 348 ff.

* In: Le Littéraive vom 10. 8. 1946; nach Biser 7213,

7 E. JONGER, An der Zeitmauer, Stuttgart 1959, 159.

® In: Wort und Wahrheit 18 (1963) 34—46.

15%

»Mit keiner andern Aussage hat Friedrich
Nietzsche unsrer Zeit so sehr das Stichwort ihres
Selbstverstindnisses zugerufen wie mit der
These: Gott ist tot* — so lautet der erste Satz
des Buches (11). Ein Umblick erliutert ihn:
Martin Buber sieht in der Schrift ,Gottesfinster-
nis“, die selber ein Schliisselwort zur Charakte-
ristik der Gegenwart anreicht, durch das Nietz-
sche-Wort ,die Endsituation des Zeitalters®
ausgesprochen®. Nach Jaspers zieht es die Sum-
me aus dem ,geschichtlichen Tatbestand der
Zeit“4, Fiir Heidegger ist es die eindringlichste
Bezeugung des Nihilismus, der jetzt in sein ent-
scheidendes Stadium eingetreten sei®. In Jean
Paul Sartres zeitanalytischem Drama ,Der Teu-
fel und der liebe Gott® bezieht sich die Haupt-
figur Gotz ausdriidklich auf das Wort vom Tod
Gottes. Und Albert Camus geht es im ,Mythos
von Sisyphos“ darum, ,alle Konsequenzen aus
der Sinnlosigkeit zu ziehen, die das Verschwin-
den Gottes in der Welt hervorgerufen hat*®.
Fiir Ernst Jiinger schlieflich bedeutet das Wort
die Ankiindigung ,neuer Michte“”. Eugen Biser
selbst hat letzthin, iiber sein Buch hinaus, in
einem Aufsatz cine Reihe einschligiger Texte
vor und nach Nietzsche gesammelt unter dem
Titel ,Der abwesende Gott. Uber die religidse
Leitkategorie im Selbstverstindnis der Gegen-
wart“8, Ist also das Wort Nietzsches vom Tode
Gottes, im Sinn seines Urhebers, geeignet als
Signatur dieser unserer Zeit, als Etikette der
herrschenden Epoche? Dagegen erhebt das Buch
Bisers ernste Bedenken. :

Schon dafl Nietzsche das ungeheuerliche The-
ma iiberraschend selten behandelt, sollte davor
warnen, es allzu gegenwartsproblematisch zu
nehmen. Auch der literarische Charakter des
gewichtigsten und ausfiihrlichsten Textes spricht
dagegen. Er steht unter der Uberschrift ,Der
tolle Mensch® unter den um 1885 verfaflten
Aphorismen der ,Frohlichen Wissenschaft* (Nr.
125). Da liuft der tolle Mensch mit einer La-
terne am hellen Vormittag auf den Marktplatz:
Gott suchend. Und weil die vielen Herum-
stehenden nicht an Gott glauben, lachen sie ihn
grofl aus. Der tolle Mensch durchbohrt sie mit
seinen Blicken. ,,Wohin ist Gott?, rief er, ,ich
will es euch sagen! Wir haben ihn getStet — ihr

227



U ?}zschaa'

und ich! Wir alle sind seine Mdrder! Aber wie
haben wir das gemacht? Wie vermochten wir
das Meer auszutrinken? Wer gab uns den
Schwamm, um den ganzen Horizont wegzu-
wischen? Was taten wir, als wir diese Erde von
der Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich
nun? Wohin bewegen wir uns?... Gott ist
tot!* — Nietzsche hat den Auftritt des tollen
Menschen in die Sprachgestalt einer Parabel ge-
kleidet, als ein gegenchristliches Gegengleichnis,
in bewufiter Anlehnung und Abhebung zugleich.
Das Gleichnis aber verhiillt ebenso wie es ent-
hiillt. Zudem weist das Wort voraus in eine
andere, kiinftige Epoche: ,Ich komme zu frith®,
hilt der tolle Mensch seinen verstindnislosen
Zuhbrern vor, ,ich bin noch nicht an der Zeit.
Dies ungeheure Ereignis ist noch unterwegs und
wandert — es ist noch nicht bis zu den Ohren
der Menschen gedrungen®®, Sollte die nur dem
Eingeweihten zugedachte Gleichnis- und Ge-
heimnisrede von Unerh&rt-Kiinftigem — sollte
sie so schnell und leicht zum Gemeinplatz, zur
Ubereinkunft eines allgemeinen Zeitverstind-
nisses werden? Anderseits die Gegenfrage: Ha-
ben nicht doch vielleicht die groflen Kriege, die
atheistische Ideologie, die sich einem Drittel
der Menschheit aufzwingt, die in der iibrigen
Welt sich breitmachende Gleichgiiltigkeit — hat
das alles nicht doch schon jene neue Epoche her-
aufgefithre, in der der tolle Mensch und seine
Botschaft nicht mehr gar so toll erscheinen?

Gerade die Fragwiirdigkeit solchen Fragens
macht es dringlich, die Ursprungsbedeutung des
Nietzsche-Wortes, seine elementare Sinnstruk-
tur freizulegen. Eugen Biser leistet dies in mehr-
fachem Ansatz: er geht den Elementen des Ver-
stindnisses nach, er gibt eine breitrdumige Aus-
legung des Wortes. Nur die sich durch das Buch
hindurchziehenden Grundgedanken, die am
wichtigsten scheinen, kdnnen hier zur Sprache
kommen.

Plutarchs Orakelwort ,Der grofie Pan ist
tot!®, der laternenschwingende Kyniker Dioge-
nes, die Hohnrufe des Propheten Elias an die
Baalspriester, Pascals Schaudern in der Ort-
losigkeit der nach-kopernikanischen Welt, die
Sterbeszene am Schluf des ,Faust®, das Re-
quiem der Totenliturgie . .. : aus einem abgriin-

228

digen Reservoir menschlichen Schauens und Sa-
gens schopft Nietzsche die Sprach- und Bild-
elemente seines Gleichnisses. Das Schwergewicht
liegt fiir unseren Interpreten auf der abendlin-
dischen Unendlichkeitsspekulation, die ihrerseits
von dem Pythagorier Philolaos aus dem drit-
ten vorchristlichen Jahrhundert bis zu Hélder-
lin, ins Jahrhundert Nietzsches, reicht. Vor die-
ser iiberaus eindrucksvollen Szenerie der Gei-
stesgeschichte, auf der eine grofle Denkgestalt
der andern das Stichwort zuruft, legt Biser das
Wort Nietzsches vom Gottestod aus. Aus dieser
Denktradition stamme das Gottessymbol des
unendlichen ,ganzen Horizontes®. Als Hohe-
punkt und deutlichster Ausdruck dieser Tradi-
tion gilt der Gottesgedanke des Anselm von
Canterbury (12. Jahrhundert); fiir ihn ist Gott
das Denkbar-Gréfite (id quo maius cogitari ne-
quit). Diese Gottesidee sei zum Inbegriff der
christlich-platonischen Welt- und Lebensanschau-
ung geworden — jedenfalls fiir Nietzsche. Sie

_trigt einen absoluten Anspruch zweifacher Art.
iErstens wird die Idee des Gottlich-Grifiten zum
‘Haltepunkt der unbedingten Wahrheitssiche-

rung, zum Granitgrund, auf dem und aus dem
sich das ganze umfassende Reich vergdttlichter
Ideen baue. Zweitens ist mit dieser Gottesidee
verbunden die ganze Skala der sittlichen Nor-
men und Ideale, die ebenfalls umfassende und
unausweichliche, absolut verbindliche moralische
Wertordnung. Und dagegen nun ist Nietzsches
Angriff gerichtet; darauf zielt eigentlich sein
Wille zur Destruktion: auf die vorgegebene

Y Vel. ,Die frobliche Wissenschaft, Nr.343: ,Das
grofite neuere Ereignis — daf ,Gott tot ist®, dafl der
Glaube an den dhristlichen Gott unglaubwiirdig geworden
ist — beginnt bereits seine ersten Schatten iiber Europa zu
werfen. [...] In der Hauptsache aber darf man sagen:
das Ereignis selbst ist viel zu grof, zu fern, zu abseits
vom Fassungsvermdgen vieler, als daf auch nur seine
Kunde schon angelangt heiflen diirfre; geschweige denn,
dafl viele bereits wiifiten, was eigentlich sich damit be-
geben hat — und was alles, nachdem dieser Glaube unter-
graben ist, nunmehr einfallen muf, weil es auf ihn ge-
baut, an ihn gelehnt, in ihn hineingewachsen war: zum
Beispiel unsre ganze europiische Moral. Diese lange: Fiille
und Folge von Abbruch, Zerstérung, Untergang, Umsturz,
die nun bevorsteht: wer erriete heute schon genug davon,
um den Lehrer und Vorausverkiinder dieser ungeheuren
Logik von Schrecken abgeben zu miissen, den Propheten
einer Verdiisterung und Sonnenfinsternis, derentgleichen
es wahrscheinlich noch nicht auf Erden gegeben hat?...®



Umsehan

absolute Ordnung von Wahrheit und Wert, auf
das — mit Bisers Worten — ,in der Gottesidee
verankerte und von ihr in Sinn- und Seinszu-
sammenhang gehaltene Reich wahrer Denkge-
halte und unumstoflicher Gewissensnormen®
(112). Dieses Reich, das ihm als Zwangsherr-
schaft erscheint, will Nietzsche zerstoren. ,Gott*
ist gleichsam nur Dedkname, Kurzparole, Ziel-
marke dieses Angriffs. In dem religiésen An-
griffsziel wollte Nietzsche einen philosophischen
Sachverhalt tidlich treffen: die granitene Seins-
auffassung platonisch-idealistischer Herkunft
mit ihren ewig unverinderlichen Wahrheits-
und Wertkristallisationen. Es ginge also gar
nicht eigentlich um die Existenz des wirklichen
Gottes, sondern um seine Idee als Ausdrudk,
Ausgeburt einer Denkform und Moralnorm, die
vielleicht kurzschliissig mit dem Christentum
gleichgesetzt wird?

Eine kritische Gegen-Frage dringt sich auf.
Ist denn der Gott, der das unendliche Sein ist
und somit der Ursprung und Grund aller Wahr-
heit und aller Werte, auch absoluter Wahrheit

und absoluter Werte — ist dieser Gott nidit !

eben der eine und alleinige Gott des Christen-
tums? Und zwar des echten, wirklichen Chri-
stentums Jesu Christi — nicht eines platonisch
oder pseudoplatonisch verfilschten? (Wie denn
ja auch Nietzsche das Christentum iiberhaupt
und als ganzes, nicht nur eine abwegige plato-
nisicrende Spielart desselben, als seinen grofien
Gegner, als ,Platonismus fiirs ,Volk“10, be-
trachtete.) Unsre Frage weist in Tiefen, die hier
nicht ausgeschritten werden konnen. Denn dafl
das christliche Evangelium in griechisch-philo-
sophische Denkformen einging, ist unbestreitbar.
Ob man dies bedauern soll, ist zumindest h5chst
fraglich; es gibt vielmehr gute Griinde, die Be-
gegnung des Christentums mit dem klassischen

10 Jenseits von Gut wnd Bése, Vorrede,

1t Man braucht deshalb nicht — vgl. G. KRUGER
(Grundfragen der Philosophie, Frankfurt 1958, 281), der
sich zugleich (ebd. 282) zum Platonismus als der Philo-
sophie bekennt — der europiiischen Tradition und ihrem
griechischen Anfang ,das Monopol der Wahrheit® zuzu-
schreiben, aber doch ,eine ausgezeichnete Bedeutung®.

** Z.B.: Der Antichrist, Nr. 13; Ecce homo: ,Genealo-
gie der Moral® und ,Warum ich ein Schicksal bin®, Nr. 1;
und als geplanter Untertitel zu ,Der Wille zur Mache®.

griechischen Denken fiir ein Gliid seiner an-
finglichen Weltstunde zu halten, fiir Fiigung
des ewigen Gotteswillens'’, Aber dafl die Bot-
schaft Christi nicht erschdpfend aufgeht in Den-
ken und Wollen eines Kulturkreises: das ist
ebenso unbezweifelbar, gerade heute, fiir den
Skumenisch, weltweit gesinnten Christen.

Vom Vorstof8 dieser Fragen kehren wir zu-
riide zu Bisers Nietzsche-Interpretation. Wir
haben bisher deren ersten destruktiven Teil
kennengelernt. Die Zerstdrung der Wahrheit
und der Umsturz der Werte sind nicht Nietz-
sches letztes Wort. Sein Nihilismus ,sollte end-
giiltig zum Ausbruch aus dem vom Grenzwert
des Gotelich-Grofiten umschriebenen und aus-
gemessenen Denk- und Lebensbereich verhel-
fen* (183). Die ,Umwertung aller Werte“!2 be-
sagt, dafl neue Werte angezielt sind. Nietzsches
Projekt des ,Ubermenschen® bedeutet, als die
»lebendige Folgerung® des Gottestodes (219),
»die hochste Erhebung iiber die von der Gottes-
idee gezogenen logischen und ethischen Gren-
zen® (227). Diese Grenzniederlegung soll dem
Selbstwerden des Menschen das unendliche Neu-
land eines ganz morgenfrischen Beginns voll
neuer Unschuld freigeben. Diese von ihm er-
ofinete Daseinsmoglichkeit sieht Nietzsche in
einer nur erst aufkeimenden Schau unter dem
Sinnbild des Kindes. ,Im zwedkfreien Spiel zu-
gleich der Zeit entriickt und mit der Welt ver-
s8hnt, symbolisiert das Kind die einigende Mitte
von Unbewufltheit und Weisheit, Erwartung
und Erfiillung, Ursprung und Ziel“: ,die am
Ziel der Destruktion aufscheinende Einheit von
Denken und Sein“ (240), die grofie, schdne wer-
dende Vollendung.

Vor dieser Vision wire, diesseits aller Lyrik,
zu bedenken, daff der unendliche Gott — solang

immer er als das gilt, was er ist — den Menschen

nicht einengt, nicht eingrenzt, nicht einschrinkt. |

Seine Wahrheit vielmehr macht frei, und sein |
gebietender Wille macht wirklich und madht’

gut. Allein vor der Unendlichkeit Gottes und
durch sie vermag der Mensch er selbst zu sein:
Eksistenz in Wahrheit und Freiheit. Alles Uber-
Gott-hinaus — ein Ungedanke! — stofit ins
Nichts. Allerdings ist auch mit Biser zu beden-
ken, ob nicht in dieser Nichtigkeit, in der Er-

229



Umischaw

fahrung von Leere und Schweigen sich ein neuer
Raum fiir die Gottesfrage auftue. Kann uns
Nietzsche letzten Endes — und dieses Ende wire
dann eben der wundersame neue Anfang ~ hin-
geleiten vor ,jene Region, zu der man, statt aus
eigener Kraft aufzusteigen, sich nur empor-
ziehen lassen kann, weil sie sich iiber die Welt
des rational Erklirbaren und willentlich Ver-
fiigbaren erhebt wie der Himmel iiber die
Erde® (291)? Liflt sich so ein neuver ,Ansatz®
gewinnen, ,der die Gottesfrage in einer Weise
zu stellen erlaubt, die einem reinen, von keinem

| Wissen mehr belasteten Hinhorchen auf die Of-

' fenbarung gleichkommt* (302)?

Wir haben diese Aussagen Bisers in Frage-
form gefafit. Aber ist dies nicht eben die Auf-
gabe eines anspruchsvollen Buches: anzuregen
zu kritischer Auseinandersetzung! Bisers posi-
tive Interpretation, ihrem allgemeinen Rich-
tungssinn nach, findet eine Bestitigung in einer
gleichzeitig erschienenen Schrift von Hermann
Wein, die den bezeichnenden Titel trigt ,Posi-
tives Antichristentum®: Nicht primir den Glau-
ben an den dhristlichen Gott, sondern die von
platonischer Weltsicht getragene ,moralische
Ontologie“!®* habe Nietzsche verworfen, um
neue Moglichkeiten eines Menschentums der Zu-
kunft, ,,Symbole menschlicher Gréfie zu entwer-
fen, die nicht verbraucht sind“!4. Auch mit der
christlichen Intention seiner Nietzsche-Deutung
steht Biser nicht allein. Auch frithere Inter-
preten wie Bernhard Welte!, Johannes Lotz!®,
Hans Urs von Balthasar!? sahen religits-christ-
liche Méglichkeiten verborgen im Herzen aller
abgriindigen Zweideutigkeit Nietzsches — den
wir eingeschlossen wiinschen in den Zuruf, der
wie das Wort vom Gottestod in der ,Frohli-
chen Wissenschaft® (Nr.377) steht: ,Das ver-
borgne Ja in euch ist stirker als alle Neins.®
Noch nie jedoch ist das Nietzsche-Wort ,Gott
ist tot* ausgelegt worden mit demselben rei-
chen Erweis von Erkenntnis, innerer Erkenntnis
der christlichen Geistesgeschichte und der fiir das
menschliche Selbstverstindnis aufschlufireichen
Literatur der Gegenwart. Das ist das Mindeste,
was rithmend zu sagen blieb iiber das Nietzsche-
Buch Eugen Bisers.

: Walter Kern 8]

230

Fiinfzig Jahre
Katholischer Akademikerverband

Am 25. Juni jihrt sich zum fiinfzigsten Mal der
Griindungstag des Katholischen Akademiker-
verbandes, in dem heute 87 Ortsvereinigungen
katholischer Akademiker des Bundesgebietes
und Berlins unter dem Programm eines Apo-
stolates des Geistes vereinigt sind. Schon beim
Katholikentag in Diisseldorf 1908 wurde die
Griindung eines solchen Verbandes angeregt.
Ein Jahr vor dem ersten Weltkrieg, am 25. Juni
1913, geschah dann die Griindung des ,, Verban-
des der Vereine katholischer Akademiker zur
Pflege der katholischen Weltanschauung®. Er
schloff  eine Reihe schon vorher gegriindeter
Ortsgruppen katholischer Akademiker in einer
Organisation zusammen und fithrte zur Griin-
dung zahlreicher Ortsvereinigungen in den fol-
genden Jahren. In seinen besten Zeiten umfafite
der Verband iiber 180 Akademikervereinigun-
gen. So bezeugt es jedenfalls Peter Wust in sei-
nem Aufsatz zur Interpretation des Apostolates

18 Der Wille zur Macht, Nr. 530,

1 H, WEIN, Positives Antichristentum. Nietzsches
Christusbild im Brennpunkt nachchristlicher Anthropolo-
gie, Den Haag 1962 (XII u. 114 S.)), vgl. 23, 29. —
Nietzsche sucht ,das Ethos nach der ,Moral‘® (ebd. 94).
.Der moralische Gott ist tot, die ,Wahrheit als Sein* ist
als ,primum mobile* der Fehlinterpretation der Welt ent-
larvt. Das bedeutet fiir Nietzsche das Ende der in pla-
tonischer und dhristlicher Metaphysik fundierten Bewer-
tung der Welt und des Menschen® (96). ,Die Annihilie-
rung der Werttafel mit den Haltungen der Entselbstung
und Askese als Hochstwerten, sowie der Werttafel mit
dem iiberirdisch und iiberzeitlich Absoluten, also Vollen-
deten, als Hochstwert, 6ffnet erst den Blick fiir den Wert
des reichen Selbst, sowie fiir die Werte des Irdischen,
Augenblicklichen, Gebrechlichen, ,Nichsten‘ und ,Hiesi-
gen‘“ (105). Aber auch Wein weifl um ,das grofie Frage-
zeichen® (97) des Nietzscheschen Zukunftswillens.

5 B, WELTE, Nietzsches Atheismus und das Christen-
tum, Darmstadt 1958 (65 S.). Vgl. ebd. 62: ,In Nietzsches
Rede vom Ubermenschen spricht der Mensch, ohne es zu
wissen, ,im Traume‘, von Gottes Gnade. Er.spricht von
dem, was in der christlichen Theologie auch Uber-Natur
genannt wird. In diesem Sinne ist diese Rede, wie in
Trunkenheit und Wahnsinn gesprochen, doch eine christ-
liche Rede.*

8 J, B. LOTZ, Zwischen Seligkeit und Verdammnis.
Ein Beitrag zu dem Thema: Nietzsche und das Christen-
tum, Frankfure 1953 (75 S.).

11 H. U. v. BALTHASAR, Prometheus. Studien zur
Geschichte des deutschen Idealismus, -Heidelberg 1948,
695-734; ders., Die Gottesfrage des beutigen Menschen,
Wien-Miinchen 1956. Vgl, auch H. de LUBAC, Die Tra-
godie des Humanismus obne Gott, Salzburg 1950, 19-108.



