-

: %ifgang Seibel, Die pastorale Zielsetzung des Konzils

antiken Moira; der Weg in den Untergang war ihm bestimmt und vorgezeichnet.
Es scheint, als habe der Dichter mit diesem Werk noch einmal ein Zeugnis seiner
eigenen unentschiedenen Kampfe geboten.

In den letzten Jahren offneten sich die Schleusen des Unheils. Anfang 1945, als
die deutschen Fronten tiberall zusammenbrachen und Fliichtlinge in seinem Haus
Unterkunft suchten, tauchte plotzlich der Plan auf, eine Reise nach Dresden zu
unternehmen. Hauptmann war wie seine Gattin krank und suchte Linderung in
einem Sanatorium am Stadtrand von Dresden. Eines Abends fithlte er sich frischer
und wollte in das Zentrum der Stadt fahren. Aber es kam nicht dazu. So wurde
er Zeuge des Furchtbarsten, ohne in das Verhidngnis hineingezogen zu werden. In
jener Nacht ging Dresden im Bombenhagel und Feuersturm unter. Er ging zuriick
zum Wiesenstein, seinem Heim bei Agnetendorf. Der russische Oberst, ein Freund
seines Werks, meinte es gut mit ihm. Aber am 7. April 1946 erfolgte auf Verlangen
der Polen die Ausweisung aller aus dem Kreise Hirschberg — ohne Ausnahme. Der
Tod kam der Ausfilhrung zuvor; Hauptmann starb am 6. Juni. Aber der Tote
muflte auswandern: er wurde am 28. Juli auf dem Friedhof von Kloster auf Hid-
densee beigesetzt.

Die pastorale Zielsetzung des Konzils

Wolfgang Seibel S]

Der Begriff ,pastoral® ist einer der entscheidenden Begriffe des Konzils'. Schon
die vorkonziliare Diskussion bewegte sich-weithin um die Frage, ob auf dem kom-
menden Konzil Fragen der Seelsorge oder Probleme der Lehre im Vordergrund
stehen sollten. Die einen forderten ein Konzil mit Lehrentscheidungen und klaren
Verurteilungen der zahlreichen Irrtiimer unserer Zeit®. Sie verwiesen dabei — nicht

1 Zu diesem Thema vgl.: Lebramt und Hirtenamt auf dem Konzil, in: Herder-Korrespondenz 17 (1962/63) 332-338;
387-394; ]J. BEUMER, Die lehramtliche Verkiindigung der Konzilien in ibrer pastoralen Eigenart, in: ZkTh 85
(1963) 45-54; M.-D. CHENU, Un Concile ,pastoral, in: Parole et mission 6 (1963) 182-202; B. HARING, Das
Konzil im Zeichen der Einbeit (Freiburg 1963); H. KUNG, Kirche im Konzil (Freiburg 1963), bes. 154—173; G. PHI-
LIPS, Deux tendances dans la théologie contemporaine, in: NRTh 85 (1963) 225-238; J. RATZINGER, Die erste
Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Konzils (Koln 1963); E. SCHILLEBEECKX, Impressions sur Vatican II,
in: Evangéliser 17 (1963) 343-350. Die in diesem Aufsatz entwickelten Gedankenginge sind von einer anderen Seite
her beleuchtet in: Geist und Leben 36 (1963) 84-92 (W. SEIBEL, Gottes Ruf an die Kirche von heute).

* So etwa S. TROMP, De futuro Concilio Vaticano 11, in: Gregorianwm 43 (1962) 5-11, bes, 7.

3 Stimmen 173, 1 33



Whlfgang Seibel

zu Unrecht — auf die lange Reihe der bisherigen Konzilien, die fast alle zur Kli-
rung von Fragen der Lehre zusammengetreten waren. Andere waren der Meinung,
es gebe heute in der Kirche keine so schwerwiegenden Irrtiimer, daf} sich ein Kon-
zil mit ihrer Verurteilung beschiftigen miifite®. Angesichts der Probleme unserer
Zeit warte auf das Konzil eine primir seelsorgliche Aufgabe. Mit Lehrentscheidun-
gen oder gar Verurteilungen sei den Menschen in ihren Néten und Fragen nicht
geholfen. Man miisse ihnen durch eine positive, aufbauende Verkiindigung ent-
gegenkommen und deswegen die innere Erneuerung der Kirche, die Voraussetzung
jeder wirksamen Seelsorge, mit Mut und Tatkraft beginnen. Dafl diese Themen-
stellung auch auf dem Konzil selbst so scharf hervortrat, war vor allem der Er-
offnungsansprache des Papstes und der in ihr enthaltenen Forderung nach einem
pastoralen Konzil zu verdanken. Damit wurde die Frage nach dem pastoralen
Charakter der einzelnen Schemata zum schlechthin beherrschenden Thema.

Zuerst mufite freilich die Bedeutung des Begriffs ,pastoral® geklirt werden.
Gleich den beiden anderen Grundbegriffen des konziliaren Dialogs, den Worten
»Okumenisch® und ,positiv®, wurde ,pastoral® mit sehr verschiedenen Inhalten
gefiillt. Deswegen unterschieden sich die beiden Meinungsgruppen gerade in ihrem
Verstdandnis dieses Begriffs. In weit groflerem Mafi, als man es zuvor hitte ahnen
kdnnen, ist damit das Wort von der pastoralen Zielsetzung zum Schliisselbegriff
des Zweiten Vatikanums geworden. Es war in der gesamten Auseinandersetzung
so gegenwirtig, dafl die einzelnen Sachfragen zuweilen nur Beispiele dieses alles
umfassenden Themas zu sein schienen. Auch in der zweiten Sitzungsperiode wird
es ohne Zweifel dieselbe Rolle spielen.

DIE TRENNUNG VON LEHRAMT UND PASTORAL

Die Tragweite dieser Diskussion lifit sich am besten verstehen, wenn man sich
eine Auffassung des Verhiltnisses von Lehramt und Pastoral vergegenwirtigt, die
unausgesprochen im Hintergrund aller Auseinandersetzungen stand und das Den-
ken vieler mehr oder weniger ausgeprigt becinflufite?, Diese Auffassung betonte
vor allem die Unverédnderlichkeit der Wahrheit und ihre allen Wandel der Ge-
schichte iiberdauernde Giiltigkeit. Sie blickte auf das Bleibende, auf die unver-
dnderliche Wesenheit, die in der Aufeinanderfolge der Epochen, in dem Wandel
der geistigen Welten, der Sprache und der Denkweisen immer dieselbe bleibt. Man
forderte deshalb fiir die feierliche Lehrverkiindigung der Kirche auch eine Sprache,
die dem Fluf§ der Zeiten nicht so sehr ausgesetzt ist, dafl sie, wie man gesagt hat,

* Zu ihnen gehdrie der damalige Erzbischof von Mailand, Giovanni Battista Montini. In seinem beriihmt gewor-
denen Fastenhirtenbrief von 1962 ,Pensiamo al Concilio® schrieb er: ,Durch Gottes Barmherzigkeit gibt es in der
Kirche von heute keine Irrtiimer, keine Argernisse, keine Abirrungen oder Mifbriuche, die eine auferordentliche
Mafnahme wie die Einberufung eines Konzils forderten® (Civiltd Cattolica 113 1962 II 79).

* Vgl. dazu die ausfiithrliche Analyse dieses Denkens bei SCHILLEBEECKX, a.a.0.

34



Die pastorale Zielsetzung des Konzils

»nach 25 Jahren altmodisch sein wird®, also eine klar verstindliche, iiberzeitliche
und tiberdrtliche Ausdrucksweise, die in einer festen Begrifflichkeit die Unver-
anderlichkeit der Wahrheit moglichst deutlich zum Ausdrudk bringt.

Von hier aus wird es verstindlich, daf eine solche Denkweise das Lehramt der
Kirche vorwiegend in seiner abgrenzenden Funktion sieht. Wenn man den iiber-
zeitlichen Wesenskern im Auge hat, kann es nicht die erste Aufgabe des Lehramtes
sein, die Lehre jeweils im Blick auf die Gegenwart und die Menschen in ihr neu
zu formulieren. Es hat vielmehr vor allem andern iiber die Unversehrtheit dieses
Schatzes zu wachen und ihn gegen die immer neu entstehenden Irrtiimer zu ver-
teidigen. Seine Funktion ist also hier abgrenzend, bewahrend, das heifit, im eigent-
lichen Sinn des Wortes ,konservativ®. Deswegen forderte man auch vom Zweiten
Vatikanum, dafl es wie die meisten Konzilien vor ihm in der Wahrnehmung seiner
lehramtlichen Funktion die klare, deutliche Lehre wiedergebe, dafl es auf Gefah-
ren hinweise und die Irrtiimer unserer Zeit abwehre.

Die eigentlich ,pastorale“ Titigkeit der Kirche spielt sich dann — immer nach
der geschilderten Auffassung — auf einer anderen Ebene, der Ebene der praktischen
Seelsorge ab. Hier muf} die abstrakte und unverdnderliche Lehre jeweils in die
Sprache der Zeit iibersetzt, hier muf sie erklirt und dem Verstindnis der Men-
schen nahegebracht werden. Aber diese pastorale Funktion gehort dann nicht zum
Lehramt im strengen Sinn und ist auch nicht die eigentliche Aufgabe eines Konzils.
Sie fuflit auf den Beschliissen des Konzils und mufl dem Konzil folgen, aber vom
Konzil selbst muf sie genau unterschieden werden. Wollte die Kirche bereits in
ithren lehramtlichen Verlautbarungen in die Sprache und die Denkweise der Ge-
genwart eingehen, dann liefe sie Gefahr, so befiirchtet man, die reine Lehre in das
Auf und Ab der Geschichte hineinzuziehen und sie dadurch zu relativieren.

Diese Sorge, die Wahrheit vor jeder Abschwichung zu bewahren, ist in ihrem
Grundanliegen durchaus berechtigt, weil sie einer der wesentlichen Aufgaben der
Kirche Ausdruck gibt. Wie jede andere scharf akzentuierte Auffassung steht sie
jedoch stets vor der Gefahr, iiber der berechtigten Hervorhebung einer Seite eine
andere, ebenso wichtige zwar nicht zu vergessen, aber doch unterzubewerten. So
stehen die Vertreter der geschilderten Auffassung allen Versuchen, das alte Dogma
auf eine neue Weise auszusagen, zuriickhaltend, wenn nicht gar ablehnend gegen-
iiber. Sie betonen dabei als selbstverstindliche Forderung, dafl die Kirche zu den
Menschen jeweils in deren eigener Sprache und in der Denkweise der Zeit reden
mufl. Aber sie weisen diese Aufgabe nicht so sehr dem Lehramt als der Seelsorge zu.

Wenn man diese Haltung vor Augen hat, kann man das Erschrecken vieler ver-
stehen, als der Papst ein primir pastorales Konzil wollte und die Mehrheit des
Episkopats ihm darin zustimmte. Die Konzilsziele des Papstes, die er in seiner
Er6ffnungsansprache programmatisch formulierte, gehoren nach jener Auffassung
gerade nicht zur eigentlichen Funktion des Lehramtes der Kirche. Die Forderung

o 35



Wolfgang Seibel

nach einer Neuformulierung der Lehre ,im Licht der modernen Forschungen und
der Sprache des heutigen Denkens®, die Unterscheidung zwischen der ,Substanz
der alten Lehre des Glaubensschatzes® und der ,,Formulierung ihrer sprachlichen
Einkleidung®, die Weisung, das Konzil miisse ,der Gegenwart Rechnung tragen
und auf die gewandelte Lage und die neuen Lebensformen, die in die moderne
Welt Eingang gefunden und dem katholischen Apostolat neue Wege gedffnet ha-
ben, eine Antwort geben®, schlieflich die grundsitzliche Ablehnung jeder Ver-
urteilung von Irrtimern auf diesem Konzil: Das alles waren fiir das eben geschil-
derte Denken allenfalls mogliche Aufgaben der praktischen Seelsorge und der tig-
lichen Verkiindigung. So befiirchteten viele, der Papst wolle auf die Ausiibung des
Lehramtes verzichten und nur rein seelsorgliche Weisungen geben, eine Befiirch-
tung, die hier gleichbedeutend war mit dem Vorwurf einer Gefihrdung der Wahr-
heit und einer Vernachldssigung ihres absoluten Anspruchs. Offen und verstedkt,
innerhalb und auflerhalb der Konzilsaula, wurden solche Auflerungen des Un-
behagens laut. Begab man sich nicht auf eine abschiissige Bahn, wenn man nur
noch ,,pastoral® sein wollte? Mufite man nicht notwendig Abstriche von der einen
Wahrheit machen, wenn man sich bemiihte, auf die Sprache und die Denkweise
der Zeit einzugehen? Bestand nicht die erste Aufgabe eines Konzils darin, Irrtiimer
zuriickzuweisen und jede falsche Lehre zu verurteilen? Wiirde man durch eine
solche Haltung nicht doch den Modernisten recht geben und damit den heroischen
Abwehrkampf der Kirche von damals ins Unrecht setzen?

DIE EINHEIT VON LEHRAMT UND PASTORAL

Aber Papst Johannes XXIIL. hatte zu eindeutig gesprochen, als dafl Zweifel an
seiner wahren Absicht mdglich wiren. Er wollte das Lehramt nicht zugunsten
einer rein seelsorglich-praktischen Zielsetzung vernachlissigen, sondern sah die
seelsorgliche Ausrichtung als Aufgabe des Lehramtes selbst an. Mit dem Satz der
Er6ffnungsansprache, das Lehramt sei ,iiberwiegend pastoraler Natur®, wird die
pastorale Aufgabe als ein Wesenselement des Lehramtes bezeichnet. Der Begriff
,pastoral® ist also fiir den Papst dem Lehramt selbst und damit auch dem Konzil
eigen. Die Unterscheidung zwischen Lehramt und Pastoral bedeutet keine Tren-
nung der Bereiche. Das Wort vom pastoralen Charakter des Konzils besagt keinen
Gegensatz zum Lehramt, sondern betont eine bestimmte Seite seines Wesens, die
ihm nie fehlen darf, weil sie unmittelbar aus der Struktur der Offenbarung selbst
folgt.

Die Offenbarung der Wahrheit ist von ihrem Wesen her auf den Menschen und
sein Heil hin gerichtet. Die gottliche Wahrheit verharrt nicht wie eine abstrakte
Wesenheit iiber der Zeit und der Geschichte, sondern will den Menschen anspre-
chen, sie will sein Ohr erreichen, will bekehren und iiberzeugen, sie will vom ver-
kiindigten zum gehorten und geglaubten Wort werden. Deswegen ist die Wahrheit

36



“Die pastorale Zielsetzung des Konzils

»pastoral® im eigentlichen, tiefsten Sinn des Wortes. Gott ist aus seiner Verborgen-
heit herausgetreten, weil er der Menschheit das Heil bringen wollte. Er geht auf
die Menschen zu und begegnet ihnen in den Worten und Begriffen, die auch die
Worte und Begriffe der Welt sind, in der sie leben. Er geht in die Zeit ein und
spricht zu ihnen in ihrer eigenen Sprache. Wir treffen deswegen die Offenbarung
immer nur im Gewand der Sprache einer bestimmten Zeit, und sie erweist ihre
gottliche Unverdnderlichkeit gerade darin, dafi sie in alle menschlichen Sprachen
und Kulturen eingehen kann, ohne ihre Selbigkeit zu verlieren.

Deswegen muf} auch die Kirche, und zwar in ihrer lehramtlichen Verkiindigung,
in die konkrete Existenz des Menschen hineinsprechen. Es ist Aufgabe des Lehr-
amtes selbst, und nicht erst einer nachgeordneten Seelsorge, die Briicke zum Leben
zu schlagen und die Wahrheit in einer Form und einer Sprache vorzutragen, die
von den Menschen der jeweiligen Zeit verstanden und angeeignet werden kann.
Es darf nicht nur abgrenzen und bewahren, sondern mufl die Fragen der Zeit
horen und auf sie eine Antwort geben.

In diesem Sinn ist das Lehramt von seiner Wurzel her pastoral. Wie die Offen-
barung der Wahrheit Gottes im Dienst seines Liebeswillens steht, so steht auch das
Lehramt der Kirche im Dienst ihrer pastoralen Sendung. Die Lehre ist nur Mittel
zu einem groferen Ziel, nicht Selbstzweck. Die Verkiindigung der Wahrheit soll
den Menschen zum Glauben und im Glauben zu seinem Heil fithren. Diesem pasto-
ralen Ziel ist das Lehramt untergeordnet. Das Lehramt muf deshalb begriffen
werden ,als inneres Moment am Hirtenamt und empfingt von diesem wesentliche
Bestimmung; es erscheint als Heilssorge, es hat einen existentiellen Zeitindex, zielt
auf Erbauung der Kirche in Liebe“®. Es ist in der Kirche keine in sich eigenstindige
und auch nicht die wichtigste Aufgabe, sondern nur Teil der universalen Sendung,
die Wort, Sakrament und das Zeugnis des Lebens umfafit und als ganze ,pasto-
ral® ist. ,

Diese umfassende Zielsetzung auf das Heil des Menschen hin, die das gesamte
Handeln der Kirche beherrschen und leiten muf, gilt in derselben Weise fiir das
Konzil. Der pastorale Charakter ist also dem Konzil nicht deswegen eigen, weil
es der Papst so wollte, sondern ergibt sich aus der Natur der Sache. Er steht nicht
im Gegensatz zu Lehre und Dogma und ist auch nicht nur eine Zutat, sondern ge-
hort zu ihrem eigenen Wesen, weil das Dogma in seinem letzten Sinn immer
Kerygma ist. Deswegen setzen die Forderungen der Pastoral dem Lehramt seine
Grenze und sein Ziel. Sie bestimmen auch die besondere Form, die es im Wandel
der Zeiten annehmen muf. Wo es jeweils die Akzente zu setzen hat, ob es auch
Irrtiimer verurteilt oder positiv auf die Fragen der Zeit eingeht, ob es nur ab-
grenzt oder eher in der Neuformulierung der Lehre einen ,Sprung nach vorn® tut,
wie es der Papst sagte, ob es neben dem ,,Heilmittel der Barmherzigkeit® auch die

5 K. RAHNER, in: LThK *V 890,

37



Waffer dér Srreres calserache; daw sind Trasen diesiel der Kirdhieimiwer new:
stelleny und die- niev ety fiir aHemiaf, somdern: nur im Blide auf die-Memnsdier der
jewerligen Gesenrwarr, also aus pastoratenr Motiven; beantworret werden konnen:

Diese Proportionen wollte der Papst wieder zur Geltung bringen; als er vom
pastoralen Charakter des Lehramtes sprach. Er wollte nicht Lehre und Dogma:
suriidedringen, sondern ihre wahre Natur hervorheben. Es sollte in einer neuen
Klarheit sichtbar werden, dafl auch das Lehramt im Dienst der universalen Sen-
dung der Kirche auf das Heil der Menschen hin steht und dafl es nur innerhalb
dieses umfassenden Ganzen Sinn und Berechtigung hat. Das war auch die Hal-
tung der Konzilsmehrheit. Die Kirche sollte auf diesem Konzil ihre Aufgabe so
erfilllen, wie es der Ruf Gottes in der heutigen Zeit verlangt. Sie sollte die Wege
tinden, auf denen Gottes Wort das Herz der Menschen dieser unserer Gegenwart
erreichen will, Sie sollte ,den Ubergang zu neuen Ufern wagen®, den Ubergang
+von einer Kirche, die mehr statisch in sich steht, zu einer Kirche, die dynamisch
ausgreift und sich anpaflt; von einer Kirche, die sich von den religiosen und geisti-
gen Strdmungen der Zeit scharf unterschieden darstellt, zu einer Kirche, die das
Verbindende sucht, die mit missionarischem Mut vorstdfit“®. Sie sollte die alte
Wahrheit in einer neuen Sprache verkiinden: Das ist der erste Sinn des Wortes von
der pastoralen Ausrichtung des Konzils.

Darin unterscheidet sich freilich das Zweite Vatikanum nicht wesentlich von sei-
nen Vorgingern. Wenn die Sendung der Kirche von ithrem Wesen her pastoral ist,
muflten auch die bisherigen Konzilien an diesem Wesenszug teilhaben, solange sie
nur ihre eigentliche Aufgabe erfiillten. Sie haben auch tatsichlich kaum jemals alte
Formeln einfach wiederholt, sondern suchten die alte Wahrheit gegeniiber den
Problemen und Fragen der Zeit neu zu formulieren”. Die Uberraschung angesichts
der so klaren Weisungen Johannes’ XXIII. 148t sich nur dadurch erkliren, dafl
diese Seite der Sendung der Kirche bislang noch nicht so ausdriicklich, noch nicht so
klar umrissen ins Bewufitsein der Kirche getreten war. Sie wurde stets vollzogen,
aber nicht reflex erkannt. Diesen neuen Schritt in der Bewufltwerdung ihres eige-
nen Wesens hat die Kirche im Pontifikat und unter der Fithrung Johannes’ XXIII.
getan.

DIE SITUATION VOR BEGINN DES KONZILS

Der spezifische Unterschied zwischen dem Zweiten Vatikanum und den Kon-
zilien der fritheren Jahrhunderte beginnt erst dort, wo es um die besondere Gestalt
geht, die das Lehramt auf Grund seines pastoralen Charakters in der heutigen Zeit
anzunchmen hat. Hier lag der eigentliche Schwerpunkt der Erdffnungsansprache

* Julius Kard, DOPFNER in seinem Nachruf auf Papst Johannes XXIII.

7 Wenn der Papst trotzdem so eindringlich darauf hinwies, es sei nicht Aufgabe des Konzils, .nur die Lehre der
Viiter und der Theologen aus alter und neuer Zeit stindig zu wiederholen® und es diirfre nicht allein auf Bewahrung
bedacht sein, ,als ob uns allein die Vergangenheit beschiiftigte®, dann hatte er offenbar konkrete Bestrebungen vor
Augen, die in zahlreichen Schemata ihren Niederschlag gefunden hatten.

38



Dt pasiorrdle Zidloetzunyg dbes Bonziks

mung vor 2. Movember U967, i der sich die Mehrheir des Episkopres gegem das
Schemz ,,De fontibus revelatonis™ und' fiir die Intentionen des Papstes entschied.
Die besondere pastorale Aufgabe besteht demnach in dem: ,,Sprung nach vorn™ der
Papstansprache, das heifit im Bemiihen um eine Neuformulierung der Lehre im
positiven Eingehen auf die Probleme und die Denkweise der modernen Welt, so-
wie in der Ablehnung jeder Verurteilung. Im Unterschied zur abgrenzenden, be-
wahrenden, defensiven Methode fritherer Zeiten soll das Lehramt heute sichtbar
werden lassen, dafl die Wahrheit im letzten nicht streng und hart, sondern giitig
und barmherzig ist: ,Oft hat die Kirche die Irrtiimer mit grofiter Schirfe verur-
teilt. Heute hingegen macht die Braut Christi lieber vom Heilmittel der Barmher-
zigkeit als von der Strenge Gebrauch. Sie mochte den Noten der gegenwirtigen
Welt dadurch entgegenkommen, daf sie die Giltigkeit ihrer Lehre aufweist und
nicht mehr Verdammungen ausspricht . .. Sie will sich dabei als liebende, giitige
und geduldige Mutter aller erweisen, voller Erbarmen und Giite gegen die S6hne,
die von ihr getrennt sind“ (Eroffnungsansprache).

Die Bedeutung dieser Entscheidung wird erst deutlich, wenn man sich die Ent-
wicklung vergegenwirtigt, die zu der anfangs geschilderten und nun vom Konzil
im Grundsatz iiberwundenen Haltung gefiihrt hat. Im Jahrhundert der europii-
schen Reformation wurde der in der spezifisch abendlindischen Geistigkeit lie-
gende Zug zum theoretisch-systematischen Denken erstmals so verstirke, dafl auch
in den christlichen Konfessionen die reine Lehre in den Vordergrund aller Uber-
legungen und Auseinandersetzungen riickte. Wahrend sich die vorreformatorische
Christenheit in der Gemeinschaft der einen, in Amt, Wort und Sakrament be-
griindeten Kirche eins wulte und die Zugehorigkeit zu dieser ,Communio® als
Kennzeichen des wahren Glaubens betrachtete, konstituierte sich jetzt eine kirch-
liche Gemeinschaft erstmals nicht mehr auf jene umfassende Einheit, sondern auf
die reine, dem Evangelium gemife Lehre. In dem Maf, als die hierarchisch-sakra-
mentale Struktur der Kirche an Bedeutung verlor, wuchs das Gewicht des anderen
Elementes der kirchlichen Einheit, der Lehre. Sie wurde das wichtigste Kennzei-
chen der neuen Kirchen und stand deswegen im Mittelpunkt der konfessionellen
Auseinandersetzungen. Aller Streit ging zuerst, ja fast ausschlieflich um das rechte
Verstindnis der Lehre des Evangeliums. Im Zug dieser Auseinandersetzung wur-
den auch in der katholischen Kirche die Akzente auf das Gebiet der Lehre ver-
schoben. Dabei trat das Lehramt so beherrschend in den Vordergrund, da man
die kirchliche Leitungsgewalt weit stirker als zuvor in ihrer lehramtlichen Funk-
tion betrachtete. Auch eine schon vom Vulgatatext ermdglichte Verengung des Sen-
dungsbefehls Mt 28, 19 wurde jetzt erst eigentlich wirksam: Wihrend im griechi-
schen Text des Evangeliums die Aufgabe der Kirche umfassend als ein ,Macht zu
Jiingern bezeichnet wird, sicht man jetzt im Einvernchmen mit der Vulgata vor-

39



Wholfgang Seibel ' ‘

wiegend das ,Lehret” und sieht darin den zentralen Inhalt der kirchlichen Sen-
dungsgewalt.

Gleichzeitig und in innerem Zusammenhang damit verstirkte das Lehramt seine
abweisende und abgrenzende Funktion. Gegeniiber den ungeheuren Problemen
der Reformation erschien es als die erste Pflicht, den Irrtum bei Namen zu nennen,
ithn zu verurteilen und dadurch die Gliubigen vor ihm zu schiitzen. , Weder die
Kirche des Altertums noch die des Mittelalters kennt eine so ausgeprigte Defensiv-
haltung; sie konnte erst entstehen im Zeitalter der Reformation.“® In der Er-
regung jener Jahrzehnte konnten sich die wenigen, die zur Betonung des Einenden,
zur Giite, zur Geduld und zum Bemiihen um eine friedliche Verstindigung mahn-
ten, weder auf der einen noch auf der anderen Seite Gehor verschaffen. Fiir sie war
die Zeit noch nicht reif. Die vordringlichste und nichstliegende Aufgabe hief} zu-
erst Abwehr und Verteidigung.

In den auf die Reformation folgenden Jahrhunderten hatte diese Haltung grofie
Erfolge. Sie konnte zwar das Ziel, das noch dem Konzil von Trient urspriinglich
vorschwebte, nicht erreichen. Aber es gelang, wenigstens den Besitzstand auf weite
Strecken hin zu wahren, und innerhalb der konfessionellen Grenzen erwachte ein
blithendes religitses Leben. Die scharfe Abgrenzung nach auflen hin und die vor-
wiegend negative Einstellung gegen die reformatorischen Bekenntnisse wurde im
Innern der Kirche zu einer positiven, aufbauenden Kraft, weil iiberall ein aus-
gepragter Sinn fiir Autoritdt herrschte — das Bewufitsein von der Eigenstindigkeit
der Person, aus dem dann die Ideen der modernen Welt erwachsen sollten, war in
den breiten Schichten noch nicht eigentlich erwacht! — und weil man noch in einer
klaren, iiberschaubaren und auf feste Ordnungen gegriindeten Welt lebte. Die Hal-
tung des Lehramtes war also im Hinblick auf die Erfordernisse der damaligen Zeit
im eigentlichen Sinn pastoral. Es traf das, was die Zeit verlangte. Es konnte neues
religioses Leben wecken und fand eine Sprache, die — wenigstens innerhalb der
Kirche — verstanden wurde.

Als gegen Ende des 18. Jahrhunderts die Krifte und Ideen der modernen Welt
erwachten und schnell ganz Europa erfaflten, beharrte man auch ihnen gegeniiber
auf einer dhnlichen Defensivhaltung. In den erbitterten weltanschaulichen Aus-
einandersetzungen des 19. Jahrhunderts, in denen eine alte Ordnung zusammen-
brach und neue, revolutionire Bewegungen um die Fithrung kimpften, sah es die
Kirche als ihre erste Aufgabe an, sich ,entschieden, kompromifilos und so — bei
aller geschichtlichen Notwendigkeit dieser Entscheidung — ohne Zweifel auch ein-
seitig von den immer deutlicher hervortretenden Irrwegen des modernen Geistes®
abzugrenzen®. Der Syllabus Pius’ IX. (1864) ist das erste markante Zeichen dieser
Haltung, der Kampf gegen den Modernismus unter Pius X. ihr Héhepunkt.

Erzbischof Lorenz JAEGER, Die erste Periode des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: Theologie und Glaube 53
(1963) 95,
® RATZINGER, a.a.0. 39.

40



Die pastorale Zielsetzung des Konzils

Diese Kampfsituation machte die Einsicht schwer, dafi mit der neuen Lage auch
neue Fragen an die Kirche herantraten, die eine neue Antwort forderten.

DIE ENTSCHEIDUNG DES KONZILS

Diese Haltung wollte Papst Johannes XXIII. iiberwinden, als er fiir dieses Kon-
zil jede Verurteilung ablehnte und statt dessen ein Eingehen auf die Fragen der
modernen Zeit forderte, und darin ist ihm das Konzil gefolgt. ,Die antimoder-
nistische Geisteshaltung, die Linie der AbschlieBung, der Verurteilung, der Defen-
sive bis zur fast dngstlichen Ablehnung hin“1° sollte ihr Ende finden. Das ist der
Sinn der so entschiedenen und klaren Worte des Papstes, die er, nachdem sich das
Konzil in einer epochalen Auseinandersetzung auf seine Seite gestellt hatte, der
weiteren Arbeit an den Konzilsschemata als bindende Weisung auferlegte. Er
wollte die Kirche aus der Enge der antimodernistischen Haltung herausfiihren. Die
Kirche sollte der modernen Welt nicht mehr in ingstlicher Abwehr gegeniiber-
stehen, sondern zur Offenheit des Gesprichs finden. An die Stelle von Verurteilun-
gen und negativen Lehrentscheidungen, die Johannes XXIII. heute ausgeschlossen
wissen wollte, sollte eine positive, aufbauende Verkiindigung treten, die den Noten
und Fragen der Menschen unserer Zeit Rechnung trigt. Darin sah der Papst die
besondere Forderung unserer Gegenwart an das pastorale Lehramt der Kirche. Er
verurteilte dabei die andersartige Handhabung des Lehramtes in den friiheren
Jahrhunderten nicht. Er forderte nicht deswegen eine neue Haltung, weil er die
alte fiir falsch hielt, sondern weil er der Uberzeugung war, dafl die Epoche der
Gegenreformation und des Antimodernismus beendet sei'’.

Das ergab sich fiir den Papst und die ihm folgende Konzilsmehrheit aus der
Situation der Kirche selbst und aus der Entwicklung der modernen Welt.

Im Innern der Kirche gab es keine Irrtiimer so schwerwiegender Art, dafl eine
konziliare Entscheidung notig gewesen wire. Seit den Erschiitterungen der Refor-
mationszeit hat die Kirche neue innere Kraft gefunden. Sie hat sich ,, vom Schodk
der Reformation erholt“!? und kann nun in einer neuen Verstindigungsbereit-
schaft den getrennten Christen und ihren Problemen entgegentreten. Auch die
Krise des Modernismus gehort der Vergangenheit an. Nachdem die Arbeit der
Abgrenzung und der doktrinellen Klirung zur Geniige geleistet ist, ist die Kirche
,nicht mehr in besonderer Weise besorgt, diesen oder jenen Irrtum abzuwehren,
sondern sie vertieft sich in die Botschaft Jesu Christi, in das Erlosungswerk, in die
Reichtiimer der Offenbarung, um sie fiir ihr Leben fruchtbar zu machen“*. Nach-
dem nun die grofen Gefahren jener Bewegungen der letzten Jahrhunderte abge-

10 Ebd. 43.

11 Vgl. dazu und iiberhaupt zur Verwurzelung dieser Haltung im Wesen Johannes’ XXIII.: W. SEIBEL, Oboe-
dientia et Pax — Gestalt und Werk Jobannes XXIII., in: Geist und Leben 36 (1963) Heft 4.

 JAEGER, 2.2,0. 97,

13 Ehd.

41



Wolfgang Seibel

wehrt sind, ist auch die Zeit gekommen, ihre Anliegen aufzunehmen und ihre Fra-
gen, die auch Fragen unserer Zeit sind, zu beantworten!®, Das ist aber nicht mehr
durch Verurteilungen maglich, sondern nur durch ein positives Eingehen auf diese
Fragen. Was frither einmal notwendig war, um Verwirrungen zu kliren und Fehl-
entwicklungen aufzuhalten, wiirde in der Kirche unserer Zeit mehr Schaden als
Nutzen stiften.

Das gilt in weit groflerem Maf fiir die Probleme, die jenseits der Grenzen der
Kirche aufgebrochen sind. Die Aufldsung der geschlossenen konfessionellen Riume,
das Entstehen eines modernen Atheismus innerhalb der alten christlichen Gebiete,
die Entwicklung einer autonomen weltlichen Kultur, die Sikularisierung vieler
urspriinglich christlicher Werte, der Aufstieg der nichteuropiischen Volker, der
Eintritt der alten nichtchristlichen Religionen in die eine Welt: Das alles hat unsere
Welt so grundlegend verindert, daff die Kirche nach neuen Wegen fiir die Ver-
kiindigung ihrer Botschaft suchen muf. In einer Zeit, da es Nichtchristen und auch
Nichtkatholiken nur jenseits der Riume gab, in denen die Kirche allein mit sich
selbst lebte und in denen die christlichen Wahrheiten das gesamte Leben in allen
Bereichen bestimmten, konnte und muflte sich die Kirche hauptsichlich mit inner-
kirchlichen Problemen beschiftigen und sie durch klare Lehrentscheidungen 15sen.
Heute steht sie vor Fragen kaum mehr vergleichbaren Ausmafles. Es geht jetzt
darum, in einer nicht mehr oder noch nicht christlichen Welt die Botschaft des Heils
so zu verkiindigen, daf sie das Verstindnis der Menschen findet, die mitten unter
den Christen leben und doch den Werten des christlichen Glaubens fremd gegen-
iiberstehen. Heute, wo nicht der eine oder andere Lehrsatz, sondern die Glaubens-
fahigkeit selbst in Frage steht, geht es nicht mehr nur um die Losung innerkirch-
licher Probleme oder um die Entscheidung iiber Einzelfragen des christlichen Le-
bens. ,,Es handelt sich um die Substanz des menschlichen und christlichen Denkens
und Lebens, deren iiberzeitliche Treuhinderin und Lehrerin die Kirche ist, und die
wieder zur Geltung und zum Leuchten gebracht werden muf.“15

In dieser Lage miissen die ehemals erfolgreichen Methoden versagen. Die Ge-
schichte der letzten 150 Jahre bietet geniigend Beispiele, wie das mahnende Wort
der Kirche auch unter den Gliubigen selbst fast wirkungslos verhallte. Der Ab-
wehrkampf gegen die Krifte der modernen Welt konnte deren Siegeszug nicht auf-
halten. Ideen, die man mit aller Kraft zu widerlegen und von den Gliubigen fern-
zuhalten suchte, beherrschen heute das geistige Leben der Gegenwart und dringen
auch in das Innere der Kirche ein, ohne dafl wir geniigend darauf vorbereitet wi-
ren. Nichts konnte deutlicher die Wirkungslosigkeit von bloflen Verurteilungen
und Widerlegungen in unserer Zeit dartun. Was niitzte es auch, wenn die Kirche —

" Das zeigt am Beispiel des Modernismus: M. GALLI, Das Konzil und die Bewegung des Modernismus, in:
Klerusblate 43 (1963) 266 f.

1% Johannes XXIII. an die Mitglieder der Vorbereitungskommissionen am 14. 11, 1960: Herder-Korrespondenz 15
(1960/61) 167.

42



Die pastorale Zielsetzung des Konzils

wie es in einem inzwischen entfallenen Konzilsschema geplant war—einen atheisti-
schen Existentialismus oder den weitverbreiteten Relativismus aller Werte ver-
urteilte? Sie wiirde nur eine abstrakte Norm aufstellen, aber es wire keinem ge-
holfen, weder dem gldubigen Christen, der nach dem Sinn so méchtiger Bewegun-
gen fragt — zumal er manche ihrer Vertreter als aufrichtige, glitige und wahrhaft
selbstlose Menschen kennen und schitzen gelernt hat—, noch denen, die mit solchen
Verurteilungen gemeint sind, weil sie dem Wort der Kirche ohnedies fremd gegen-
iiberstehen. Und die Gliubigen nur vor solchen Gefahren hiiten zu wollen, hat in
dem Augenblick keinen Sinn mehr, da diese Gefahren fast so allgegenwiirtig sind
wie die Luft, die wir atmen, und da das erwachte Bewufltsein von der Eigenver-
antwortlichkeit der einzelnen sich nicht mehr einfach fithren lif8t, sondern durch
positives Aufweisen der Griinde iiberzeugt sein will.

Diese Lage stand dem Papst und dem Konzil vor Augen, als die Entscheidung
gegen die Abwehrhaltung der letzten Jahrhunderte und fiir eine neue pastorale
Offenheit fiel. Heute, wo sich die Kirche in neuer Reinheit als das heilige Volk
Gottes und als ,liebende, giitige und geduldige Mutter aller® erweisen muf}, will
sie die versshnende und trostende Kraft der Wahrheit sichtbar werden lassen. Sie
will in die geistige Welt der Menschen, zu denen sie gesandt ist, eingehen und ihre
Weltsicht zu verstehen suchen, um dann die Botschaft von Jesus Christus als die
letzte Antwort auf alle Fragen und als die wahre Erfiillung alles menschlichen
Strebens aufscheinen zu lassen. Auch dort, wo die Kirche auf irrige Anschauungen
trifft, wird sie von diesem Willen zum Verstehen nicht ablassen. Denn in allen,
auch den schwersten und verhingnisvollsten Irrtiimern steckt eine Frage, die noch
nicht ihre Antwort gefunden hat. Uberall sind berechtigte Anliegen und tiefe,
wenn auch oft verkiimmerte oder irregeleitete Einsichten verborgen. Diese Einsich-
ten miissen gesehen, jene Fragen gehort werden. Die Kirche des Zweiten Vatika-
nischen Konzils will nicht von oben herab dozieren und belehren. Sie hat sich fiir
die Haltung des Gesprichs entschieden. Das Gesprich nimmt den anderen mit sei-
nen Noten und Fragen ernst. Es ist nicht die Haltung des Angstlichen, der iiberall
Gefahren wittert und sich in furchtsamer Strenge abzuschliefen sucht. Es ist die
Bereitschaft, aus sich herauszugehen und sich in die Welt des anderen zu begeben.
Es ist der Wille, das Gute zu suchen und anzuerkennen, um dann von innen her,
durch die Stirkung des Guten, die Wunden zu heilen und das Bése zu tiberwinden.
In dieser Haltung liegt die spezifische Gestalt des pastoralen Lehramtes, die das
Zweite Vatikanum von allen vorhergehenden Konzilien unterscheidet.

Indem sich das Konzil diese Haltung zu eigen machte, hat es eine Entscheidung
getroffen, deren Bedeutung weit iiber die einer bloflen Uberwindung des Anti-
modernismus hinausreicht. Damit wurde nimlich die geistesgeschichtliche Entwick-
lung der Neuzeit, die von der Entdeckung und der Entfaltung der Subjektivitit
des Menschen geprigt ist, vom Lehramt der Kirche aufgenommen. Im Bereich der

43



Wolfgang Seibel

abstrakten Formeln ist alles klar und durdhsichtig. Es 148t sich wahr von falsch
prizis unterscheiden, man kann Grenzen ziehen und jeden Irrtum eindeutig als
solchen bezeichnen und widerlegen. Aber man vergifit dabei allzu leicht, daf§
Ideen immer nur als Ideen von Menschen existieren, die Personen sind und sich
deswegen niemals in eine abstrakte Begrifflichkeit aufldsen lassen. In dem Augen-
blick, da man auf den Menschen blickt und jene Ideen als den Ausdruck seines
Denkens und seines Suchens erkennt, gewinnt die theoretische Auseinandersetzung
eine neue Bedeutung. Denn jetzt geht es nicht mehr nur um das Ja oder Nein zu
abstrakten Ideen, sondern auch um die Fragen und Anliegen eines Menschen, den
man ernst nehmen, achten und lieben mufl. Daher wird sich die Kirche heute in
besonderer Weise darum bemiihen, bei der Ausiibung ihres Lehramtes auch auf die
Anliegen verstindnisvoll einzugehen, die sich in den geistigen Bewegungen der
Zeit immer wieder zu Wort melden.

Mit der Entscheidung fiir die von Papst Johannes XXIII. vorgetragene und
verkorperte Haltung hat die Kirche mit ganz neuer Deutlichkeit sichtbar werden
lassen, dafl im Mittelpunkt ihrer Sendung nicht abstrakte Ideen stehen, sondern
nur der Mensch in der Einmaligkeit seiner personalen Wiirde. ,,Pastoral“ im Sinn
des Zweiten Vatikanums bedeutet, dafl die Wahrheit im Blick auf den konkreten
Menschen und seine Fragen, in der Ehrfurcht vor der Wiirde seiner Person und
in der Anerkennung seines guten Willens verkiindet werden soll. Das heifit mit
anderen Worten, dafl die Liebe nicht zur Wahrheit duflerlich hinzutritt, sondern
die Seele oder, wie es Papst Johannes XXIII. in einer uniibertrefflichen Formulie-
rung sagte, die ,Konigin der Wahrheit ist“1e, '

1 Am Schluff der letzten Generalkongregation am 7. 12. 1962,

44



