Religiose Freiheit und Wandlungen der Gesellschaft

Augustinus Kardinal Bea

Es diirfte in der heutigen Menschheit kaum ein michtigeres Verlangen geben als
das nach Freiheit; und das vielleicht eben deswegen, weil ein so grofler Teil der
Menschheit noch immer hart um dieses hohe Gut kimpfen mufl. Ist nicht der beste
Beweis dafiir der Jubel, mit dem das Rundschreiben Johannes’ XXIII. ,Pacem in
terris“ aufgenommen worden ist? Neben der Friedenssehnsucht spielte dabei vor
allem die Freude mit, dafl hier in einem feierlichen Schriftstiick die wesentlichen
Rechte der menschlichen Person bestitigt und der Wert der ,,Allgemeinen Erkla-
rung der Menschenrechte“ substantiell anerkannt wurde!. Die Zeitnihe des The-
mas ist noch gewachsen, seitdem die grofle Versammlung der katholischen Gesamt-
kirche sich in den Sitzungen, die am 4. Dezember 1963 zu Ende gingen, damit be-
faflt hat.

Gleichzeitig empfinden immer mehr gebildete Katholiken die zwingende Not-
wendigkeit, sich iiber die ,religidse Freiheit“ ein klares und festes Urteil zu bilden.

Unser Thema ist alles andere als einfach und leicht. Wenn ich das sage, denke
ich nicht so sehr an den zweiten Teil, ndmlich an das, was die Funktion der reli-
giosen Freiheit in den Umbildungen der Gesellschaft betrifft — als vielmehr an
den Begriff der religiosen Freiheit selbst, an seine Grundbestandteile, an seine
genaue Ausformung in der verwickelten Vielheit der konkreten Fille, die uns be-
gegnen. Deswegen halte ich es fiir angebracht, unsere ganze Aufmerksamkeit der
Anstrengung zu widmen, den Begriff der religisen Freiheit herauszuarbeiten, ab-
zuzeichnen und genau zu bestimmen. Die Beziehungen zwischen dieser Freiheit
und den sozialen Verinderungen werden dabei nur in den Schluffolgerungen er-
wihnt. Da ich zu katholischen Juristen spreche, ist es natiirlich, daf} ich nicht dabei
verweile, alles das vorzutragen, was die christliche Philosophie zur Sache sagt. Ich
werde vielmehr suchen, das, was der katholische Glaube lehrt, vorzulegen, wobei
ich mich in besonderer Weise auf das beziche, was das oberste Lehramt der Kirche

gesagt hat.

Dieser Artikel ist der (leicht gekiirzte) Abdruck eines Vortrags, den Se. Eminenz Kardinal Bea als Einleitung zum
X1V. NationalkongreR der Vereinigung katholischer Juristen Italiens (13.~15. Dezember 1963) in Rom gehalten hat.
Das Thema des Kongresses lautete: Religise Freiheit und Wandlungen der Gesellschaft, Der Vortrag ist nicht zuletzt
im Hinblik auf die 2. Sitzungsperiode des II. Vartikanischen Konzils bedeutsam, auf der das gleiche Thema zur
Sprache kam.

1 vgl. AAS 55 (1963) 295 f.

21 Stimmen 173, 5 321



Augustinus Kardinal Bea

Die ,Freiheit® in der Lehre des Apostels Paulus

Womit konnten wir die Behandlung des Stoffes besser beginnen, als mit der
Lehre des Volkerapostels, den man mit gutem Recht Herold und auch Held der
Freiheit nennen kann®. Die Freiheit des Christen ist tatsdchlich eines der gewal-
tigsten Themen seiner Briefe und eines der hauptsichlichsten Ziele, fiir das er ge-
kimpft hat — man kann sagen, wihrend seines ganzen bewegten apostolischen
Lebens. War es doch dieser Kampf, der ihm jene Gegner erweckte, denen er (wenn
auch nicht ausschliefllich) viele Verfolgungen und lange Kerkerjahre zu danken
hatte. ,Denn ihr, liebe Briider®, so schreibt er den Galatern, ,seid zur Freiheit
berufen! Miflbraucht aber die Freiheit nicht zu einem Vorwand fiir fleischliches
Geliist; dienet vielmehr einander in der Liebe des Geistes. Denn das ganze Gesetz
ist in dem einen Wort erfiillt: Du sollst deinen Nichsten lieben wie dich selbst®
(Gal 5,13 £.).

Das ist seine Botschaft. Sie zeigt zugleich die besondere Seite der Freiheit, fiir
die Paulus gekimp#t hat. Es ist nicht genau diejenige, an die wir heute und hier
denken. Wir verbinden mit dem Begriff der Freiheit der menschlichen Person vor
allem, daf sie frei sei von duflerem Zwang jeder Art: von seiten anderer Menschen
und der Gesellschaft. Paulus dagegen dachte an die Befreiung des Menschen von
der Knechtschaft der niederen Leidenschaften, der Siinde; einer Knechtschaft, die
er in jenen zwar bekannten, aber doch stets eindrucksvollen Worten beschreibt,
die klingen wie ein Schrei dessen, der unter dem Druck eines schweren Joches
seufzt: , Was ich wirke, kenne ich nicht; tue ich doch nicht das, was ich will, son-
dern ich tue, was ich hasse . . . Ich finde also, indem ich das Gute tun will, das Ge-
setz in mir, dafl mir das Bose anklebt” (R6m 7, 15. 21).

Als Paulus von der Befreiung redete, dachte er auch an das ,Gesetz“ des Alten
Bundes. Abgesehen davon, dafl es iiber die Maflen verwickelt war durch viele bis
ins einzelne gehende Uberlieferungen und eben so viele nicht weniger genaue Er-
liuterungen der ,Gesetzeslehrer®, hielt dieses Gesetz wie der Sklave, der in den
Patrizierfamilien als Erzieher, Wichter und Begleiter der Kinder wirkte, die
Seelen ununterbrochen unter der Rute der Drohung. ,, Vor der Ankunft des Glau-
bens (in Christus) wurden wir in den Banden des Gesetzes in Gewahrsam gehal-
ten ... (Gal 3, 23). Wie sehr hat sich dann alles verdndert nach der Befreiung
durch Christus! Der Mensch ist zum Adoptivkind Gottes geworden. Er empfing
die Gabe des Geistes, der ihm die Empfindungen des Kindes dem himmlischen
Vater gegeniiber schenkt und ihn leitet. Nunmehr schaut er heiteren Blickes mit
dem Auge des Glaubens zum Vater auf, um aufmerksam jeden Wink und jede
Willensiuferung von ihm aufzunehmen, wobei er sich, wie es sich eben fiir ein
Kind geziemt, von seinem Geiste leiten 138t, der ja auch der Geist Christi ist. Auf
diese Weise befolgt er frei das Gesetz des Geistes.

* Vgl. dazu Augustinus Kard. BEA: San Paolo araldo et eroe della libertd, in: La Civiltd Cattolica (1960) IV, 3-14.

522



Religiose Freibeit und Wandlungen der Gesellschaft

Das ist die Freiheitsidee, die der hl. Paulus vertritt. Wer konnte leugnen, daf}
in ihr das wirkliche Wesen der Freiheit der menschlichen Person bestimmt worden
ist, der Endpunkt, auf den hin notwendig alle Befreiungen konvergieren miissen?
Es handelt sich um eine Freiheit, die nicht deswegen geschaffen worden ist, damit
der Mensch sich in die eigene schmalbriistige Ichsucht einschlieffe, sondern damit
er sich aus eigenem Antrieb und véllig, mit seinem ganzen Sein, der Wahrheit, der
Gerechtigkeit, dem Mitmenschen und Gott hingebe. Und dieses Letzte ist notwen-
dig das Endziel auch jener Freiheit, die wir neuzeitlichen Menschen vor allem
vor Augen haben.

Wir reden hier also von Freiheit im Sinn der freien und vollen Hingabe an die
Wahrheit, an die Gerechtigkeit, an die Liebe und damit an Gott selbst.

Die theologische Bedeutung der ,Freiheit®
des Menschen

Diese Definition zeigt zugleich, daf} die Freiheit aus zwei Elementen besteht und
dafl der Mensch immer in Gefahr ist, eines davon zu unterstreichen und das andere
zu vernachldssigen.

Auch der bereits angezogene Text des hl. Paulus macht uns auf diese Gefahr
aufmerksam. Er ruft aus: ,, Ihr seid berufen zur Freiheit®; aber sofort beeilt er sich
anzumerken: ,,Beniitzt diese Freiheit nicht als Vorwand fiir fleischliches Geliiste.“
Unter den Worten ,Geliiste des Fleisches® versteht er, wie er selbst im Text-
zusammenhang erklirt, nicht nur Unzucht, Unkeuschheit und Ziigellosigkeit, son-
dern auch ,,Abgdtterei, Zauberei, Feindschaft, Hader, Eifersucht, Zorn, Rinke,
Spaltungen, Parteiungen, Neid, Trunkenheit, Schlemmerei und dergleichen® (vgl.
Gal 5, 19 ff.). Wir sehen, welch tiefer Menschenkenner der Apostel ist! Im gleichen
Augenblick, in dem er feierlich die Freiheit verkiindet, trigt er Sorge, auf die Ge-
fahr hinzuweisen, dafl die Freiheit zum Vorwand diene, dem Niedrigen, Un-
geordneten und Bosen im Menschen zu willfahren, und daff der Mensch, indem
er die Freiheit mifiversteht, einer neuen Sklaverei verfalle. Wie oft ist es in der
Geschichte leider geschehen, dafl die paulinische Bejahung der Freiheit, die uns in
Christus geschenkt ist, entstellt wurde, um jede Art des Aufstandes gegen das Ge-
setz, jede Art der Nachsicht gegen die Instinkte zu rechtfertigen! Und auf diese
Weise wurde das Hochste im Menschen, die Vernunft und der freie Wille, den
Leidenschaften unterworfen, die ihn fortreiflen, dafl er tut, was er selbst nicht
mdchte, ja, was er verabscheut. In andern Fillen hat man im Namen der Freiheit
eben diese menschlichen Fahigkeiten ihres edelsten Zieles beraubt: der Wahrheit,
der Gerechtigkeit und Gott zu dienen. Sie wurden so weit entleert und erniedrigt,
daf sie Sklaven der Willkiir, der Laune und einer selbstsiichtigen Abschliefung
gegen die Welt wurden.

Jede Bejahung der Freiheit mufl unbedingt beide Wesensbestandtelle vor Augen
haben: das erste ist die ebenso adelige wie furchtbare Fahigkeit des Menschen,

21% 323



Augustinus Kardinal Bea

Herr seiner eigenen Handlungen zu sein und so seine eigene Personlichkeit durch
bewufite und freie Akte nach und nach aufzubauen. Diese Akte werden dann, und
zwar endgiiltig, auch sein jenseitiges Schicksal bestimmen.

Der zweite Wesensbestandteil besteht darin, dafl die Ausiibung jener Herrschaft
iiber die eigenen Handlungen keine Willkiir ist und keine Willkiir sein kann. Sie
hat vielmehr ihr Gesetz in der Wirklichkeit der Natur des Menschen selbst, die
nach Gottes Bild geschaffen ist, und deswegen letztlich im Gesetz Gottes, der den
Menschen erschaffen hat. Anders gesagt: die Ausiibung der Herrschaft iiber die
eigenen Handlungen durch die menschliche Person steht unter dem moralischen
Gesetz, das in der Menschennatur selbst und letztlich in Gott dem Schipfer be-
griindet ist. Dieses zweite Wesenselement meint Paulus, wenn er von dem Gesetz
spricht, das ins menschliche Herz eingeschrieben ist. Auch wo das Gesetz von kei-
ner gottlichen Offenbarung iiberliefert worden ist, tut der Mensch, wenn er dem
,natiirlichen Licht“, das sein Gewissen erleuchtet, folgt (vgl. Rom 2, 14 £.), das,
was Gott will. Das Gewissen ist die Norm, die jeden Menschen leitet. Wenn es
richtig gebildet ist, ist es nichts anderes als Gottes Stimme, des Schopfers und Ge-
setzgebers. Entzieht sich aber der Mensch diesem Gesetz, dann miffachtet er, was
er an hochstem Adel und echter Menschlichkeit in sich trigt und was ihn zum
Bilde Gottes macht.

Mit dem Gesagten wird jede Art von theoretischem, moralischem und religio-
sem Relativismus ausgeschlossen.

Wenn man dieses Gesetz bejaht, mufl man sich jedoch davor hiiten, es wie ein
physisches Gesetz aufzufassen. Nein! hier geht es um ein Gesetz, das der Mensch
so befolgen mufl, daf er es bewuft und frei iibernimmt. Die Wahrheit und das
Gesetz Gottes sind zu erhaben, als dal wir uns damit begniigen konnten, sie mit
der geistigen Haltung von Sklaven aufzunehmen, d.h. gezwungen. Sie miissen
vielmehr um ihrer selbst willen angenommen werden; weil sie in ihrer Grofie er-
kannt sind. Daraus ergibt sich, daB es die allererste und wichtigste Pflicht des Men-
schen ist, sich zu bemiihen, jene Wirklichkeit, die sein Gesetz ist, ganz zu erkennen.
Er muf also frohgemut und mit beflissener Leidenschaft die Wahrheit suchen, die
Unwissenheit und den Irrtum iiberwinden und jede Moglichkeit fiir moralische
und religitse Unterweisung suchen. ‘

Um der Stimme des Gewissens frei folgen zu kdnnen, mufl man das wertvolle
Geschenk der Freiheit gegen die tausenderlei Feinde abschirmen, die ihm nach-
stellen und auf die wir bereits hingewiesen haben, als vom hl. Paulus die Rede
war. Genau gesagt, wir miissen jenes Gut verteidigen gegen eine ganze Welt inne-
rer Krifte, die als Folge der Erbsiinde hiufig ungeordnet, ziigellos und rebellisch
sind und den Mensch zu personlichem stillschweigendem Einverstindnis und Nach-
geben verleiten und ihn mehr und mehr hindern, das Gute zu tun, das er liebt und
vollbringen mdchte. Statt dessen bewegen sie ihn dazu, zu tun, was er verabscheuen
muf, das Bose (vgl. Rom 7, 15).

324



Religidse Freibeit und T-%ndlungen der Ge;el[sckaﬂ

Dies ist die Auffassung von Freiheit in ihrer unversehrten Ganzheit. Beide die
menschliche Freiheit konstituierenden Elemente, die Herrschaft iiber die eigenen
Akte und das Gesetz, das aus der Menschennatur selbst stammt, sind gleicher-
maflen wesentlich. Wer das eine oder das andere iibersehen wollte, wiirde so oder
so die Menschenwiirde selbst in Frage stellen und aus dem Menschen entweder
einen Sklaven der niedren Instinkte oder einen Ungliicklichen machen, der sich
selbstsiichtig in die engen Grenzen seines eigenen Ichs einschlief3t und sich von der
Willkiir und der Laune beherrschen lifit. Oder er wire zwar Diener des Gesetzes,
das er hinnimmt, ja, aber eben mit knechtischer Gesinnung und nicht bewuft und
frei. In diesem Sinn achtet die Kirche, wie es der Patriarch von Venedig, Kardinal
Urbani, bei der 400-Jahrfeier des Trienter Konzils in Gegenwart des Papstes und
der zweiten vatikanischen Kirchenversammlung ausgesprochen hat, in hochstem
Mafe die Gewissensfreiheit®.

Der Inhalt der ,religiosen Freiheit®
nach der Lehre der Kirche

Die religiose Freiheit ist nichts anderes als die Gewissensfreiheit in Sachen der
Religion. Leo XIII., der grofle Verfechter der menschlichen Freiheit, definiert sie
als das Recht des Menschen, den Willen Gottes und seine Gebote nach dem Urteil
des eigenen Gewissens gianzlich ungehindert zu erfiillen®. Man beachte die klaren
Ausdriicke: ,Den Willen Gottes erfiillen® und ,ginzlich ungehindert®, die aufs
neue die beiden Wesenselemente der menschlichen Freiheit anzeigen: Herr seiner
selbst zu sein, aber nicht um der eigenen Laune zu folgen oder sich in sich selbst
zu verschlieflen, sondern um den Willen Gottes zu erfiillen und seinen Geboten
zu gehorchen. Der Papst fiigt bei: ,Diese wahre und der Kinder Gottes wiirdige
Freiheit, welche die Wiirde des Menschen beschiitzt, ist stirker als irgendeine Ge-
walttitigkeit und Schmihung; die Kirche liebt sie und hilt sie stets in besonderer
Weise wert.“ 5

Die religiose Freiheit dringt um so mehr, als sie sich auf das bezieht, was in der
menschlichen Person das Heiligste und Unantastbarste ist, d. h. ihre Beziehungen
zu Gott. Er ist ihr Schépfer und ihr hochstes Gut und das letzte Ziel ihres Daseins.
Wir haben oben gesagt, dafl sich aus der Gewissensfreiheit die ernste Verpflichtung
ergibt, sich um die Kenntnis der Pflichten zu bemiihen. Wir wenden das nun auf
die religiose Freiheit an, d. h. auf die Freiheit des Menschen in seinen Pflichten Gott
gegeniiber. Dabei brauchen wir nur noch beizufiigen: Steht die Tatsache einmal
fest, daf Gott sich dem Menschen, sei es im Alten Bund, sei es in Jesus Christus
geoffenbart und dafd er die Kirche gestiftet und beauftragt hat, in der Weitergabe

3 Vgl. Osservatore Romano, 4. Dez. 1963, 4.
4 So in dem Rundschreiben ,Libertas praestantissimum® vom 20. Juni 1888, vgl. ASS, 20 (1887-1888) 608.
® Ebd,

325



Augustinus Kardinal Bea

dieser Offenbarung an die Menschen fortzufahren, so ergibt sich daraus fiir den
Menschen die ernste Verpflichtung, die Offenbarung kennenzulernen und dem
Anruf der Kirche Gehor zu schenken.

Was lehrt nun die Kirche iiber das Recht des Menschen auf religiose Freiheit?
Vor allem sei vermerkt, in welcher Weise die Dokumente zu lesen und auszulegen
sind, welche von der kirchlichen Autoritit in dieser Sache ausgegangen sind. Nicht
nur mufl man die beiden genannten Wesenselemente der Freiheit vor Augen
haben, sondern auch den historischen Zusammenhang, in dem diese Dokumente
entstanden sind. Vor allem aber ist es wichtig zu sehen, auf welche Lehrsysteme
die in den einzelnen Dokumenten enthaltenen Ausdriicke sich beziehen, welches
der zwei Elemente der Freiheit in jenen Systemen gegebenenfalls geleugnet oder
mifverstanden worden ist und welches von ihnen demnach vom obersten Lehramt
der Kirche neu bestitigt wird.

Nachfolgend ein hochst einleuchtendes Beispiel. Pius IX. sagte einmal, dafl die
These von der ,Gewissensfreiheit® ein ,, Wahnsinn® sei®. Der Ausdruck ist sicher
verwirrend. Und doch, schaut man aufmerksam auf den theoretischen und ge-
schichtlichen Zusammenhang, so entdeckt man einen wohlberechtigten Sinn. Der
Papst wollte mit jenen Worten eine Auffassung der Gewissensfreiheit brandmar-
ken, die das Gewissen als uneingeschrinkt frei von jedweder Bindung an das Ge-
setz Gottes betrachtete’. Und das wire tatsichlich ein ,, Wahnsinn®.

Aus demselben Grund bemerkte Pius XI., dafl der Begriff ,Gewissensfreiheit®
(Freiheit des Gewissens) zweideutig ist, und zog es vor, von ,Freiheit der Gewis-
sen® zu reden®. Im iibrigen pflegte schon Leo XIII. zwischen ,willkiirlicher® und
»wahrer Freiheit“ zu unterscheiden. Es ist ganz klar, so hatte er gesagt, wenn man
die Gewissensfreiheit so versteht, dafl der Mensch Gott verehren diirfe, in welcher
Form es ihm besser pafit, oder ihn auch nicht zu verehren brauche, dann ist eine
solche Freiheit als absurd anzusehen. Der Papst hatte jedoch dazu bemerkt, dafl
der Ausdruck sehr wohl auch in dem Sinn verstanden werden konne, dafl der
Mensch im biirgerlichen Gemeinwesen das Recht haben miisse, den Willen Gottes
zu erfiillen und seinen Geboten zu gehorchen, wie es ihm sein eigenes Gewissen
vorschreibt, ohne daran gehindert zu werden. Und er bemerkt, dafl der Begriff
»Gewissensfreiheit® in diesem zweiten Sinn verstanden eine unbestreitbare Wahr-
heit ausdriickt®.

Ein anderes Beispiel. In Zeiten, die uns niher stehen, stellte sich das Problem
der religidsen Freiheit dem obersten Lehramt in anderer Gestalt. Die Kirche be-
fand sich nicht mehr Systemen gegeniiber, die die Freiheit in dem Sinn leugneten,
daf sie jegliche moralische und religidse Bindung ablehnten. Sie hatte es vielmehr

® Lateinisch: ,deliramentum®, so in dem Rundschreiben Quanta cwra, in: ASS, 3 (1867—1868) 162.
? Vgl. auch die Propositio Nr. 3 des Syllabus, Denzinger-Schénmetzer 2903,

8 Lettera Apostolica: Non abbiamo bisogno vom 29. Juni 1931: AAS 23 (1931) 301 f.

% Rundschreiben Libertas praestantissimum 3.a.0.

326



Religicse Freibeit und Wandlungen der Gesellschaft

mit totalitiren Staatsformen zu tun, die auf verschiedene Weise und oft in
driickendster Form das Recht der Menschen, ihre Pflichten gegen Gott zu erfiillen,
und das Recht der Christen, ihren Pflichten als Kinder der Kirche nachzukommen,
einschrinkten, sofern sie nicht geradezu darauf ausgingen, jede Religion aus den
Menschenherzen zu reifien.

Diesen Angriffen auf die religiose Freiheit nun setzte die Kirche ihre unumstofi-
liche Erkldrung entgegen, dafl die religitse Freiheit ein unveriuflerliches und un-
verjahrbares Recht der Person ist. In dem Rundschreiben ,Mit brennender Sorge*
iiber den Nationalsozialismus erklirte Pius XI.: ,Der gliubige Mensch hat ein
unverlierbares Recht, seinen Glauben zu bekennen und in den ihm gemifien For-
men zu betitigen. Gesetze, die das Bekenntnis und die Betitigung dieses Glaubens
unterdriicken oder erschweren, stehen in Widerspruch mit einem Naturgesetz.“ 1
In einer seiner Rundfunkbotschaften {iber die Neuordnung der Welt reihte
Pius XII. unter die ,,Grundrechte der Person® auch das Recht auf die private und
offentliche Gottesverehrung ein, die karitativ-religiose Betitigung einbegriffen't,
Johannes XXIII. geht von dem gleichen Standpunkt aus, wenn er in seinem Rund-
schreiben ,Pacem in terris“ erklirt, daf unter die Menschenrechte auch die gezihlt
werden miisse, dafl der Mensch ,,Gott nach der rechten Norm des Gewissens ver-
ehren“ und die Religion privat und offentlich bekennen diirfe!2.

Damit ist auch schon der Umfang der religiosen Freiheit unterstrichen. Es han-
delt sich nicht nur um das Recht der Meinungsfreiheit in religiosen Dingen, auch
nicht nur um das Recht, die Riten der eigenen Religion zu vollziehen, sondern um
das Recht des Menschen, nach dem Urteil des eigenen Gewissens alle ihm obliegen-
den Pflichten gegen Gott einzuhalten und die Gottesverehrung auch duflerlich, sei
es als einzelner, sei es in Gemeinschaft, auszuiiben. Dieser Umfang der Freiheit
wird von der Natur des Menschen selbst unabdingbar gefordert. Denn der Mensch
ist weder reiner Geist, noch ein blofles Individuum, sondern ein Wesen, das dazu
geschaffen ist, in Gemeinschaft mit anderen zu leben und zu wirken. Die einzige
Grenze, die diese Freiheit zuldfit, auch sie ein Ausflufl der sozialen Natur des Men-
schen, besteht im Gemeinwohl. Die Ausiibung der Freiheit darf die sicheren Rechte
anderer Menschen nicht verletzen, handle es sich nun um einzelne oder um die
Gesellschaft. Es ist in der Tat unzulissig anzunehmen, dafl aus der gleichen Men-
schennatur, wenn man sie als Ganzheit nimmt, zugleich auf der einen Seite die
Gesellschaftlichkeit und die Neigung, friedlich in Gemeinschaft zusammenzuleben,
entspringen, und auf der anderen Seite Pflichten und Rechte, die das Zusammen-
leben zerstoren. Es ist deswegen natiirlich, dafl sich dieses ,Gemeinwohl® in der
konkreten Wirklichkeit in verschiedener Weise darstellt. Die Weise wird anders
sein in einer Gesellschaft, die véllig gleichartig ist — wenn es tiberhaupt eine solche

1 AAS 29 (1937), 160.
1 Rundfunkbotschaft zu Weibnachten 1942 (24. Dez.) AAS 35 (1943) 19. 12 AAS 55 (1963) 260 f.

327



" Augustinus Kardinal Bea

Gesellschaft gibt oder gegeben hat —, und anders in einer pluralistischen Gesell-
schaft. Und das aus dem einfachen Grund, weil die Moglichkeit des Widerstreites
zwischen den Rechten der Menschen verschieden ist, je nachdem sie eingestellt und
gesinnt sind.

Der religitsen Freiheit, wie jedem andern Recht, entspricht eine Pflicht. Sie be-
steht darin, dafl der einzelne Mensch und im besonderen das politische Gemein-
wesen diese Freiheit achtet und schiitzt. Es ist in der Tat eine der hauptsichlichsten
Aufgaben der 6ffentlichen Gewalt, dafiir zu sorgen, dafl die Rechte jedes einzelnen
und aller zusammen anerkannt und gesichert sind. Sie mufl dabei zwischen ihnen
so ausgleichend wirken, daf jeder Biirger auf bestmogliche Weise seine eigenen
Obliegenheiten erfiillen kann'®,

Die religiose Freiheit des in gutem GlaubenIrrenden

Die Anerkennung und der Schutz des Rechtes der Biirger auf religiose Freiheit
durch den Staat ist vielleicht eines der schwierigsten Probleme in Theorie und Pra-
xis. Das Problem liegt darin, daf} die religiose Freiheit das Recht umschliefit, den
Glauben nach auflen zu verkiinden und ihn auch 6ffentlich zu bekennen. Da es
nun menschlich ist zu irren — eine Folge der Erbsiinde, die leicht feststellbar ist,
wenn man die Geschichte der Menschheit betrachtet — ersteht die Frage: Behile
jemand, der in religiosen Fragen irrt, noch das uneingeschrinkte Recht, seinen Irr-
glauben 6ffentlich zu bekennen und zu verkiinden?

Es ist leicht einzusehen, daf sich diese Frage nicht auf den bezieht, der mala
fide irrt, d. h. auf den, der sich freiwillig der Wahrheit und den sich daraus er-
gebenden sittlichen Verpflichtungen verschlieft. Das gilt auch von dem, der es aus
Trigheit oder dhnlichen Griinden unterlift, sich zu erkundigen und sich belehren
zu lassen, wenn ihm das tatsichlich moglich wire. Wollte man grundsitzlich auch
dem, der sich boswillig der Wahrheit verschliefit, das Recht einrdumen zu irren,
so liefe das darauf hinaus, dem sittlichen Ubel die Existenzberechtigung zuzuer-
kennen und seine Ausbreitung zu erlauben. (Nebenbei sei hier bemerkt, dafl kon-
kret keine menschliche Autoritit imstande ist und daher auch nicht das Recht hat,
»in foro externo® iiber die innere Aufrichtigkeit oder Unaufrichtigkeit eines Men-
schen zu urteilen.)

Was aber soll man von dem sagen, der guten Glaubens in einen uniiberwind-
lichen Irrtum verwickelt ist, d. h. also von dem, der alles getan hat, was er tun
konnte, um sich zu unterrichten und sein Gewissen richtig zu bilden, und dem es
dennoch nicht gelungen ist, sich von seinem Irrtum zu befreien? Erwidert man,
dafd ein solcher tatsiichlich das Recht auf Religionsfreiheit behilt, so ist zu fragen:
Wie kann es je ein Recht geben, den Irrtum frei zu verkiinden und Unrecht zu tun,

1 Vgl Pius’ XI1. Rundfunkbotschaft vom 1. Juni 1941 AAS 33 (1941) 24

328



Religigse Freibeit und Wandlungen der Gesellschaft

wo doch'das Recht und die Freiheit auf das Gute zielen? Werden daraus nicht
schwere Ubelstinde folgen, wie die Verletzung der Rechte anderer und der Gesell-
schaft und vielleicht sogar der Kampf aller gegen alle?

Als Antwort darauf sei auf die Rede Pius” XII. {iber die Toleranz hingewiesen:
» Was nicht der Wahrheit und dem Sittengesetz entspricht, hat objektiv kein Recht
auf Dasein, Propaganda und Betitigung“ !, Dazu ist jedoch zu bemerken, dafl
der Papst von der objektiven Sachlage und abstrakt spricht. Tatsdchlich gebraucht
er hier den Ausdruck ,objektiv® und das Fiirwort , was“. Er spricht also nicht von
Menschen, und nur Menschen konnen Rechtssubjekte sein. Sinn und Zweck des
vom Papst angefiihrten Grundsatzes ist nicht, das Recht der in gutem Glauben
irrenden Person zu leugnen, sondern festzustellen, daf keine menschliche Autori-
tit einen ,positiven Befehl® oder eine ,positive Ermichtigung’ erteilen kann, ,zu
lehren oder zu tun, was der religissen Wahrheit oder dem sittlich Guten wider-
spricht, (Hierzu erklirt Pius XIL.: ,Ein Befehl oder eine Ermichtigung solcher
Art hitte keine verpflichtende Kraft und bliebe unwirksam. Keine Autoritit kann
sie geben, denn es ist gegen die Natur, den Geist und den Willen des Menschen
zum Bosen und zum Irrtum zu verpflichten oder beides als gleichgiiltig zu betrach-
ten. Nicht einmal Gott kinnte einen solchen positiven Befehl oder eine solche kon-
krete Ermichtigung geben, da sie im Widerspruch zu seiner absoluten Wahrhaftig-
keit und Heiligkeit stiinden.“ %)

Der Papst spricht also nicht einfach von einer Erlaubnis, sondern von einer
»positiven Erlaubnis*. Sicher kann niemand positiv das erlauben, wassich gegen die
Wahrheit oder das sittlich Gute richtet. Wir betonen ,,positiv erlauben, d.h. etwas
erlauben und dazu einfach erkliren, es sei recht und erlaubt. Etwas anderes ist, was
wir eine ,negative® Erlaubnis nennen mdochten, d. h. ein Nichtverhindern des Irr-
tums und des Ubels. Diese letztgenannte Haltung kann nach einer ausdriicklichen
Erklirung des Papstes unter gewissen Bedingungen gerechtfertigt sein: ,Nicht
durch staatliche Gesetze und Zwangsmafinahmen einzugreifen, kann trotzdem im
Interesse eines hoheren und umfassenderen Gutes gerechtfertigt sein.“ 6.

Der Papst leitet also vom Prinzip der Toleranz nicht das Recht ab, dem im
gutem Glauben Irrenden die Religionsfreiheit zu verweigern, ganz im Gegenteil:
Pius XII. hat zehn Jahre zuvor in seiner oben angefithrten Ansprache allgemein und
unbedingt festgestellt, dafl ,das Recht der offentlichen und privaten Anbetung Got-
tes® zu ,,den Grundrechten der Person gehort“!?. Der Papst hatte dabei offensichtlich
den Fall eines mit gutem Gewissen geiibten Kultes im Auge. (Sonst konnte nicht
von einem wirklichen Kult die Rede sein.) Dariiber spricht der Papst ganz allge-
mein, und er stellt keineswegs die Bedingung ,vorausgesetzt, es handelt sich um

W Ansprache an den Verband der kath. Juristen Italiens am 6. Dez. 1953 AAS 45 (1953) 794-802,
1 Ebd, 18 Ebd. 11 Weibnachtsbotschaff 1942 AAS 35-(1943) 19.

329



Augustinus Kardinal Bea

einen Kult, der der Wahrheit entspricht“. Er hitte dieses Element unbedingt nen-
nen miissen, wenn er gemeint hitte, es sei Bedingung fiir die Religionsfreiheit.

Papst Johannes hilt die gleiche Linie, wenn er in dem oben genannten Text des
Rundschreibens ,Pacem in terris“ unter den Menschenrechten jenes aufzihlt, Gott
zu ehren ,nach der rechten Norm des Gewissens® (conscientiae suae)'®. Mit
dem Wort ,,suae” unterstreicht der Papst, dafy eine Gottesverchrung nach der Ein-
gebung des rechten Gewissens jedes einzelnen auch in dem Falle gemeint ist, in
dem das Gewissen zwar objektiv irrt, der Irrtum aber subjektiv uniiberwindlich
ist. Weiter erklart der Papst in dem gleichen Rundschreiben: ,Man mufl dabei
immer unterscheiden zwischen dem Irrtum und dem Irrenden, auch wenn es sich
um Menschen handelt, die im Irrtum oder in ungeniigender Kenntnis iiber Dinge
befangen sind, die mit religids-sittlichen Werten zusammenhingen. Denn der dem
Irrtum Verfallene hort nicht auf, Mensch zu sein, und verliert nie seine person-
liche Wiirde, die doch immer geachtet werden muf}. In der Natur des Menschen
geht auch nie die Fihigkeit verloren, sich vom Irrtum freizumachen und den Weg
zur Wahrheit zu suchen. Hierin fehlt dem Menschen auch nie die Hilfe des vor-
sehenden Gottes. Wenn heute also jemand der Klarheit des Glaubens ermangelt
oder in falschen Lehren aufgewachsen ist, kann es sein, daf er spiter, von Gottes
Licht erleuchtet, die Wahrheit annimmt.“ Der Papst fiigt mit groflem pastoralem
Takt hinzu: , Wenn nimlich Gliubige weltlicher Belange wegen mit Menschen in
Verbindung stehen, die iiberhaupt nicht oder nicht richtig an Christus glauben, so
konnen sie ihnen Anlafl oder Antrieb sein, zur Wahrheit zu gelangen.“*®

Wir diirfen noch eine Uberlegung anfiigen: Warum behilt der in gutem Glau-
ben Irrende, wenn nur das Gemeinwohl nicht leidet, Recht auf Religionsfreiheit?
Weil er personlich das Sittengesetz erfiillen will und es auch wirklich erfiillt und
damit den Willen Gotte$, wenn auch nur einschlufliweise und nur so, wie es ihm
konkret moglich ist, d. h. nach dem Urteil seines Gewissens, das er sich nach
besten Kriften gebildet hat, und darum nach einem guten Gewissen, auch wenn
-die Urteile dieses Gewissens objektiv falsch sind. So bleibt also auch im Fall des in
gutem Glauben Irrenden der wesentliche Sinn der dem Menschen gewdhrten Frei-
heit gewahrt®. Bedenkt man die Beschrinktheit und die Schwerfilligkeit des
menschlichen Verstandes und wie leicht sich daraus falsche Erkenntnisse ergeben,
so kann man nur sagen: Wehe, wenn man sich nicht an obiges Prinzip halten
konnte! Wehe, wenn man vom Menschen verlangen wollte, dafl er das ganze Ge-

18 AAS 55 (1963) 260 f. 19 4AS 55 (1963) 299 f.

20 Es ist hier auf die Unterscheidung hinzuweisen zwischen dem, der sich guten Glaubens in einem Irrtum befindet,
und dem, der um seinen Irrtum weifl und trotzdem darin verharrt, der sich also ,mala fide® darin befindet. Dieser
handelt .formaliter® schlecht, d.h. objektiv und subjektiv schlecht. Von ihm kann man nicht sagen, daB er ein
JRedit® habe, seinen Irrtum zu bekennen und zu verbreiten. In seinem Fall kann man nur von ,Toleranz® sprechen,
um deretwillen man seinen Irrtum um eines hoheren und umfassenderen Gutes willen laufen 14Bt. Wer sich jedoch
guten Glaubens in einem uniiberwindlichen Irrtum befindet, handelt, wie die Moralisten sagen, nur ,materialiter”
schlecht, d. h. objektiv verfehlt, subjektiv jedoch gut.

330



Religiése Freibeit und Wandlungen der Gesellschaft

bot Gottes immer objektiv richtig erfiille! Wer konnte da vor dem Urteil Gottes
noch bestehen?

Es kann also keine menschliche Autoritit positiv erlauben, etwas Unrechtes oder
etwas Irriges zu tun oder zu lehren; dadurch wird aber das Recht auf Religions-
freiheit nicht angetastet fiir den, der in gutem Glauben und uniiberwindbar irrt.
Dabei ist vorausgesetzt, dafl die duflere Ausiibung dieses Rechts das Gemeinwohl
nicht gefahrdet. Das heiflt, es diirfen durch diese Ausiibung Gottes Anspriiche auf
die ihm von den Menschen geschuldete Verehrung nicht positiv eingeschrinkt wer-
den oder Rechte einzelner oder der Gesellschaft verletzt werden. Hier gilt die all-
gemeine Regel, wonach jegliches Recht eines einzelnen aufhort, wenn und in dem
Maf, als es die Rechte anderer verletzt.

Papst Johannes XXIII. bemerkt: ,Da man heutzutage annimmt, dafl das Ge-
meinwohl vor allem in der Wahrung der Rechte und der Pflichten der mensch-
lichen Person besteht, mufl dem Staat besonders daran gelegen sein, dafl einerseits
diese Rechte anerkannt, geachtet, auf einander abgestimmt, gesteuert und gefordert
werden und dafl anderseits ein jeder seinen Pflichten leichter nachkommen kann.“?
Unter diesen Voraussetzungen darf man wohl unterstreichen, daf die richtig ver-
standene Religionsfreiheit sicher zu den Menschenrechten gehort und dafl ihre An-
erkennung, ihr Schutz und ihre Forderung durch &ffentliche Organe als wesent-
liche Forderungen des Gemeinwohls betrachtet werden miissen.

Man konnte fragen: Ist dies nicht eine weite Auslegung der Lehre der Kirche?
Und man konnte vielleicht auf die Worte Pius’ XII. aus seiner schon angefiihrten
Ansprache iiber die Toleranz hinweisen, wo er sagt, dafl ,in einigen Fillen®,
»unter gewissen Verhiltnissen® keine Pflicht bestehe, den Irrtum und das Unrecht
zu unterdriicken®. Folgt daraus: Also mit Ausnahme dieser — und man unterstellt
~weniger® — Fille, in denen der Irrtum ,geduldet und nur ,geduldet* werden
konne, mufl man den Irrtum und das Ubel immer unterdriicken? Was soll man zu
diesem Einwand sagen?

Zunichst sei darauf hingewiesen, dafl Pius XII. ein von unserer Frage ganz ver-
schiedenes Problem erortert. Es geht ihm nicht um das Recht auf Freiheit des ein-
zelnen, der guten Glaubens irrt, sondern er fragt, wie sich der Staatsmann gegen-
tiber dem Irrtum und dem Ubel verhalten soll, wobei vom guten Glauben dessen

# Eine weitere Bestitigung fiir diese Ansicht findet sich in der Lehre der katholischen Theologie vom ,Heil der
Ungliubigen®. Diese Lehre besagt, daf jene, die sich in einem uniiberwindlichen Irrtum befinden, wenn sie nur das
tun, was sie in ihrem Gewissen als ihre Pflicht und als den Willen Gottes erkennen, ihr Heil erlangen. Vgl. dazu den
Brief des HI. Offiziums an den Erzbischof von Boston vom 8. August 1949, Denzinger-Schnmetzer 3866~3873. Der
Brief legt dar, daB die tatsichliche Zugehorigkeit zur Kirche nicht immer notwendig ist, dafl vielmehr schon das
sogenannte ,Votum ecclesiae® geniigen kénne. Dieses, so sagt der Brief, braucht nicht ausdriidklich zu sein, es sei
schon in der inneren Bereitschaft enthalten, den Willen Gottes zu tun und sich ihm gleichformig zu machen.

Wenn also Gott das ewige Heil auch denen nicht vorenthilr, die aufrichtig und treu ihrem Gewissen folgen —
auch wenn sich dieses objektiv, aber eben uniiberwindlich in einem Irrtum befindet —, dann zeigt dies, daff die Hand-
lungen, die in einem solchen Gewissenszustand getan werden, wenigstens ihrem Wesen nach dem Ziel entsprechen, fiir
das Gott den Menschen geschaffen hat und wofiir er ihm Verstand und freien Willen gegeben hat.

2 AAS 55 (1963) 273. B AAS 45 (1953) 794 fF.

331



Augustinus Kardinal Bea

abgesehen wird, der irrt oder Unrecht tut®, Die Frage nach der bona oder mala
fides, die fiir unser Problem wesentlich ist, wird von Pius XII. iiberhaupt nicht
gestellt. Erst im spiteren Verlauf seiner Ansprache kommt er nebenbei darauf,
daf die Kirche ganz besonders auf den Riicksicht nimmt, der guten Glaubens irrt.
Die angefiihrten Texte handeln also nicht von unserer Frage. Dagegen haben wir
gesehen, dafl Pius XII. ausdriicklich festgestellt hat, daf es ein Grundrecht der
menschlichen Person auf private und 6ffentliche Gottesverehrung gibt und dafl er
dieses Recht nicht auf den objektiv wahren Kult einschrinkt. Er hat damit, wenn
auch nicht ausdriidklich, das Recht des in gutem Glauben Irrenden auf Religions-
freiheit bejaht.

Mit diesen Ausfilhrungen sind nur die Grundsitze aufgezeigt. Mehr war in die-
sem Rahmen nicht mdglich. Wir sind uns bewuflt, dafl das Problem in der Praxis
sehr schwierig ist: Was ist genau und im einzelnen das Gemeinwohl, das hier und
jetzt eine Einschrinkung der Religionsfreiheit oder, besser, ihrer dufieren Aus-
{ibung verlangt?

Zudem bleibt noch das Problem der genauen Abgrenzung der Rechte und Pflich-
ten, das jene zu losen haben, deren Aufgabe es ist, die Rechte und Pflichten der
einzelnen aufeinander abzustimmen. Wer wie die Juristen mit der Gesetzgebung
zu tun hat, kennt die grofe Schwierigkeit dieser Aufgabe und weif}, dafl das auch
beim besten Willen allzuoft nur zum Teil gelingt. Dennoch bleibt es wichtig, das
Grundsitzliche herauszuheben und auszusprechen, dafl das unverletzliche Recht
auf Religionsfreiheit auch fiir den in gutem Glauben Irrenden besteht und unbe-
dingt anerkannt und gewahrt bleiben muf}, solange und insoweit seine Ausiibung
nicht das Recht Gottes auf die ihm von den Menschen geschuldete Verehrung posi-
tiv einschrinkt oder eindeutige Rechte anderer oder der Gesellschaft verletzt.

Kurze Zusammenfassung. Winke zum Problem der Beziehungen zwischen dem
religiosen Phinomen und der sozialen Umgestaltung.

Fassen wir die Ergebnisse unserer Ausfiihrung kurz zusammen und stellen fest:

a) Das Recht auf Religionsfreiheit ist ein unverduferliches und unverlierbares
Recht der menschlichen Person.

b) Diese Freiheit hat zwei wesentliche Elemente: Sie schliefit jeden Zwang sei-
tens anderer und der Gesellschaft aus; sie hat den Sinn, dem Menschen bewuf3t und
frei, ohne irgendwie daran gehindert zu werden, die Erfiillung des Gebotes Gottes
nach der Norm seines Gewissens zu ermdglichen. Sie schlieft das Recht ein, nicht
nur religibse Feiern zu veranstalten, sondern auch seinen Glauben privat und
offentlich zu bekennen, ihn zu verkiinden und auszubreiten, wobei stets das Ge-

* Vgl. dazu die Ansprache iiber die Toleranz Pius’ XII., wo der Papst die Frage der ,objektiven Wahrheit und
der Gewissensverpflichtung gegeniiber dem, was objektiv wahr und gut ist“, von der Frage unterscheidet nach der
Jtatsichlihen Haltung der Volkergemeinschaft gegeniiber einem einzelnen souverinen Staat und die Haltung dieses
States gegeniiber der Volkergemeinschaft in Fragen der Religion und der Sittlichkeir.

332



Religivse Freibeit und Wandlungen der Gesellschaft

meinwoh! und die Rechte Gottes und der Menschen als einzelner oder als Glieder
der Gesellschaft in dem oben dargelegten Sinn gewahrt bleiben miissen.

c) Das Recht des einzelnen auf Religionsfreiheit bedeutet anderseits die Pflicht
aller anderen und besonders der Gesellschaft, dieses Recht anzuerkennen, zu wah-
ren und zu schiitzen und notigenfalls seine Ausiibung mit den Rechten anderer und
der Gesellschaft in Einklang zu bringen.

Die Religion beeinflufit aufs tiefste die Struktur und den Wandel der Gesell-
schaft. Es geniige ein ohne alle Wertung vollzogener Vergleich zwischen der nicht-
christlichen Gesellschaft des Rémischen Reichs und der christlichen Gesellschaft des
Mittelalters. Man denke nur an manche Institutionen wie die Sklaverei oder an
die Sitten und Gebriuche, an das Recht, an die Kultur, an die Literatur unter den
beiden Gesellschaftsformen. Oder ein anderes Beispiel: welch charakteristisches
und tiefes Geprige hat nicht der Islam den verschiedenen Volkern gegeben, in
denen er sich durchgesetzt hat und nach dem Maf, in dem er von ihnen angenom-
men wurde! Auch der Buddhismus, der Konfuzianismus und der Schintoismus
haben ihrer Umwelt typische Merkmale aufgepragt®.

Betrachtet man diesen starken Einflufl des religivsen Faktors auf das Leben des
Menschen, sieht man noch viel klarer, welch entscheidende Bedeutung die Religions-
freiheit fiir die Gesellschaft hat, wie wichtig es ist, dafl der Mensch seine Religion
in voller Freiheit bekennen und ausiiben konne, ohne Stérung und duflere Ein-
griffe, ohne erzwungene Befolgung der Gesetze Gottes, nur nach seinem Gewissen.

Bekanntlich ist der Gedanke, ein Konzil abzuhalten, von Papst Johannes XXTII.
angesichts der ungeheuren Probleme der heutigen Menschheit gefafit worden. In
diesem Sinn unterstrich er in seiner Einberufungsbulle, daf} die Kirche heute vor
einer gewaltigen Krise der Gesellschaft stehe und dafl ihrer Aufgaben harren, die
in ihrem Ausmaf und ihrer Bedeutung denen der tragischsten Zeiten ihrer Ge-
schichte gleichkommen?®. In einer Zeit, in der sich Materialismus und Atheismus
in Theorie und Praxis mit allen Mitteln bemiihen, die Religion, jede Religion auf
Erden auszumerzen und aus den Herzen der Menschen auszureifSen, ist es zweifel-
los eine Grundpflicht aller Menschen guten Willens, das unverduferliche und un-
serstorbare Recht des Menschen, Gott privat und 6ffentlich zu verehren und seinen
Glauben nach dem Maf seines Gewissens zu bekennen und auszubreiten, laut zu
verkiinden. Damit erweisen wir der Menschheit einen Dienst von unschitzbarem
Wert, nicht nur zum Wohle unserer Generation, sondern auch fiir unzidhlbare
kommende Generationen.

% Selbstverstindlich iiben der konkrete Zustand einer Gesellschaft und ihr Wandel auch ihrerseits einen Einfluf
auf die Religionsfreiheit aus, wie man sie auffaBe, wie sie geiibt wird. Der Zustand einer Gesellschaft — sei sie ein-
heitlich geschlossen oder pluralistisch — bestimme die konkrete Gestalt der Rechte des Menschen und damit auch des
Gemeinwohls und infolgedessen auch die praktische Durchfiihrung der Religionsfreiheit. Auch der Wandel der Gesell-
schaft kann, indem er das Denken der Menschen ergreift, diese oder jene Auffassung von der Religionsfreiheit herbei-
fihren und damit auch, via facti, ihre Praxis bestimmen. Es war nicht méglich, auch noch diesen Punkt zu behandeln,
aber er sollte doch wenigstens erwihnt werden. % Humanae salutis, in: AAS 54 (1962) 6.

333



