Mariologie, marianische Frommigkeit

und okumenischer Geist

Augustinus Kardinal Bea

Zu den grofiten Gnaden, die der Kirche in den letzten Jahrzehnten zuteil wurden,
sind neben der biblisch-liturgischen Bewegung und dem Laienapostolat zweifellos
die marianische und die 6kumenische Bewegung zu zihlen'. Beide sind Frucht und
Wirkung des méchtigen Wehens des Geistes Gottes, das in so besonderer Weise das
Leben der Kirche in unserer Zeit kennzeichnet. Jedoch nicht selten und an mehr als
einem Ort scheinen beide Bewegungen in Gegensatz zueinander zu stehen, als
wollte die eine der anderen entgegenarbeiten und die andere diese ausschliefen. So
hat wohl schon mehr als einer daran gedacht, etwas, wenigstens einen Teil, der
marianischen Frommigkeit dranzugeben, um nicht der Anniherung unserer ge-
trennten Briider zu schaden und um das Verstindnis und die Annahme des katholi-
schen Glaubensbekenntnisses von seiten unserer Briider in den Bekenntnissen der
Reformation zu erleichtern®. Man erinnere sich nur an gewisse Bedenken, die wih-
rend des 2. Vatikanischen Konzils zutage traten. Zwei Stromungen stieflen auf-
einander: Die einen wiinschten, das Konzil moge die Lehre von Maria der Mittle-
rin aller Gnaden, ja vielleicht sogar die von ihrer Miterlserschaft definieren. Die
anderen machten geltend, daf solche Definitionen neue Griben zwischen den
Katholiken und den getrennten Briidern in Ost und West aufwiirfen, da diese sich
aufs schdrfste gegen neue dogmatische Definitionen wenden wiirden, die zu den
alten, schon in der Vergangenheit abgelehnten hinzukimen®, Dagegen wiesen die
Anhinger einer solchen Definition — manchmal nicht ohne Bitterkeit — darauf hin,
dafl ein solcher Standpunkt die der Muttergottes gebiihrende Verherrlichung zu-
gunsten nicht gerechtfertigter Forderungen nichtkatholischer Christen aufgebe.
Eine dhnliche Diskussion fand statt, als es sich darum handelte, ob die Lehre tiber
die Muttergottes innerhalb des Schemas iiber die Kirche eingefiigt oder in einem
eigenen Schema behandelt werden sollte. Es ist also, so scheint es, fiir viele ein wirk-
liches Problem, wie man eine echte Mariologie, eine aufrichtige Marienverehrung

! Der Beitrag findet sich als Vorwort in dem 7. Band der von P. du Manoir herausgegebenen Enzyklopidie
.Maria®, die bei Beauchesne in Paris herauskommr. S. Eminenz sowie dem Verlag und dem Herausgeber sei an dieser
Stelle fiir die freundliche Uberlassung des Beitrags aufrichtig Dank gesagr.

* Dieselbe Sorge findet sich auch bei Tappolet, Das Marienlob der Reformatoren M. Luther, J. Calvin, U. Zwingli,
U. Bullinger. Tiibingen 1962, Der Verf. wiinscht, daR sich das Ubermaf katholischer Marienverchrung und das
Zuwenig bei den Protestanten allmihlich einander angleichen (356).

* Vgl. Echi e commenti della proclamazione del Domma dell’Assunzione (Studia Mariana 8) (Rom 1954), beson-
ders M. Jugie, Echi del domma dell’Assunzione nelle Chiese disidente d’Oriente. 1. c. 48-58; A. Bea SJ, La definitione
dell’Assunta e i Protestanti, L.c. 75-92.

21 Stimmen 174, 11 2 3721



Angustinus Kardinal Bea

und einen wahren Skumenischen Geist miteinander vereinen konne, wie man sich
gegeniiber der Wiedervereinigung der Christen und unseren getrennten Briidern
gegeniiber verhalten solle.

Aus dieser vorldufigen Darstellung ergibt sich bereits der Sinn des Problems: Es
handelt sich nicht darum zu erdrtern, wie sich die Muttergottes gegeniiber der Wie-
dervereinigung verhilt. Niemandem liegt — nach Christus — die Einheit der Kirche
so sehr am Herzen wie ihr; niemand arbeitet, um sie zu erreichen, so sehr mit
Christus zusammen wie Maria. Deshalb schrieb Leo XIII. von ihr: »Permagnum
unitatis Christianae praesidium divinitus oblatum est in Maria“‘. Es geht auch
nicht darum, festzustellen, ob und in welchem Mafl unsere getrennten Briider eine
Mariologie und eine marianische Frommigkeit besitzen, die uns hoffen lassen
konnte, oder ob sie im Gegenteil von einer gewissen Voreingenommenheit erfiillt
sind. Es geht allein um die Frage, wie wir in unserm katholischen Leben eine innige
Verehrung Mariens und eine gute Mariologie mit jener Liebe zu den getrennten
Christen verbinden, die sich wirksam um die Einheit der Christen miuht.

Zunachst seien zwei extreme Haltungen skizziert, die es zwar kaum gibt, auf
keinen Fall weit verbreitet sind, die aber helfen kénnen, das Problem in aller Klar-
heit zu zeigen. Eine erste, man mochte sie ,enthusiastisch® nennen, geht von fol-
genden Erwigungen aus: Ohne Zweifel verdient die allerseligste Jungfrau unsere
ganze Dankbarkeit, unsern Lobpreis, unsere Bewunderung, und alles, was wir ihr
anbieten konnen, bleibt unendlich hinter dem zuriick, was ihr zukime und was
wir ihr schulden. Infolgedessen diirfen wir uns durch die Riicksicht auf unsere Brii-
der, die unseren Glauben und unsere Verehrung zu Maria nicht teilen, keine Be-
grenzung auferlegen lassen. Im Gegenteil! Wir miifiten als Ersatz noch mehr tun,
wir miifiten der Muttergottes noch grofiere Huldigungen darbringen als Siihne fiir
die fehlende Verchrung von seiten dieser Briider. Das wire auch die beste und
wirksamste Methode, die Einheit der Christen herbeizufiihren. Denn ist diese
Wiedervereinigung nicht vor allem ein Werk der Gnade? Je mehr wir uns mit der
allerseligsten Jungfrau in Andacht, Dankbarkeit und Verehrung vereinen, um so
mehr Gnaden fiir die ersehnte Einheit aller Christen wird sie erreichen.

Die andere Haltung — nicht selten schiebt man sie den Vorkidmpfern der Wie-
dervereinigung in die Schuhe — wire diese: Um den nichtkatholischen Christen die
Annahme der katholischen Lehre iiber Maria zu erleichtern, solle man ihnen nur
jene Dogmen vorlegen, die diese Vorkimpfer als wesentlich betrachten. Die an-
deren solle man entweder beiseite lassen, etwa jene, die sich nur in der ordentlichen
Lehre und Verkiindigung der katholischen Kirche finden, oder man sollte die An-
nahme dieser Wahrheiten auf eine spitere Zeit verschieben, wenn einmal die Ein-
heit zwischen den nichtkatholischen Christen und der katholischen Kirche voll-
zogen Ist.

¢ Enzyklika ,Adjutricem populi* v. 5. Sept. 1895, ASS 28 fasc. 327.

522



Mariologie, marianische Frommigkeit und ékumenischer Geist

Keine dieser Ansichten kann vom katholischen Standpunkt aus gebilligt werden.
Die zweite nicht: Die Kirche legt es niemand auf und sie hat nicht die Absicht es
zu tun, dafl er die privaten Meinungen von Theologen oder Theologenschulen, die
frommen Ansichten einzelner oder von Gruppen annimmt. Aber es ist ebenso
wahr, daf sie von jedem ihrer Glieder fordert — und sie muf} es tun —, daf er die
ganze Wahrheit annimmt, die ihr Christus anvertraut hat, auch wenn nicht alle
Wahrheiten im personlichen Leben des einzelnen die gleiche Rolle spielen. Chri-
stus gab der Kirche den Auftrag: ,Gehet hin ... lehret alle Volker ... lehret sie
alles halten, was ich euch geboten habe* (Mt 28, 19 f.). Die Kirche hat nicht iiber
den kostbaren Schatz des Evangeliums zu verfiigen, sie hat ihn nur aufzubewah-
ren und zu verwalten. In diesem Sinn kann es in der Lehre der Kirche keine Unter-
scheidung zwischen wesentlichen und unwesentlichen Wahrheiten geben.

Nicht weniger annchmbar ist die erste Ansicht, wenngleich sie sich mit grofler
Frémmigkeit tarnt und den Vorrang der Gnade nachdriicklich betont. Die Gnade
— und damit auch das Wirken des Heiligen Geistes zur Wiedervereinigung der
Christen — bedarf der menschlichen Mitwirkung. Auflerdem verlangt die Liebe,
die wir unseren getrennten Briidern schulden, zweifellos, dafl wir uns um sie in
allem sorgen, was ihren Glauben betrifft.

Es geht also um den Geist, der uns in unserer Mariologie und in unserer Marien-
verehrung beseelen mufl. Wie so oft, gilt es auch hier, den beriihmten Grundsatz
des hl. Paulus aus dem Epheserbrief anzuwenden, den man nie genug bedenken
kann: ,,Die Wahrheit in Liebe tun® (Eph 4, 15). Man muf8 gewif} dariiber wachen,
daf} der Glaube an die ganze Wahrheit unangetastet bleibe, und man mufl sich
bemiihen, alles zu tun, was uns der katholische Glaube lehrt. Aber man mufl das in
Liebe tun, das heiflt in aller erlaubten Riicksicht auf den Nachsten. Und da gilt
ein weiterer Grundsatz des hl. Paulus: , Wir Starken miissen die Gebrechen der
Schwachen tragen und nicht uns selbst gefallen. Ein jeder von uns sei gefillig gegen
seinen Nichsten zum Guten, zur Erbauung. Auch Christus hat nicht sich selbst zu
Gefallen gelebt® (Rém 15, 1 ff.).

Wir miissen uns also nach Kriften anstrengen, unseren Briidern zu helfen, da-
mit sie ihrerseits die wahre Verehrung verstehen, die sie der Muttergottes schulden,
damit sie jene Wahrheiten verstchen, auf denen die Verehrung Mariens beruht,
damit sie allmihlich ihre Mutter entdecken und ihr jenen Lobpreis und jene Ver-
ehrung entgegenbringen, die ihr geschuldet sind. Was niitzt schon eine ,enthusia-
stische Haltung, die sich nicht um die Briider kiimmert! Es sei nur auf das Wort
des hl. Paulus hingewiesen, wie man sich den Schwachen gegeniiber verhalten solle.
Als Paulus iiber den Genufl des Gotzenopferfleisches schreibt, den er an sich fiir
erlaubt hilt, ermahnt er jene, die daraus den Schlufl ziehen, sie kénnten davon
essen, ohne auf das Argernis der Angstlichen Riicksicht nehmen zu miissen: ,,Seht
aber zu, daf} diese eure Freiheit nicht etwa den Schwachen zum Anstofl werde . ..
Wenn ihr also gegen eure Briider siindigt und ihr schwaches Gewissen verletzt,

& : 323



Aungustinus Kardinal Bea

siindigt ihr gegen Christus. Wenn daher eine Speise meinem Bruder Argernis gibt,
will ich in Ewigkeit kein Fleisch essen, damit ich meinem Bruder nicht Anstof
gebe“ (1 Kor 8, 9. 12). Wir sollten das Beispiel Johannes” XXIII. nachahmen, der
es immer vorzog, wie er selbst sagte, ,das zu betonen, was die Menschen eint, und
mit jedem von ihnen den Weg zu gehen, den man mit ihm gehen kann, ohne sich
auf die Gerechtigkeit noch auf das Recht der Wahrheit zu berufen®?. Man muf}
also immer die Schwierigkeiten der Briider vor Augen haben, ihre Auffassungen,
ihre Empfindlichkeiten, ihr geistliches Wohl, das in ihrer Gemeinschaft mit Chri-
stus in der einen wahren Kirche besteht, damit sie an dem ganzen Schatz der Wahr-
heit teilhaben und an dem Leben, das Christus seiner Kirche anvertraut hat und
das er durch sie verteilt. Und dazu gehort auch der Schatz einer echten, innigen
und kindlichen Verehrung der Mutter Christi, die auch unsere Mutter ist. Wenn
wir von solch aufrichtiger Liebe beseelt sind, werden wir zu unserm Erstaunen
tausend neue Moglichkeiten finden, unsern Briidern die grofite Riicksicht zu be-
zeugen und trotzdem die ungebrochene Treue zur Wahrheit aufrechtzuerhalten.

Es ist hier nicht mdglich, einen Katalog solcher Riicksichtnahmen aufzuzihlen.
Nur einige Gesichtspunkte sollen geklidrt und niher bestimmt werden. Und so wird
ersichtlich, das es solche Moglichkeiten wirklich gibt. Und das wird uns ein Anreiz
sein, solche Moglichkeiten, die die Liebe uns entdecken 1if8t, zu suchen.

Betrachten wir zunichst den Glauben selbst. Hier besteht die grofite Schwierig-
keit, wenn auch in verschiedenem Grad, innerhalb der verschiedenen Kirchen der
Reformation. Der Osten ist unglaublich reich an Marienverehrung und Mariolo-
gie®. Es geniige der Hinweis, dafl der grofite Teil der Zeugnisse der Kirchenviter,
in den Bullen iiber die Unbefleckte Empfingnis und die Aufnahme Mariens in
den Himmel von den Vitern und Autoren des Ostens stammt. Die Hauptschwie-
rigkeit der Orientalen besteht nicht in bezug auf die Lehre und die Verehrung,
sondern dafl die beiden Definitionen durch den Papst erlassen wurden und dafl
die Kirchen des Ostens weder den Primat des Papstes noch dessen Unfehlbarkeit
anerkennen. Anders ausgedriickt: Thre Schwierigkeit ist mehr ekklesiologischer
Natur als mariologischer.

Ganz anders ist die Situation bei den Protestanten’. Sie sind nicht bereit, die
Privilegien der Muttergottes anzuerkennen. Sie weigern sich, ihr eine besondere
Stellung im Erldsungswerk zuzugestehen, und damit verweigern sie ihr auch eine

5 Ansprache vor den Teilnehmern einer Pax-Christi-Wallfahrt. 'Osservatore Romano 27. Juli 1961.

® Vgl. dazu die verschiedenen Studien in den einzelnen Binden der Enzyklopidie ,Maria®: Bd. T, 2 S. Salaville,
Marie dans la Liturgie byzantine ou gréco-slave; M. Doumith, Marie dans la Liturgie syro-maronite; Vartan Tekeyan,
Marie dans la Liturgie arménienne; A. M. Massonat, Marie dans la Liturgie chaldéenne; G. Nollet, Le culte marial
en Ethiopie; Bd. V, 1 G. Giamberardini, Marie dans la Liturgie copte. — Auflerdem eine Reihe von Beitrigen iiber
die marianische Frommigkeit des Ostens in Bd. 1V, 7, vor allem Ph. de Régis, La Sainte Vierge et I’Orient Chrétien.
Ferner die Akten des Kongresses von Pontmain (10.—12. Sept. 1962), die unter dem Titel ,Marie et Oecuménisme,
Paris 1963 veroffentlicht sind. Julius Tyciak, Maria in der Blickschau des Christlichen Orients, Leutesdorf 1963.

7 Der Kiirze halber verwenden wir den Ausdruck ,Protestanten® fiir alle Bekenntnisse, die in der Reformation
entstanden. Dieser Ausdruck ist an sich wenig passend und wenig sympathisch. Wir verwenden ihn nur, weil kein
anderer dhnlich kurzer zur Verfiigung steht.

324



Mariologie, marianische Frommigkeit und Skumenischer Geist

besondere Verehrung®. Thr Widerstand ist um so stirker, als sie iiberhaupt keine
Heiligenverehrung zulassen. Man mochte fast jede Hoffnung fallen lassen und
jeden Versuch aufgeben, die Protestanten doch noch fiir eine Marienverehrung zu
gewinnen. Aber trotzdem! Sosehr sie sich noch dagegen wehren, einige Anzeichen
einer Neubesinnung sind nicht zu verkennen®.

Da ist zunichst die Entdeckung — fiir viele sehr tiberraschend —, daf} die Viter
der Reformation in Deutschland, der Schweiz und Frankreich tatsichlich die
Muttergottes verehrten, wie viele ihrer Predigten zu Muttergottesfesten zeigen.
Das ist so wahr, daf} ein moderner protestantischer Autor zu der Ansicht gekom-
men ist, daf man den ,, Vitern und Lehrern unseres Glaubens® die wenig biblische
Ablehnung der Marienverehrung im heutigen Protestantismus nicht zur Last legen
diirfet®,

Schon sind einige Stimmen zu hdren — es sind freilich noch nicht allzu viele -,

die eine Riickkehr zur Marienverehrung fordern, wie sie der Stellung entspricht,

die die Muttergottes in den Evangelien neben dem Erloser einnehme!. Solche An-
finge mogen dadurch begiinstigt sein, dafl in vielen Kirchen der Reformation die
Entscheidungen der ersten vier Konzilien noch angenommen sind und als Norm
und Artikel des Glaubens gelten. Zu diesen Konzilien gehort auch das von Ephe-
sus (431), das die Gottesmutterschaft der allerseligsten Jungfrau verkiindet hat.
Dieser Glaubensartikel ist die Grundlage der gesamten Mariologie. So kann man
im heutigen Protestantismus einige zaghafte Anfinge einer Marienverehrung fin-
den, im einfachen Volk scheint nahezu eine Sehnsucht danach zu existieren. Das
gilt vor allem fiir die verschiedenen Formen des Anglikanismus. Dort gibt es be-
reits eine stark entwickelte Verehrung der Mutter des Erl6sers, und sie scheint mehr
und mehr um sich zu greifen'®.

Wie soll sich nun hier jemand verhalten, der die Einheit der an Christus Glau-
benden mit heiflem Herzen herbeisehnt, eine Einheit, die ganz sicher auch eine
Einheit in der Marienverehrung zum Gefolge haben wird? Er mufl um diesen Neu-
beginn wissen, um die Hoffnungen, die er erweckt, er mufl damit rechnen und ihn
auf jede Weise fordern, und dies alles nach dem Grundsatz: Die Wahrheit in Liebe
tun. Dabei sollen selbstverstindlich die Wahrheit und die noch bestehenden Unter-

8 Vgl. dazu die in ,Maria® erschienenen Studien: Bd. I, 3 C. Crivelli, Notre Dame et les Protestants; E. Stakemeier,
De beata Maria Virgine juxta Reformatores, in: De Mariologia et Oecumenismo (Rom 1962) Pont. Acad. Mar. Intern.
423—473; A. Brandenburg, De Mariologia ac cultu venerationis Mariae apud christianos disjunctos hoc tempore
vigentibus, 1. c. 479-518; J. Hamer, Marie et le Protestantisme, in: ,Maria® Bd. V, 7.

' Vgl. Anm. 8, vor allem die Artikel von Brandenburg und Hamer.

1 Tappolet 2.2.0. 3561 ,, . . . diirfen unsere rémischen Briider — das hat wohl die Untersuchung bei den Reforma-
toren uniibersehbar dargetan — die Schuld fiir unsere Ablehnung und fiir unser Versagen in einer biblischeren Ver-
wirklichung (der Stellung zu Maria) nicht bei den Vitern und Lehrern unseres Glaubens suchen.* Vgl. auch die Stellen
iiber Luther bei Max Thurian, Probldmes posés aux protestants par la mariologie, in: Marie de I'Oecuménisme II,
Paris 1963 (Journées Mariales du Saulchoir 1963).

1 Vol A. Brandenburg a.a.0. 507-511; J. Hamer a.a.0. 990-1006.

12 Vol, ,Maria® Bd.III, é: F. Davis, La mariologie de Newman; J. H. Crehan, Le mouvement théologique
marial en Angleterre (1880-1950); C. W. Corr, La pensée mariale et la pensée angilcane contemporaine; Bd. IV, 7:
D. Attwater, Notre Dame dans la littérature anglaise. Piété mariale en Angleterre. ;

325



Aungustinus Kardinal Bea

schiede nicht verschwiegen oder verwischt werden. Aber wir sollen nicht nur alles
vermeiden, was die anderen stoflen oder irremachen kénnte, wir sollen vielmehr
in Verstindnis und Liebe unsern Schritt an den anpassen, der langsamer geht und
weniger leicht. :

Man sollte sich zunichst in der Art und Weise, Glaubenswahrheiten vorzutragen
und auszudriicken, anpassen. Man muf) wissen, wie schwer oder fast unméglich
es fiir unsere getrennten Briider ist, Gedanken und Ausdriicke aus der Mariologie,
die uns Katholiken ganz geliufig sind, zu verstehen. So werden Ausdriicke wie
»Mittlerin aller Gnaden® oder ,Miterloserin® dahin verstanden, als wollten wir
Katholiken Maria an die Stelle Christi, des ,einzigen Mittlers® stellen (1 Tim 2, 5)
oder als ob wir die einzigartige Stellung unseres Erlosers und Mittlers antasten
wollten. Darauf wird mancher antworten, man brauche doch nur unsere Lehre zu
erkldren und zu zeigen, daf} eine solche Interpretation nicht richtig sei. Das ist ge-
wify wahr! Aber was zeigt denn die Erfahrung iiber die Wirksamkeit solcher Er-
kldrungen? Vorurteile sind doch meist von solcher Art, dafl Erklirungen sie nur
duflerst schwer beseitigen konnen. Die Denkweise unserer Briider und unsere sind
sehr verschieden. Thre Theologie und unsere haben sich unter dem Einfluf} ganz
verschiedener philosophischer Systeme vollig verschieden entwidkelt. Was also tun?
Es ist ein dhnliches Problem wie jenes, wovon Johannes XXIII. in seiner Eroff-
nungsan§prache des Konzils gesprochen hat: Es handelt sich um die Glaubensver-
kiindigung fiir den heutigen Menschen. ,Die sichere und bestindige Lehre, der
glaubig zu gehorchen ist, muf} so erforscht und ausgelegt werden, wie unsere Zeit
es verlangt.“ Der Papst fihrt dann weiter: ,Denn etwas anderes ist das Deposi-
tum Fidei oder die Wahrheiten, die in der zu verehrenden Lehre enthalten sind,
und etwas anderes ist die Art und Weise, wie sie verkiindet werden, freilich im
gleichen Sinn und derselben Bedeutung. Hierauf ist die Aufmerksamkeit zu ver-
wenden; und, wenn es nottut, mufl geduldig daran gearbeitet werden, das heiflt,
alle Griinde miissen erwogen werden, um die Fragen zu kl4ren, wie es einem Lehr-
amt entspricht, dessen Wesen vorwiegend pastoral ist.“* Das ist also eine erste
Art und Weise, seinen Schritt den nichtkatholischen Briidern anzupassen: mit Ge-
duld und Ausdauer eine Erklirung suchen, die ihrer Mentalitit und ihrer Aus-
drucksweise Rechnung trigt.

Bei dieser Aufgabe finden wir Hilfe in einer der groflen und fruchtbaren geisti-
gen Bewegungen unserer Zeit. Der Erzbischof von Canterbury, Dr. Ramsay, er-
kldrte auf der Versammlung in Neu-Delhi: ,Man findet bei den rémischen Katho-
liken, bei den Lutheranern, bei den Orthodoxen, bei den Reformierten und bei den
Anglikanern ein ganz neues Interesse fiir die Heilige Schrift, fiir die alten Viter

13 Vgl. Max Thurian a.2.0. 94; L. Ortiz de Urbina, Mediatio Maria estne exclusa ab unico mediatore Christo,
in: De Mariologia et Oecumenismo.

# AAS 54 (1962) 792. Deutsche Ubersetzung nach der Herderkorrespondenz, Die im Osservatore Romano vom
12. Oktober 1962 verdffentlichte italienische Ubersetzung stimmt mit dem in den AAS verdffentlichten offiziellen
lateinischen Text nicht genau iiberein.

326



Mariologie, marianische -Frommigkeit und 6kumenischer Geist

und fiir die Liturgie, ein Interesse, das unsere Beziehungen in Denken und Lehre
indert und ganz neue Moglichkeiten der Diskussion und der Denkverbindungen
ins Licht rickt.“ *® Im gleichen Geist sprach Johannes von den Aufgaben des Kon-
zils, dafl man ,auf die reinen Quellen der Offenbarung und der Uberlieferung
zuriickgreifen muf}; es handelt sich um die Substanz des menschlichen und christ-
lichen Denkens und Lebens, deren iiberzeitliche Treuhinderin und Lehrerin die
Kirche ist“ 1%, Gerade in der Mariologie ist der Riickgriff auf die Quellen mehr als
je fruchtbar. Die Schriften der Viter, von Justin und Irenius bis zu Augustinus,
enthalten Schitze an mariologischer Theologie, die noch lange nicht ausgewertet
und ausgeschopft sind. Diese Fundgruben bieten iiberdies den Vorteil, daf} sie vor
aller Diskussion und Trennung liegen, sei es mit den Protestanten, sei es mit den
orthodoxen Kirchen. Man kann deshalb von beiden Seiten mit grofierer Ruhe und
darum mit groflerem Nutzen an sie herangehen.

Dies ist also ein weiterer Weg, uns unseren getrennten Briidern anzupassen. Statt
unsern eigenen zu verfolgen, ohne uns um die anderen zu kiimmern, statt unsere Ge-
dankengebiude und unsere Spekulationen aufzubauen — so notwendig das in sich
sein mag—, sollten wir uns zusammen mit ihnen nach dem Rat von Johannes X XII1.
den Quellen zuwenden. Das hitte auch fiir unsere Mariologie erhebliche Vorteile.
Denn, wie Pius XII. erklirte, wo unsere theologischen Wissenschaften durch die
Spekulation diirr zu werden drohen, verjiingen sie sich durch die Riickkehr zu den
Quellen”. Einen ganz besonderen Platz nimmt dabei das vertiefte Studium der
Heiligen Schrift ein. Mehr und mehr betonen unsere nichtkatholischen Briider, daf§
man nicht linger die Augen verschlieen darf vor der einzigartigen Stellung, die
die allerseligste Jungfrau neben Christus einnimmt. Und bei uns hat das Studium
der Heiligen Schrift grofie Fortschritte gemacht, vor allem in bezug auf die wissen-
schaftlichen Methoden, wie sie Pius XII. in seiner Enzyklika ,Divino afflante
Spiritu® beschrieben hat. Wir sollten uns deshalb in briiderlicher Anstrengung an
die Arbeit machen, um zusammen zu einer tieferen Erkenntnis dieser Seite der
Heilsgeschichte zu kommen. Wir miissen nur Sorge tragen, dafl wir dabei das Alte
und das Neue Testament als eine Einheit betrachten — wie das zum Teil schon in
dem beriihmten Neutestamentlichen Lexikon von Kittel geschehen ist. Beide
Teile sind aufeinander hingeordnet und durch die gottliche Vorsehung aufeinan-
der bezogen, weil Gott nach katholischer Lehre der vornehmste Verfasser der Hei-
ligen Schrift ist. Wir sollten dann diese Texte im Licht der Zltesten Tradition der
Kirche lesen. Ein beachtenswertes Beispiel fiir diesen Riickgriff auf die Quellen
haben wir in der Enzyklika , Munificentissimus Deus® vor uns'®. Ein vertieftes

1 La Croix v. 16. Dez. 1961, 7.

% Ansprache vor den Mitgliedern der pipstlichen Kommissionen und Sekretariate zur Vorbereitung des Konuzils
am 14, Nov. 1960, AAS 52 (1960) 1006.

7 Enzyklika ,FHumani generis“, AAS 42 (1950) 568.

8 AAS 42 (1940) 753—773; vgl. A. Bea, La Sacra Scrittura ,ultimo fondamento® del domma dell’Assunzione, in:
Civiled Catrolica 1960, IV, 547-561. ;

327



Augustinus Kardinal Bea

Studium der Heiligen Schrift wird uns zweifellos die Stellung der allerseligsten
Jungfrau im Heilsplan Gottes klarer erkennen lassen und eine Anniherung der
beiden Standpunkte in der Mariologie erleichtern.

Der Riickgriff auf die Quellen wird vor allem die Grundlagen fiir eine gute
Mariologie legen — ohne die Unterschiede zu iibergehen oder einem falschen Irenis-
mus zu huldigen. Daraus mag dann auch eine Frommigkeit entstehen, die aus
den reinsten Quellen genihrt ist, weil sie alle getrennten Briider gemeinsam be-
sitzen. Und so diirfte auf jenem Gebiet, wo jetzt noch die grofiten Unterschiede
bestehen, allmahlich eine Anniherung moglich werden. Beschreitet man diesen
Weg, dann konnte es auch gelingen, jene Wahrheiten, die man vom Konzil gerne
niher bestimmt gesehen hitte, gut zu formulieren, jene also, die sich mit der Stel-
lung der Muttergottes befassen. Eine Definition, die aus dem Studium und der
Meditation der Zltesten Glaubensquellen herauswiichse, hitte die Chance, auch
von unseren getrennten Briidern leichter angenommen zu werden. Vielleicht kinnte
sie sogar dazu beitragen, ihnen zu einer tiefen und wahren Marienverehrung zu
verhelfen, an der sie sich nicht zu stoflen brauchten.

Dafiir ein Beispiel. Es handelt sich um den Entschlufl des Konzils, die Aussagen
tiber Maria im Schema iiber die Kirche zu behandeln. Ich halte diese Entscheidung
tiir providentiell. Sie kdnnte ein wichtiger Schritt in der marianischen Frommig-
keit und in der Skumenischen Arbeit werden. Sie kénnte auch einen Fortschritt fiir
die Marienverehrung auf seiten der Protestanten bedeuten. Warum? Man hitte
natiirlich die Lehre {iber Maria auch in einem eigenen Schema behandeln konnen,
wie das auch frither in Verlautbarungen des Lehramts geschehen ist. Die Griinde
dafiir sind gewiff nicht zu verachten und einige von ihnen wird man bei der Re-
daktion des Kapitels im Schema iiber die Kirche beachten miissen. Trotzdem ist
der Entscheidung des Konzils der Vorzug zu geben. Vor allem auch aus der Sicht
der alten Tradition. Der Relator, der dem Konzil die Griinde vortrug, wies mit
gutem Grund darauf hin, daff sich im Altertum die Lehre iiber Maria vor allem
an ihrem Verhiltnis zur Kirche entwickelt habe!. Die Einfligung der Mariologie
in dieses Schema bietet iiberdies den groflen Vorteil, dal man ohne viel Worte die
zentrale Stellung der allerseligsten Jungfrau im Erlosungswerk Christi und doch
ihre vollige Unterordnung unter ihn, den einzigen Mittler, zeigen kann. So be-
trachtet, steht Maria uns sehr nahe, anderseits aber in einer einzigartigen Er-
hohung. Sie erscheint als die, zu der sie bestimmt ist — wie der gottliche Erldser
soll sie der Menschheit dienen und helfen. Daraufhin sind alle ihre Privilegien und
Gnadenvorziige bestimmt. Auf diesem Weg konnte man die Vorurteile unserer
getrennten Briider ausrotten, die sie gegen eine besondere Marienverechrung, vor
allem gegen eine solche haben, die der Muttergottes als der ,erhabenen Gefihrtin
des Erlosers” (alma socia redemptoris) zukommt.

1 Osservatore Romano 25.-26. November 1963.

328



Mariologie, marianische Frommigkeit und Gkumenischer Geist

Eine kleine Anregung. In einer kleinen Stadt, deren Bewohner iiberwiegend
evangelisch sind, sollte eine katholische Kirche gebaut werden, da es bisher keine
gab. Man war sich tiber den Namen der Patrons nicht einig. Der Pfarrer, sehr auf-
geschlossen fiir 6kumenische Fragen und mit guten Beziehungen zu den getrennten
Briidern, wollte die Kirche der allerseligsten Jungfrau weihen. Unter anderen
Griinden fiithrte er folgenden an: Wir sollen zwar den Protestanten keinen Anstof}
geben, wir sollen aber auch mit unserer Marienverehrung nicht hinter dem Berg
halten und die trennenden Lehrunterschiede verbergen. Wir sollten gerade des-
wegen offen Zeugnis fiir die Muttergottes geben. Der Kirchenrat wollte die Kirche
Christus dem Erloser oder Christus dem Konig geweiht sehen. In diesem Dilemma
lief} ich wissen, dafl ich mich der Meinung des Kirchenrats anschldsse. Die Um-
gebung schien mir nicht reif zu sein fiir die Uberlegungen des Pfarrers, und so
konnten neue Miflverstindnisse entstehen. Aber ich fiigte hinzu, man solle in der
Christus geweihten Kirche einen der Altire, vielleicht sogar den Hauptaltar der
Muttergottes wethen. So konne man Zeugnis fiir sie ablegen, sie an eine weithin
sichtbare Stelle setzen, jedoch nicht an die erste, sondern an jene, die ihr neben
Christus zukdme. So werde sie als Christus zugesellt erscheinen.

Dieses einfache Beispiel ist ganz aufschlufireich und konnte fiir viele Fille eine
Losung nahelegen. So bringen z. B. unsere getrennten Briider kein Verstdndnis fiir
unsere Wallfahrten auf, vor allem nicht fiir jene, die ihr Entstehen Marienerschei-
nungen der jlingsten Zeit verdanken. Sie sehen darin ein ungesundes Schwirmer-
tum, eine zweifelhafte Massenbegeisterung ohne jeden religidsen Wert, wenn nicht
Schlimmeres. Fiir ein christliches Leben sei das alles bedeutungslos. Thre Meinung
kann fiir uns kein Grund sein, unsere Wallfahrten aufzugeben. Aber sie sollte uns
dazu verlassen, dafl unsere Marienverchrung, vor allem die an solchen Wallfahrts-
orten, dafl uns Marienerscheinungen nur dazu anregen, die Lehren des Evange-
liums besser zu bedenken und treuer zu erfiillen. Wenn uns diese Wallfahrten hel-
fen, ein reineres, ein den Geboten Gottes entsprechenderes, ein mit Christus mehr
verbundenes Leben zu fithren, wenn sie uns tapferer das tdgliche Kreuz tragen
lassen, wenn wir demiitiger und liebevoller gegen den Nichsten werden, dann
wird es unseren getrennten Briidern leichter sein, darin eine Frucht der Gnade zu
erblicken, und sie werden dann solche Wallfahrten leichter gelten lassen.

Man sieht: eine echte und tiefe Marienverehrung, die harmonisch mit einer Liebe
zur Wiedervereinigung der Christen verbunden ist, ist nicht ganz leicht zu ver-
wirklichen??, Sie setzt eine tiefe Schau der katholischen Lehre voraus, wie sie durch
die Jahrhunderte iiberliefert und Schritt um Schritt entwickelt worden ist. Sie muf§
auch die legitime und reiche Fiille der Marienverehrung beachten, wie sie in den
verschiedenen Lindern und Zeiten entstand. Und man muf} auch ihre Schwichen,

% C, Balic, De motu mariologico et mariano et motione oecumenico saeculis XIX et XX, in: De Mariologia et
Oecumenismo, 519-573, vor allem 568-573.

329



Herbert Schade

ihre Ubertreibungen, ihre Abweichungen, ihre Mifiverstindnisse, wenn nicht gar
ihre Verfilschungen kennen, die hier wie iiberall infolge der menschlichen Schwiche
vorkommen konnen. Nur eine umfassende und genaue Kenntnis der Mariologie
und der marianischen Frommigkeit der Jahrhunderte lifit den richtigen Weg fin-
den in den verwidkelten Fragen, die sich fiir jeden stellen, der eine innige Marien-
verehrung mit der Liebe zur Einheit aller verbinden mochte, die an Christus
glauben.

Byzantinische Kunst

Herbert Schade S]

Die neunte Ausstellung des Europarates, die in diesem Sommer im Zappeion in
Athen ihre Tiiren schlof}, stand unter dem anspruchsvollen Titel ,Byzantinische
Kunst®, Diese Ausstellung, die durch die Zusammenarbeit zahlreicher Wissen-
schaftler und Museumsfachleute entstand, war in mehr als einer Hinsicht bedeu-
tend!: Zunichst zeigte diese Ausstellung eine Kunst, in der sich Antike und Chri-
stentum in einzigartiger Weise verbinden. Dann aber wird in der byzantinischen
Kunst die Begegnung Europas mit Asien sichtbar, d. h. wir sehen den Modellfall
einer Weltkultur, die auch fiir die Moderne zur Aufgabe wird. Schliefilich be-
obachten wir die Grofle und Grenze moderner Wissenschaft. Denn die Wissenschaft
muf bei dem Versuch, diese Kunst zu erfassen, erkennen, daf} sich die alte Kultur
ihrem Zugriff entzieht. Byzanz hat — wie André Grabar es lapidar ausdriidkte -
Menschen fiir Bilder sterben gesehen? Der Mensch der. Gegenwart, der Ausstel-
lungsbetrieb und der damit verbundene Kunstgenufl ignoriert weithin die geistigen
Krifte, die diese Kunst hervorbrachten. Die Modernen wollen nimlich diese Bil-
der nicht mehr verehren oder gar dafiir sterben. Die ,,Ikone“ dient — #hnlich wie
die ,gotische Madonna auf Rauhputz® — der isthetischen Vortiuschung einer Bil-
dung, deren eigentliche Verpflichtung der Mensch im Zeitalter des Wirtschafts-
wunders nicht mehr tibernimmt.

1 Katalog: L’Art Byzantin, 9 iéme exposition du Conseil de ’Europe, Athénes 1964, mit Beitriigen von A. Grabar,
S. Runciman, O. Demus, A. C. Orlandos, S. Bettini, K. Weitzmann, A. Chadzinicolaou, M. Chatzidakis, A. Xyngo-
poulos, M. C. Ross, W. F. Volbach, D. Talbot Rice.

¢ André Grabar, L’Iconoclasme Byzantin, dossier archéologique (Paris 1957) 5.

330



