BESPRECHUNGEN

Philosophie

NICKEL, Erwin: Zugang zur Wirklichkeit. Exi-
stenzerhellung aus den transmateriellen Zu-
sammenhingen. Freiburg (Schweiz): Universi-
tatsverlag 1963. 308 S. Lw. 19,—.

Der Verf., selbst Naturforscher, sucht hier
vor allem seinen Fachkollegen, aber auch allen
Gebildeten klarzumachen, dafl die Naturwis-
senschaft kein geschlossenes Weltbild bieten
kann, sondern zum Metaphysischen offen ist.
»Die Bodenlosigkeit des Raum-Zeit-Materie-
Begriffs und die Hintergriindigkeit des Seeli-
schen® (39), die im einzelnen aufgewiesen wer-
den, verhindern dies. Der Mensch steht aber
nicht nur in dieser geheimnisvollen Welt; er ist
in sie verstrickt mit all dem Dunkel und Leid,
das dies bedeutet. Ertragen kann er alles nur,
wenn er weifl, dafl es einen Sinn hat. Einen
Sinn kann aber die Natur nicht bieten. Die
Fragen, die sich hier ergeben, verlangen vom
Naturwissenschaftler, dafl er versucht, zur gan-
zen Wirklichkeit vorzudringen und sich nicht
voreilig und willkiirlich in sein Fachgebiet ein-
schliefit, als ob es in sich geschlossen wire. So
weist also schon die Materie und das biologi-
sche Leben hin auf das Metaphysische und in
die Richtung des Theismus. — Ausgehend von
den Feststellungen der Atomphysik meint der
Verf., daff die Materie, wie sie sich in unserer
Erfahrung gibt, nicht ein Letztes sei, sondern
dauernd aus eciner Realitidt entstehe, die hinter
Welle und Korpuskel steht (78), sich aus einem
Noch-nicht-Materiellen, einer Transphysis bilde
(34, 78, 206). Diese Transphysis ist aber nicht
geistig. Die uns sich zeigende Materie ist nur
eine unter den méglichen Erscheinungsformen
dieser vormateriellen Wirklichkeit. Mit ihr, nicht
mit der Materie, treffen sich das biologische
Leben und auch der Geist unmittelbar, was die
Unterschiede des lebendigen und des mit dem
Geiste verbundenen Stoffes von der gewohnli-
chen Materie leichter verstindlich macht. Es
wird mit Recht hervorgehoben, dafl die Physik

nur Modelle und Querschnitte der materiellen
Wirklichkeit zu bieten vermag. Es wiire aber
wohl hinzuzufiigen, daf} dies alles immer nur
auf der Ebene des Meflbaren, des Quantitati-
ven moglich ist und dafl nur dieses in seinem
Ansich erfafit wird, alles iibrige gleichsam nur
als Projektion auf diese Ebene. Wir wiirden
also eher sagen, dafl die Materie uns auch in
der Physik nur durch die Sinnlichkeit zuging-
lich ist und wir kein Mittel haben, diesen Fak-
tor durch Konvergenz auszuschalten. Diese Un-
mdglichkeit ist nichts Vorldufiges, sondern
grundsitzlich. Was der Verf. die Transphysis
nennt, wire also dann die Materie, wie sie an
sich ist. Da aber die quantitativen Verhiltnisse
das einzig Sichere sind, so bietet die Materie
als Ausgangspunkt fiir Erkenntnistheorie wie
fir die Metaphysik eine zu schmale und un-
sichere Basis, sondern man kann sich diesen
Fragen erst nidhern, wenn man zuerst die Wirk-
lichkeit, die uns in ihrem Ansich zuginglich
ist, die menschliche Geistigkeit erhellt hat (vgl.
unsere ,Erkenntnistheorie®, Koln 1948, bes.
T. IV: Die Wissenschaft). Damit ist aber nicht
in Abrede gestellt, sondern eher stirker betont,
was das Hauptanliegen des Verf. ist, dafl die
Materie und das Leben metaphysische Fragen
stellen, denen sich der Naturwissenschaftler
nicht verschliefen darf, wenn er die ganze Wirk-
lichkeit so erkennen will, wie sie ist, wenn er
vor allem den Menschen nicht vergessen will,
der ja schliefilich der ist, der Naturwissenschaft
treibt. A. Brunner S]

SPAEMANN, Robert: Reflexion und Spontanei-
tit. Studien iiber Fénelon. Stuttgart: W. Kohl-
hammer. 304 S. Br. 26,—.-

Diese Studien iiber Fénelon bilden unter sich
eine geschlossene Einheit: es geht um das Ver-
stindnis der fiir den Erzbischof von Cambrai
zentralen Lehre der reinen Gottesliebe im Zu-

_sammenhang mit den zeitgendssischen Stro-

mungen und um ihre Wirkung auf die spiteren
Zeiten. Die Lehre ist auf dem Hintergrund der
neu aufkommenden biirgerlichen Welt und ih-
rer gewandelten Ethik zu sehen. Es ist die
Ethik des wohlverstandenen eigenen Interesses
und der Selbsterhaltung. Diese greift nun auch
auf das religitse Gebiet iiber. Wie man mit
Descartes mehr die Gewiflheit, daff man die
Wahrheit besitze, suchte als die Wahrheit selbst,
so suchte man in der Frommigkeit durch Re-

471



Besprechungen

flexion auf sich selbst inne zu werden, dafl man
Gott liebe. Fénelon sieht in dieser Reflexion
einen feineren Eudimonismus, der in Gefahr
ist, beim Gefiihl stehen zu bleiben und sich
selbst statt Gott zu suchen. Wihrend sich Bos-
suet und nicht weniger der Jansenismus mit
diesem Eudimonismus abfinden, fordert Féne-
lon die reine Gottesliebe, die auf alle Reflexion
verzichtet, selbst auf das Bewufitsein, Gott zu
lieben, und die Trodkenheit, Trostlosigkeit und
das Gefiihl der Gottferne im Gehorsam gegen
den Willen Gottes auf sich nimmt, Die Refle-
xion vermag die Seelenspitze, das eigentliche
Subjekt, ja doch nicht zu erreichen und iiber
ihren Zustand keine Gewiflheit zu erlangen;
sie endet darum nach Fénelon entweder in Stolz
oder in Verzweiflung. Der Mensch muf} die
Suche nach solcher reflexiver Gewifiheit auf-
geben und als letzte und entscheidende Hal-
tung den Gehorsam gegen den Willen Gottes
iiben. Die reine Liebe ist jedoch ein letztes, immer
anzustrebendes Ziel, nicht wie die Bekehrung
zum sittlichen Leben nach Kant ein plotzlicher
Umschwung. Denn fiir Fénelon ist die Liebe
immer schon die treibende Kraft, wenn auch
zundchst in verkehrter Ausrichtung. Sinnlich-
keit und Geist sind keine Gegensitze fiir thn
und die Verderbtheit besteht in der ungeord-
neten Eigenliebe, aus der auch das Verlangen
nach Gefiihl und reflexiver Gewif8heit hervor-
geht. Die falsche Ausrichtung mufl durch eine
fortschreitende Ubung zurechtgebogen werden.
So ist es fiir Fénelon moglich, die Unerbittlich-
keit der letzten Forderung mit einer Anpas-
sung an den jeweiligen Zustand des einzelnen
zu verbinden, den Irrtiimern des Quietismus
zu entgehen und das Leben in der Welt in das
geistliche Leben einzuordnen und zu heiligen.
Und dies war die ecigentliche Ansicht seiner
Lehre. Denn er ist im tiefsten weder Theologe
noch Kirchenpolitiker, sondern ein begnadeter
Pidagoge. Er hat als erster den aufkommen-
den Zwiespalt zwischen der Religion und der
neu entstandenen Welt des Biirgertums ver-
spiirt und es unternommen, ihn aufzuheben,
wihrend die Jansenisten krampfhaft versuch-
ten, an der vergangenen Welt festzuhalten und
Bossuet die neue mehr oder weniger naiv hin-
nahm. In manchem hat Fénelon Kants katego-
rischen Imperativ vorweggenommen wie auch
gewisse Lehren Rousseaus. So sah er vor diesem
in der Kindheit etwas Schones wegen deren
Spontaneitit; aber er blieb nicht wie Rousseau

472

bei ihrer Unmittelbarkeit stehen, sondern
wuflte, dafl sie durch den Durchgang durch den
mithsamen Verzicht auf jede Reflexion neu er-
worben werden miifite. Leibniz stand seiner
Lehre ohne grofies Verstindnis gegeniiber. Grof§
war hingegen sein Einfluf} auf Jean Paul. Vie-
les weist auf den kleinen Weg der hl. Theresia
von Lisieux hin. Der Zwiespalt, an dem die
Zeit Fénelons gelitten hat, ist auch heute nicht
behoben. Darum kann dieses schtne Buch man-
che Anregungen geben zu Fragen, die zu be-
antworten uns aufgegeben ist. A, Brunner S]

BECKER, Oskar: Dasein und Dawesen. Gesam-
melte philosophische Aufsitze. Pfullingen: Giin-
ther Neske 1963. 192 S. Lw. 17,80.

Die hier gesammelten Aufitze bilden da-
durch eine Einheit, dafl in allen, mehr oder
weniger direkt, eine Seite des Menschen her-
vorgehoben wird, die in der Philosophie Hei-
deggers zu kurz gekommen ist. B. nennt sie
»Para-Existenz®, ,Da-Wesen“, Was damit ge-
meint ist, fihrt der Hauptartikel mit diesem
Titel aus. Unter dieser Neubildung ist nichts
anderes als die naturhafte Seite des menschli-
chen Seins verstanden, das als Lebendiges an-
dere Strukturen aufweist als das Geistige und
Geschichtliche. Es ist ungeschichtlich; statt der
Geworfenheit ist es durch Getragenheit ausge-
zeichnet. Es kennt weder die Angst noch das
Nichts. B. meint auflerdem, es habe im Unter-
schied zum Dasein eine besondere Verwandt-
schaft mit dem Geistigen. Allerdings sieht er
das Geistige in Mathematik, Metaphysik und
dhnlichem. Aber das eigentlich Geistige ist doch
wohl nicht dieses Abstrakte, sondern die wirk-
liche einmalige Person. Nur weil die Abstrak-
tionen durch die Leiblichkeit bedingt sind, ha-
ben sie mit ihr gewisse Ziige gemeinsam. Da
die Kunst an der Grenzscheide von Seelischem
und Geistigem steht, aber noch im Seelischen,
ist es nicht auffillig, dafl zwei Artikel von der
Hinfilligkeit des Schtnen und der Abenteuer-
lichkeit des Kiinstlers handeln. Den Grund der
Hinfilligkeit sieht B. gerade in der Grenzstel-
lung zwischen Dasein und Da-Wesen; im Kunst-
werk treffen sie sich fiir einen Augenblidk zur
Einheit, sind versshnt. Darum ist das Kunst-
werk gleichsam aus der Zeit herausgenommen.
Der Kiinstler kann aber als Mensch an dieser
Grenzscheide nicht stehen bleiben. Die Hin-
filligkeit ist aber unmittelbar doch wohl durch



