Der bisherige Verlauf des 11. Vatikanischen Konzils und die Einbeit der Christen

eine neue christliche Kunst sollte aus neuen religiésen Impulsen wachsen. Dies war
in Beuron durch die gleichzeitige Erneuerung und Pflege der Liturgie der Fall.

Die plotzliche Ubernahme der modernen kiinstlerischen Formenwelt der Ab-
strakten, Kubisten, Surrealisten in den modernen Kirchenraum, die wir seit 1945
erleben, ohne daf die weltanschauliche Herkunft dieser Kunst beachtet wird,
zeigt, dafl die Fragen, vor die die Mitarbeiter der Zeitschrift in den 100 Jahren,
nach auflen hin jeweils verschieden, im Grund aber doch auf dieselbe Weise gestellt
wurden, noch nicht beantwortet sind. Eine blof} dsthetische Ubernahme des Kubis-
mus oder der Abstraktion ist der Neugotik, {iber die wir uns heute so gerne lustig
machen, innerlich verwandt. Die Ubernahme moderner Formen ist nur dann legi-
tim, wenn sie von der christlichen Offenbarung integriert sind.

Damit stehen wir vor dem Grundproblem der Zeitschrift heute. Aber ist es im
Grund ein anderes als jenes, vor das sich die Patres im Jahr 1865 gestellt sahen?
Vielleicht konnten sie es mit den Mitteln ihrer Theologie noch nicht so erkennen
und ausdriicken: wie kann der legitime geistige Pluralismus unserer Zeit in ein ein-
heitliches Weltbild hineinintegriert werden? Darin einen Weg zu suchen, wird auch
in Zukunft die Aufgabe der Zeitschrift sein.

Der bisherige Verlauf des II. Vatikanischen Konzils
und die Einheit der Christen

Augustinus Kardinal Bea

Mit dem am 21. November v. J. erfolgten Abschluff der dritten Konzilsperiode
hat das II. Vatikanische Konzil, zeitmiflig gesprochen, schon dreiviertel des We-
ges hinter sich, Verschiedene Konzilsdokumente sind schon definitiv angenommen
und promulgiert worden und andere sind dem Abschluff nahe. Die nichste Periode,
die am 14. September beginnt, ist offiziell als die letzte angekiindigt worden. Was
eines seiner Hauptthemen, die Einheit der Christen, angeht, so ist die diesbeziig-
liche Vorlage, das ,Okumenismusdekret®, verabschiedet und offiziell promulgiert
worden. Auch manche anderen Dokumente, die dieses Thema in verschiedener
Weise beriihren, sind entweder schon verabschiedet oder fiir die endgiiltige Be-

415



Aungustinus Kardinal Bea

handlung im wesentlichen vorbereitet. Daher ist eine riickblickende Besinnung
moglich und durchaus am Platz*.

Diese Besinnung ist auch mit Riicksicht auf die durch den Abschlufl der 3. Kon-
zilsperiode hinterlassene Stimmung sehr niitzlich. Es ist bekannt, daf} einige Vor-
kommnisse der letzten Woche der Sitzungsperiode eine gewisse Unruhe verursach-
ten, die in manchen Kreisen das Urteil iiber das Gesamtergebnis der Periode oder
gar des Konzils iiberhaupt getriibt haben, wie die von Franz Hillig in dieser
Zeitschrift gebotene Presseiibersicht! zeigt. Der Verfasser dieser Ubersicht stellt
allerdings im 2. Teil seiner Ausfithrungen mit Recht fest, dafl diese Triibung nur
teilweise verhanden war und dafl man entsprechende Auflerungen nicht aufbau-
schen sollte, zumal da nach und nach eine ruhigere Betrachtung und Bewertung ein-
getreten seien und sich immer mehr behaupteten. Im Hinblick auf diese Lageisteine
sachliche, riickblickende Besinnung iiber die Stellung des Okumenismusthemas im
Gesamtverlauf des II. Vatikanischen Konzils gewifl sehr berechtigt. Selbstver-
standlich handelt es sich nicht darum, irgend etwas zu vertuschen oder zu ,ver-
harmlosen®, sondern nur darum, die Einzelheiten im Rahmen des groflen Ganzen
und damit im rechten Lichte zu sehen und in ihrer wahren Bedeutung zu be-

werten.
*

Vom Standpunkt der Einheit der Christen ist das wichtigste Ereignis des bis-
herigen Verlaufs des Konzils ohne Zweifel die definitive Verabschiedung und
Promulgierung des Okumenismusdekretes, das die offizielle Stellungnahme der
hochsten Instanz der katholischen Kirche zum Anliegen der Einheit tiberhaupt
und zur Skumenischen Bewegung insbesondere darstellt. Nach der Veroffentli-
chung dieses Dekretes ist gelegentlich unterschieden worden zwischen den ,,schonen
Worten®, d. h. dem Wortlaut des Dekretes, und dem konkreten Rahmen, in dem
es zustandegekommen und verabschiedet worden sei. Dabei hat man zuweilen bei-
nahe ausschlieflich an die Ereignisse der letzten Tage dieser Periode gedacht und
aus diesen Vorkommnissen die Berechtigung hergeleitet, an den praktischen Wir-

# Als Vortrag gehalten in der Katholischen Akademie Bayerns in Miinchen am 18. Januar 1965.

1 Vgl. Dritte Konzilsperiode im Spiegel der Presse, Januarheft 1965, 276-286. Neben der von Hillig dargestell-
ten deutschen Presse kann man noch Beispiele der Reaktion der internationalen Tages- und Wochenpresse vergleichen,
wobei ebenfalls 6fters durch den kleineren oder gréferen Abstand von den Ereignissen die ruhige Objektivitit be-
hindert oder begiinstigt wird (Die Zeitschriften werden einfach in alphabetischer Reihenfolge angefiihrt): Commonweal
(Wochenschrift, New York) vom 11. Dez. positiver, als der vom 25. Dezember (Artikel des Beobachters beim Konzil
McAfee Brown); Die Presse (Wien) vom 23. Nov.; Journal de Genéve vom 14, Dez.; Gazette de Lausanne vom
17. Dez.; La Liberté (Fribourg) vom 9. Dez:; La Réforme (Paris) vom 28. Nov.; La Tribune de Genéve vom 24. Nov.;
La Vie Protestante vom 11. Dez.; Le Monde (zu vergleichen die Artikel vom 19. Nov., 24. u. 25. Nov.); Neue Ziircher
Zeitung vom 21. Nov.; Newsweek (New York) vom 14. Dez.; New York Herald Tribune vom 23. Nov.; New York
Times vom 24. Nov.; Time vom 27. Nov.

Zur Beschreibung, sei es der in Frage stehenden Ereignisse, sei es der Reaktion der Presse, sei es auch der durch
die Ereignisse geschaffenen Stimmung, kann man noch vergleichen:

Mario v. Galli, Brief aus Rom, Orientierung 28/1964; 245-249; Herderkorrespondenz 19/1965; 184-190; Choisir,
n. 62, Déc. 1964, 16 s; Informations Cath. Internat., n. 229, 1, dée. 1964; 10-13; n. 232, 15 Janvier 1965, 15-25;
R. Rouquette, Etudes 322, 1965, 100-120; Carrefour oecuménique aprés la 3&me session, avec Nikos A. Nissiotis,

416



Der bisherige Verlauf des 1. Vatikanischen Konzils und die Einbeit der Christen

kungen des Dekretes zu zweifeln oder sogar den 6kumenischen Willen der katho-
lischen Kirche tiberhaupt in Frage zu stellen.

Aber den konkreten Rahmen, in dem das Dekret geworden ist, oder wie die
Exegeten sagen, seinen ,Sitz im Leben®, bildet nicht dieses oder jenes nebensich-
liche Vorkommnis, das im Lauf der Verhandlungen oder bei deren Abschlufl ein-
getreten ist, sondern der lebendige Zusammenhang, in dem es im Lauf der letzten
Jahre entstanden ist und zu der Gestalt heranwuchs, in der es heute vor uns steht.
Wenn je, dann gilt von diesem Dekret, dafl es sozusagen nur die schriftliche Fixie-
rung dessen ist, was in der Kirche, besonders bei denen, die am Konzil in irgend-
einer Weise teilgenommen haben, in diesen Konzilsjahren vor sich gegangen ist
(oder genauer, was der Geist Gottes in ihnen gewirkt hat). Ich darf hier kurz die
Tatsachen nennen, die diesen konkreten, lebendigen Zusammenhang bilden.

Da ist einmal die von Papst Johannes XXIII. am 5. Juni 1960 vollzogene
Griindung des Sekretariates fiir die Einheit der Christen?, mit all dem, was dieses
Konzilsorgan nach allen Seiten an Kontakten mit nichtkatholischen Kirchen oder
Kirchengemeinschaften gebracht hat. So war z. B. die Einladung an diese kirch-
lichen Gemeinschaften, Beobachter-Delegierten zum Konzil zu senden, eine erste
greifbare und folgenreiche Frucht dieser Griindung.

Die Anwesenheit und Teilnahme nichtkatholischer Beobachter-Delegierten am
Konzil, nahm immer groflere Ausmafle an. In der ersten Konzilsperiode waren
es 49, in Vertretung von 17 Kirchen oder Weltbiinden, in der zweiten 66, in Ver-
tretung von 22, in der dritten 76, in Vertretung von 23 Kirchen oder Weltbiinden.
Wir haben uns inzwischen an die Anwesenheit dieser Beobachter und ihre Teil-
nahme an den Konzilverhandlungen schon so gewohnt, dafl sie uns fast als selbst-
verstindlich vorkommt. Aber am Anfang, als sie vorbereitet wurde, war sie alles
andere als selbstverstindlich. Die Gegenwart nichtkatholischer Beobachter in der
Konzilsaula, beim Gebet und bei allen Diskussionen, die thnen in die Hand ge-
gebenen Entwiirfe (,Schemata®), die mannigfachen Kontakte und Aussprachen
mit den Konzilsvitern, auch auflerhalb der Konzilsaula, haben, wie ich schon mehr-
mals erkldrt habe, einen entscheidenden Beitrag zum Zustandekommen der dku-
menischen Atmosphire und Ausrichtung des Konzils und damit zum Zustande-

Lukas Vischer et Raymond Bréchet, in Choisir 6 (1965) n. 63, 16-20; Symposion iiber das Konzil, in Orientierung 29
(1965) n. 1, SS. 1-9; C. Colombo, La terza Sessione del Concilio Ecumenico Vaticano II, in: La Riv. del Clero
Ital. 46/1965; 3-8.

Daneben einige Beschreibungen und Stellungnahmen bekannter nichtkatholischer Autoren (in alphabetischer Reihen-
folge): D. O. Cullmann, Die .offenen Tiiren“ des Konzils, in: Materialdienst des Konfessionskundlichen Institutes
Bensheim, 15 (1964) 101-103; W. Diectzfelbinger, Der AbschluB der dritten Session des Varikanischen Konzils. in:
Lutherische Monatshefre, 3 (196+4) 576—584; vgl. bes. 581-584; Joh. Christ. Hampe, Das Konzil, ein Bufiruf an die
ganze Christenheit (K N A, Konzilsdienst Nr. 96/97/64 SS. 7-10); ders., Hierarchie, Dienerin der Kirdie und der
Menschen (ebd. 103/104/64 SS. 20 f.); Dr. Peter Meinhold, Die Resultate der dritten Konzilssession (K N A, Konzils-
dienst 98/99/64 SS. 15-17); D. Wolfgang Sucker, Die dritte Sitzungsperiode des Rémischen Konzils, in Evang., Welt 18
(1964) 689 f.; man mag auch den Bericht der Agentur Kipa iiber den vom Beobachter-Delegierten der EKD i E.
Schlink abgestattete Relation vergleichen, der den charakteristischen Titel trigt ,Zwischen der katholisierenden
Schwiirmerei und polemischer Kilte* (Kipa-Konzil 18. Dez. 1964, n. 681).

2 Vgl. Acta Apostolicae Sedis 52 (1960) 433—437; vgl. S. 436.

27 Stimmen 175, 6 417



Augustinus Kardinal Bea

kommen des Okumenismusdekretes geliefert, und ich freue mich, auch hier allen
beteiligten Kirchen oder Kirchengemeinschaften dafiir meinen Dank aussprechen
zu konnen.

Ein weiteres wichtiges Geschehnis ist das langsame, aber stetige und tiefe
Hineinwachsen des Episkopates der katholischen Kirche in das 6kumenische Pro-
blem. Man darf nicht vergessen, daf} eine betrichtliche Mehrheit der Konzilsviiter
infolge der konkreten Umstinde im Konzil tatsichlich zum ersten Mal die Ge-
legenheit hatte mit der Spaltung der Christenheit vom Leben her konfrontiert zu
werden. Schon in der 2. Konzilsperiode, als erstmals tiber das Okumenismusdekret
abgestimmt wurde — also kaum ein Jahr nach der Konzilseréfinung — zeigte sich
als iiberraschendes Ergebnis dieser Konfrontierung die neue Haltung, die bei dieser
vorldufigen Abstimmung des Schemas eine Mehrheit von iiber 90 Prozent positi-
ver Stimmen ergab, eine Mehrheit, die schon fiir sich allein ein klares Zeugnis ab-
legt von dem inneren Wandel, der inzwischen eingetreten war.

Durch das Konzil und insbesondere durch die Vorbereitung des Okumenismus-
dekretes ist also die Mentalitit des katholischen Episkopates weitgehend geformt
worden. Das Dekret ist somit nur der Ausdruck dieser Mentalitdt des Gesamt-
episkopates der katholischen Kirche und bietet die Gewihr, dafl sein Inhalt nach
dem Konzil in die konkret praktische Wirklichkeit umgesetzt wird. Dieses oder
jenes Einzelvorkommnis, auch wenn es bedeutsamer wiire, als was in den letzten
Sitzungstagen geschah, spielt dabei keine Rolle. (Man darf die Gnade nicht unter-
schitzen, die der Herr seiner Kirche durch das Werden, Wachsen und Reifen dieser
Frucht gewéhrt hat.)

Es kann sich hier natiirlich nicht darum handeln, das ganze Dekret zu kom-
mentieren; es mogen nur die Hauptpunkte beriihrt werden, durch die die neu-
geschaffene Situation bestimmt ist.

Ein erster, duflerst wichtiger Schritt auf dem Weg zur Einheit ist die Schaf-
fung und theologische Begriindung einer echt christlich-briiderlichen Atmosphire
zwischen den Katholiken und ihren nichtkatholischen Briidern. Ich habe seit drei
Jahren bei verschiedenen Vortrigen, vor allem in Deutschland, hervorgehoben,
wie sehr unsere nichtkatholischen Briider darauf dringen, dafl sie von der katholi-
schen Kirche als einzelne, weil getauft, als Briider in Christus, und ihre Gemein-
schaften als ,Kirchen® anerkannt werden®. Dies ist nun in unserem Dekret vor
aller Welt und in feierlichster, fiir alle Katholiken verbindlichen Form geschehen.
Ich kann nur stichwortartig die Hauptpunkte nennen. Das Dekret stellt fest: die
Wirkung jeder giiltig gespendeten Taufe ist, dafl die Getauften, auch wenn sie
duflerlich nicht der katholischen Kirche zugeschrieben sind, unsere Briider in Chri-

3 Vgl. A. Bea, Die Einheit der Christen, Freiburg i. Br. 1963, SS. 127 {.

418



r

Der bisherige Verlauf des I1. Vatikanischen Konzils und die Einbeit der Christen

stus sind und als solche in einer gewissen, wenn auch nicht vollkommenen Gemein-
schaft mit der katholischen Kirche stehen. Das Dekret weist ferner hin auf die
Reichtiimer Christi an Gnade und Wahrheit, die diese nichtkatholischen Briider
besitzen. Es betont weiterhin, dafl diese Kirchen oder kirchlichen Gemeinschaften —
trotz der groflen Unterschiede in den Glaubenslehren — vom HI. Geist als Werk-
zeuge des Heiles gebraucht werden und daf} die von ihnen vollzogenen gottes-
dienstlichen Handlungen — je nach deren verschiedener Verfafitheit — in den Teil-
nehmern das Leben der Gnade zeugen oder mehren knnen®. Herr Professor Cull-
mann bezieht sich wohl vor allem auf solche Aussagen, wenn er schreibt: ,Nie hat
ein offizielles katholisches Dokument in dieser Weise von den nichtkatholischen
Christen gesprochen.“?

Eine andere Frage, die wiederholt aufgeworfen wurde und fiir die kumeni-
sche Haltung von grundlegender Bedeutung ist, betrifft die Natur der Einheit der
Kirche und ihre praktischen Folgen.

Das Dekret zeigt eingehend an Hand der neutestamentlichen Stellen, worin
die Einheit der Kirche besteht, und schliefit: ,, Jesus Christus will, dafl sein Volk
durch die treue Predigt des Evangeliums, die Verwaltung der Sakramente durch
die Apostel und durch ihre Nachfolger, die Bischofe mit dem Nachfolger Petri als
Haupt, und durch ihre Leitung, unter der Wirksamkeit des Hl. Geistes in Liebe
wachse. Er vollendet dessen Gemeinschaft in der Einheit: im Bekenntnis des einen
Glaubens, in der gemeinsamen Feier des Gottesdienstes und in der briiderlichen
Eintracht der Familie Gottes® (n. 2). Im Hinblick auf das Fehlen eines oder meh-
rerer dieser Grundelemente bei den von der katholischen Kirche getrennten Kir-
chen oder Gemeinschaften betont das Dekret in aller Offenheit: ,Die von uns ge-
trennten Briider, sowohl einzeln oder in ihren Gemeinschaften und Kirchen, er-
freuen sich nicht jener Einheit, die Jesus Christus all denen schenken wollte, die er
zu einem Leibe und einem neuen Leben wiedergeboren und belebt hat, jener Ein-
heit, die die HI. Schrift und die ehrwiirdige Uberlieferung der Kirche bekennen.
Denn nur durch die katholische Kirche Christi, die das allgemeine Heilsmittel ist,
kann man der ganzen Fiille der Heilsmittel teilhaft werden® (n. 3). Sosehr die
Taufe ein sakramentales Band der Einheit zwischen allen schafft, die durch sie wie-
dergeboren sind, so ist sie doch nur ein Anfang und Ausgangspunkt, da sie ihrem
ganzen Wesen nach hinzielt auf die Erlangung der Fiille des Lebens in Christus
und der Einheit mit Christus und in Christus.

Soweit die Darlegung des Dekrets iiber die Natur der Einheit der Kirche. Aber
man darf diese Einheit nicht verwechseln mit Einférmigkeit. Bei aller Wahrung
der Einheit im Notwendigen, soll auch, so mahnt das Dekret, die gebiihrende Frei-

4 Der Wortlaut des Ukumenismusdekretes wird in Anlehnung an die deutsche Uberserzung zitiert, die am Ende
der Sitzungsperiode von der deutschen Sektion des offiziellen Konzilspresseamtes verteilt wurde, wobei diese aber
ofters sachlich und stilistisch verbessert wird. Die Randnummern sind die des offiziellen Originalwortlautes, wie er
im Osserv. Rom. 28. Nov. 1964 S. 1 erschienen ist.

5 a.a.0. (s. Anm. 1) S. 102.

27+ 419



Angustinus Kardinal Bea

heit walten in den verschiedenen Formen des religiosen Lebens, in der Lebensord-
nung, in den verschiedenen Riten der liturgischen Feiern, ja sogar auch in der
theologischen Ausarbeitung und Darstellung der Offenbarungswahrheiten. In be-
zeichnender Weise wird hinzugefiigt: , Auf diese Weise werden sie (die Katholi-
ken) die wahre Katholizitit und Apostolizitit der Kirche von Tag zu Tag voll-
standiger zum Ausdruck bringen® (n. 4). Ein praktisches Beispiel dafiir bietet das
3. Kapitel des Dekretes, wo das Konzil beziiglich der orientalischen Kirchen feier-
lich erklért, dafl deren , ganzes geistliches und liturgisches, disziplinires und theo-
logisches Erbe mit seinen verschiedenen Traditionen zur vollen Katholizitit und
Apostolizitdt der Kirche gehdrt® (n. 17), dafl daher dies alles bewahrt werden
muf}, ,damit die Fiille der christlichen Tradition (selbst) in Treue bewahrt® werde
(n. 15). Dies gilt aber nicht nur von den Orientalen. Denn bei der Darlegung der
katholischen Prinzipien des Okumenismus sagt das Dekret ganz allgemein: ,Alles,
was durch die Gnade des Hl. Geistes in den Herzen der getrennten Briider gewirke
wird, kann auch zu unserer eigenen Erbauung beitragen. Was wahrhaft christlich
ist, steht niemals im Gegensatz zu den echten Giitern des Glaubens, sondern kann
immer dazu helfen, dafl das Geheimnis Christi und der Kirche vollkommener ver-
wirklicht werde® (n. 4).

Das Suchen der Einheit aller derer, die in Christus getauft sind, ist somit auch
deshalb so wesentlich fiir die Kirche, weil gerade , die Spaltungen der Christen fiir
die Kirche ein Hindernis sind, daf sie selbst die ihr eigene Fiille der Katholizitit
in jenen SGhnen, die ihr zwar durch die Taufe zugehdren, aber von ihrer vollen
Gemeinschaft getrennt sind, wirksam werden lifit. Ja, es wird dadurch fiir die
Kirche selber schwierig, die Fiille der Katholizitit in jeder Hinsicht in der Wirk-
lichkeit des Lebens auszuprigen® (n. 4).

Neben diesen mehr theoretischen Grundlagen fiir eine neue kumenische Situa-
tion entwirft das Dekret auch einen Gesamtplan fiir die praktische Arbeit an
der Wiederherstellung der Einheit. Sehr tiefschiirfend deckt es die letzten religis-
sen Grundlagen der Einheit auf. Bei der Darstellung des ,hl. Geheimnisses der
Einheit der Kirche in Christus“ wird gesagt: ,,Hochstes Vorbild und Urbild dieses
Geheimnisses ist die Einheit des einen Gottes des Vaters und des Sohnesim HI. Geist,
in der Dreiheit der Personen® (n. 2). Von da aus wird dann fiir die 6kumenische
Arbeit praktisch gefolgert: ,, Je fester das Band ist, das sie (die Christen) mit dem
Vater, dem Wort und dem Geist verbindet, um so inniger und leichter werden sie
imstande sein, die gegenseitige Briiderlichkeit zu mehren® (n. 7). Die Arbeit fiir
die Einheit setzt also bei allen, bei Katholiken ebenso wie bei Nichtkatholiken, ein
tiefes Glaubensbewufltsein und eine ernste Religiositit voraus. Wo diese fehlen,
fehlt die wesentliche Grundlage fiir alle 6kumenische Arbeit.

420



Der bisherige Verlauf des I1. Vatikanischen Konzils und die Einbeit der Christen

Das Programm fiir die praktische Einzelarbeit 1488t sich kurz in folgende Punkte
zusammenfassen:

Zunichst wird feierlich erklirt, daf die Wiedergewinnung der Einheit Pflicht
und Aufgabe der ganzen Kirche ist, sowohl der Gldubigen, als auch der Hirten,
und geht einen jeden an, je nach seinen Kriften (n. 5).

Als Hauptmittel wird, ganz im Sinn dessen, was oben iiber die echte Religio-
sitdt als Grundlage gesagt wurde, die Erneuerung der Kirche genannt. Soweit die
Kirche eine aus Menschen bestehende Einrichtung ist, bedarf sie immer wieder der
Erneuerung auf dem sittlichen Gebiet, in der Lebensordnung und selbst in der
Lehrverkiindigung (wobei die Art und Weise der Verkiindigung genau zu unter-
scheiden ist vom Glaubensschatz selbst): ,Ecclesia semper reformanda®.

Fiir den einzelnen Katholiken besagt diese Erneuerung die innere Umkehr
(»Metanoia“) und, als deren Folge, ein echt christliches Leben in treuer Pflicht-
erfiillung, Selbstverleugnung, Demut, geduldigem Dienst und briiderlicher Liebe
mit allem, was mit dieser Liebe zusammenhiingt: gegenseitige Verzeihung, Achtung
und briiderliche Hilfe. Alle Gliubigen sollen iiberzeugt sein, ,dafl sie die Einheit
der Christen desto besser férdern, ja iiben, ein je reineres Leben sie nach dem Evan-
gelium zu fiihren“ streben (n. 7).

In diesem Zusammenhang beachte man insbesondere, was von der Bitte um Ver-
gebung gesagt wird: ,,Auch von den Siinden gegen die Einheit gilt das Zeugnis des
hl. Johannes: ,Wenn wir sagen, wir hitten nicht gesiindigt, so machen wir ihn
(Gott) zum Liigner, und sein Wort ist nicht in uns‘ (1 Joh. 1, 10). In Demut bitten
wir also Gott und die getrennten Briider um Verzeihung, so wie auch wir unsern
Schuldigern vergeben® (n. 7).

Besonders empfohlen wird das einmiitige Gebet. Es wird erlaubt, ja gewiinscht,
daf} bei besonderen Anlissen, wie z. B. bei dem Gebet fiir die Einheit oder bei
Skumenischen Versammlungen, die Katholiken sich mit den getrennten Briidern
im Gebet zusammenfinden. ,Solche gemeinsamen Gebete sind ein wirksames
Mittel, um die Gnade der Einheit zu erflehen, und eine echte Bezeugung fiir die
Bande, durch die die Katholiken schon jetzt mit den getrennten Briidern ver-
bunden sind“ (n. 8).

Unter den Mitteln, die einzelnen Klassen eigen sind, wird besonders das theo-
logische Gesprich eindringlich empfohlen, d. h. das Gesprich unter wohlunter-
richteten Sachverstindigen der verschiedenen Kirchen oder Gemeinschaften, , wo-
bei ein jeder die Lehre seiner Gemeinschaft tiefer und genauer erklirt, so dafl das
Charakteristische daran klarer hervortritt. Durch dieses Gesprich erwerben alle
Beteiligten eine tiefere Kenntnis der Lehre und des Lebens jeder der beiden Ge-
meinschaften und eine gerechtere Wiirdigung davon® (n. 4). Nachdem das Dekret
so das Wesen und den Zwedk des Gespriches beschrieben hat, kommt es nochmals
darauf zu sprechen und umschreibt dessen wesentliche Eigenschaften: Die gesamte
Lehre muf ehrlich und klar vorgelegt werden, ohne jeden falschen Irenismus. Sie

421



Augusrir;ks Kardinal Bea

mufl aber zugleich tiefer und richtiger erklirt werden, auf eine Weise und in einer
Sprache, die auch von den getrennten Briidern wirklich verstanden werden kann.
Dabei mufl das Gesprich von der Liebe zur Wahrheit getragen sein und mit Liebe
und Demut gefithrt werden (vgl. n. 11).

Mit diesen Ausfithrungen ist auch die Antwort gegeben auf den Einwurf, den
man nicht selten hort, mit der katholischen Kirche sei {iberhaupt kein Gesprich
mdglich, weil der Katholik auf seine Dogmen verpflichtet sei. Sehr treffend sagt
das Dekret, ein jeder solle die Lehre seiner Gemeinschaft genauer darlegen und tie-
fer erklidren. Fiir die Begriindung und das Verstindnis der Lehre haben wir Chri-
sten alle eine gemeinsame Grundlage: die HI Schrift und die Lehre der alten
Kirche. Auf dieser Grundlage kénnen wir ein sehr ernstes Gesprich fithren, von
dem beide Partner groflen Nutzen haben werden. ,,Die HI. Schrift, sagt das Dekret,
»1st beim Gesprich selbst in Gottes michtiger Hand ein ausgezeichnetes Werkzeug,
um jene Einheit zu erreichen, die der Erloser allen Menschen anbietet® (n. 21). Das
theologische Gesprich geht von der religidsen Lehre aus, zu der sich jeder der bei-
den Gesprichsteilnehmer, ob er katholisch oder nichtkatholisch ist, bekennt, und
jeder sucht diese seine Lehre zu erkliren und zu begriinden. Es darf die bestehen-
den Unterschiede nicht verwischen oder vertuschen, sondern soll deren Griinde in
briiderlicher Gesinnung vorlegen und begriinden. Es ist nicht einzusehen, weshalb
das ein Katholik nicht tun kénnte.

Allerdings muf der katholische Gesprichsteilnehmer fiir ein solches Gesprich
gebithrend vorbereitet sein. ,Dazu, so sagt das Dekret, bedarf es notwendig eines
Studiums, das der Wahrheit gemidf und im Geist des Wohlwollens (gegen die nicht-
katholischen Briider) durchzufiihren ist (n. 9). Hilfen fiir dieses Studium konnen
sehr viele wissenschaftliche Facher geben®. Man denke nur daran, wie weit dku-
menische Fragen in die Kirchen- und Weltgeschichte eingreifen oder in dasKirchen-
recht, ja selbst in die Kunst und Literaturgeschichte. Darauf weist das Dekret im
Zusammenhang mit dem theologischen Studium hin, wenn es sagt: ,Der Unter-
richt in der Theologie und in anderen, besonders den historischen Fichern, muf}
auch unter Gkumenischen Gesichtspunkten erteilt werden, damit er genau der
Wahrheit der Sache entspricht® (n. 10). Besonders betont wird dies fiir die Aus-
bildung der kiinftigen Priester: ,Es liegt viel daran, daf die zukiinftigen Seelen-
hirten und Priester iiber eine Theologie verfiigen, die ganz in diesem Sinne, nicht
polemisch, gearbeitet ist, besonders bei jenen Gegenstinden, die die Beziehungen
der getrennten Briider zur katholischen Kirche betreffen. Von der Ausbildung der
Priester hingt ja die notwendige Unterweisung und geistige Bildung der Gliubi-
gen und der Ordensleute in besonderer Weise ab“ (ebd.). Durch diese Einstellung
des theologischen und, allgemein, des akademischen Unterrichts wird das kumeni-
sche Gesprich im engeren Sinne des Wortes, entsprechend der wissenschaftlichen

6 Vgl. Bea, Die Einheit der Christen, 105-122.

422



Der bisherige Verlauf des I1. Vatikanischen Konzils und die Einbeit der Christen

Vorbereitung der Beteiligten, auf eine breitere und weitere Ebene gestellt, und es
ist leicht zu sehen, welch grofle Bedeutung das auf die Dauer haben kann.

Ein ganz besonders wichtiges Mittel zur Erreichung der Einheit ist endlich
die briiderliche Zusammenarbeit auf allen Gebieten, wo der Glaube nicht in Frage
gestellt wird. Solcher Moglichkeiten gibt es viele. Das Dekret nennt u. a. die Be-
willtigung der Aufgaben, die die heutige Welt den Christen stellt: der menschli-
chen Personlichkeit zu ithrer wahren Wiirde zu verhelfen; zu arbeiten fiir die For-
derung des Friedens, die Anwendung des Evangeliums auf die sozialen Fragen,
die Pflege von Wissenschaft und Kunst aus christlichem Geist, die Bereitstellung
von Hilfsmitteln aller Art gegen die Nite unserer Zeit, z. B. gegen Hunger und
Katastrophen, gegen den Analphabetismus und die Armut, gegen die Wohnungs-
not und die ungerechte Verteilung der Giiter. Aufgerufen zum gemeinsamen Dienst
an solchen Aufgaben sind, sagt das Dekret, ,alle Menschen ohne Ausnahme ...
besonders diejenigen, die an Gott glauben, am meisten aber alle Christen, die ja
durch den Namen Christi gekennzeichnet sind. Die Zusammenarbeit aller Chri-
sten bringt die Verbundenheit, in der sie schon untereinander vereinigt sind, leben-
dig zum Ausdruck, und offenbart das Antlitz des dienenden Christus in hellerem
Licht“ (n. 12).

*

Das Dekret tiber den Okumenismus ist somit ein umfassendes, grofziigiges
und weitblickendes Programm fiir die Arbeit an der Einheit aller, die in Christus
getauft sind. Es wiirde schon allein gentigen, um zu zeigen, dafy das Konzil ernst-
lich bemiiht ist, das Ziel zu erreichen, das Johannes XXIII. ihm gesteckt hat. Aber
auch in anderen Konzilsvorlagen findet das okumenische Anliegen weitgehende
Beriicksichtigung. ;

Da ist zunichst die dogmatische Konstitution iiber die Kirche, die schon als
Ganzes von hochster okumenischer Bedeutung ist, vor allem aber durch die Lehre
vom Bischofsamt und der kollegialen Struktur und Einheit des katholischen
Episkopates. Es ist abwegig zu behaupten, dafl diese Lehre der Konstitution durch
die bekannte erlduternde ,,Vorbemerkung® annulliert worden sei; sie ist meines
Erachtens dadurch nicht einmal abgeschwicht worden, sondern wird nur vor Mif3-
verstindnissen geschiitzt. Wie kdnnte man sich iibrigens sonst vorstellen, dafl die
Konstitution auch nach der Kenntnisnahme der Vorbemerkung von der grofiten
Mehrheit der Konzilsvdter angenommen worden wire? Man darf wohl nach der
Erfahrung von drei Konzilsperioden genug Vertrauen auf die Einsicht, die Ehr-
lichkeit, den Mut und die Gewissenhaftigkeit der Konzilsviter haben, um ohne
weiteres anzunehmen, dafl sie ganz gewifl auch in diesem Fall mit ,ja“ gestimmt
haben, weil sie der Uberzeugung waren, daf} die echte und reine Lehre der Kirche
von der Kollegialitit der Bischofe durch die Vorbemerkung nicht angetastet wird.

Diese Lehre ist vom HI. Vater selbst als eine Erginzung der Darlegungen des

423



Augustinus Kardinal Bea

I. Vatikanischen Konzils iiber den Primat hingestellt worden’. Wenn man weif3,
welche Rolle das Bischofsamt und die besondere Organisation der Bistlimer in
Patriarchate oder autokephale Kirchen mit ihrer weitgehenden Autonomie im
Orient gespielt haben und heute noch spielen, dann sieht man ohne weiteres die
Bedeutung der diesbeziiglichen Darlegungen der Konstitution tiber die Kirche fiir
den christlichen Orient®, Deren Bedeutung fiir den nichtkatholischen christlichen
Westen stellt der anglikanische Beobachter im Konzil Kanonikus B. Pawley fol-
gendermaflen dar: Diese Lehre des Konzils lade die andere Hilfte der Christen-
heit zur Besinnung ein. Wenn Rom mit dem Problem einer zu groflen Konzentra-
tion der Autoritit ringe, so miifiten die anderen christlichen Kirchen das entgegen-
gesetzte Problem 16sen: einen zu groflen Individualismus. ,Die Spaltungen und
die Unabhingigkeit, die Unverantwortlichkeit und der Mangel an Organisation
haben zu einem theologischen, pastoralen und liturgischen Chaos gefiihrt, das fiir
die echte Religiositat sehr schidlich ist.“?

Weiterhin ist die Vorlage iiber die Religionsfreiheit von grofiter Skumenischer
Bedeutung. Es wiire gewif} erfreulich gewesen, wenn man auch diese Vorlage hitte
verabschieden oder wenigstens zu einer ersten Abstimmung vorlegen kdnnen. An-
derseits ist es nur zu natiirlich, daf} ein so wichtiges und schwieriges Dokument,
das in seiner letzten Fassung wesentlich Neues brachte, mehr Zeit zur Priifung und
Beurteilung verlangte, als unter den gegebenen Umstinden verfiighbar war'®. Wir
haben die Garantie, daf} die Vorlage als eine der ersten in der nichsten Sitzungs-
periode behandelt wird, und ich zweifle nicht, dafl ihr eine um so grofiere Zustim-
mung zuteil werden wird, je mehr Zeit und Ruhe zu ihrer geistigen Verarbeitung
zur Verfiigung stand.

Wie bekannt, ist auch das dornige Problem der Mischehen wenigstens schon in
Angriff genommen worden. Die sorgfaltig ausgearbeitete Vorlage kommt in grofit-
moglichem Mafl den Schwierigkeiten entgegen und es besteht berechtigte Hoff-
nung, daf auch dieses Problem zu einer befriedigenden Losung kommt.

Zuletzt sei noch die Vorlage iiber die Stellung der Kirche zur modernen Welt
erwihnt. Diese Vorlage versucht, soweit es in einem Konzilsdokument {iberhaupt
moglich ist, eine eingehende Stellungnahme zu den brennendsten Problemen der
modernen Welt und Gesellschaft. Es ist bezeichnend, dafl gerade dieses Unterneh-
men von unseren nichtkatholischen Briidern warm begriifit worden ist. Die Losung
dieses Problems kann tatsichlich eines Tages eine hochbedeutsame Plattform bil-
den fiir die Zusammenarbeit der Christen an der Losung der schwierigsten Auf-

7 Die Ansprache zur Erdffnung der 2. Sitzungsperiode am 29. Sepr. 1963, Act. Ap. Sed. 55/1963; 841-859; vgl.
SS. 849 f.

8 Man vgl. dazu die neueren Studien von M.-]. L. Guillon, L’expérience orientale de la collegialité épiscopale et
ses requétes, in: Istina 10/1964; 111-124.

® Vgl. The Anglican (Sydney 3. Dez. 1964).

10 Die Vorlage konnte aus sachlichen Griinden in ihrer endgiiltigen Fassung den Konzilsvitern erst am 17. No-
vember iibergeben werden. Am 19. November, zwei Tage vor dem Abschlufl der Konzilsperiode, hitte die Abstimmung
erfolgen miissen.

424



Der bisherige Verlauf des I1. Vatikanischen Konzils und die Einheit der Christen

gaben unserer Zeit und damit entscheidend beitragen zur Verwirklichung des
Ideals der gemeinsamen Arbeit aller Christen, die durch das Christentum verlangte
Durchdringung der Menschheit mit den Grundsitzen des Evangeliums in weitest-
gehendem Mafle zu erreichen.

Faflt man alles zusammen, was wir im vorigen ausgefithrt haben, so darf man
gewif} feststellen, dafl das Konzil eine hochbedeutsame Arbeit der Vorbereitung
fiir die Verwirklichung des grofien Gedankens der Einheit aller Christen geleistet
hat. Wenn man sich erinnert, dafl der Mangel ciner solchen Vorbereitung der
Grund war, weshalb mancher ehrlich gemeinte Unionsversuch in vergangenen
Jahrhunderten mifllungen ist, dann versteht man die entscheidende Bedeutung der
durch die Konzilsvorbereitungen und den Konzilsverlauf geschaffenen Skumeni-
schen Mentalitit, die sich so rasch in den fithrenden Kreisen, aber auch in den brei-
ten Schichten des Volkes ausgebreitet hat. Das Konzil hat damit die breite Platt-
form geschaffen, auf der sich die Einheitsbewegung mit der Gnade Gottes erfolg-
reich durchfiihren lafit.

*

Es mag merkwiirdig klingen, wenn ich sage, dafl es zum Zweck einer klaren
Sicht {iber die Ergebnisse der Konzilsarbeit fiir die 6kumenische Begegnung niitz-
lich sein wird hinzuzufiigen, was das Konzil nicht geleistet und geboten hat.

Es hat — um hier ganz klar zu sprechen — keine eigentlichen dogmatischen Defi-
nitionen anderer Konzilien oder Pipste zuriickgenommen, abgeschwicht oder
auch nur abzuschwichen versucht. Es hat wohl in vielen Fragen neue Gesichts-
punkte der alten Wahrheit herausgestellt oder niher beleuchtet — so z. B. in der
Lehre von der Kirche — und damit manche Lehre unter besonderer Beriicksichti-
gung der heutigen Mentalitit, Sprache und Problemstellung vorgelegt, aber immer
unter voller Wahrung des Glaubensschatzes selber und der einmal definierten
Wahrheiten, ohne diese abzuindern oder auch nur abzuschwichen. Es ist gut, dafl
derjenige, der Gegenteiliges erhofft hat, erniichtert wird, je friiher, desto besser.
Ich habe immer wieder davor gewarnt, so etwas vom Konzil zu erwarten, und
brauche hier die Griinde fiir dieses Vorgehen der Kirche nicht zu wiederholen. Es
geniigt, auf die Geschichte aller Konzilien, auch der vorreformatorischen, hinzu-
weisen. Wenn eine Tatsache klar und sicher ist, dann ist es die, dafl in allen Kon-
zilien die einmal festgelegten dogmatischen Definitionen als unantastbar galten.
Vielleicht darf man noch hinzufiigen, daf} die Konzilien solche Definitionen kei-
neswegs, wie man gelegentlich gesagt hat, als , verschlossene Tiiren auf dem Wege
zur Wahrheit betrachten, sondern vielmehr als unentbehrliche Wegweiser in der
Unsicherheit unserer irdischen Pilgerreise. Es wire vor Gott und den Menschen
nicht zu verantworten, solche unentbehrliche Hilfen wegzunehmen, zumal in dem
Ideenchaos, in dem der heutige Mensch zu leben hat. In diesem Sinne hat das Kon-
zil auch keine in fritheren Konzilien ausgesprochene ,, Verdammung* zuriidkgenom-

425



Aungustinus Kardinal Bea

men. Nicht als ob es irgendeinen Menschen bei Lebzeiten in die Holle ,verdam-
men“ wiirde. Wir haben oben gesehen, wie die Kirche iiber die nichtkatholischen
Christen denkt und redet. Soweit dagegen die Verurteilungen dem Irrtum in der
Lehre gelten, werden sie von der Kirche immer aufrechterhalten bleiben: aus Liebe
zur Wahrheit und zur Einheit, aber auch aus Liebe zu den Menschen und aus dem
Verantwortungsbewuf3tsein fiir deren ewiges Heil.

Hier ist wohl auch der Ort, ein Wort zu sagen iiber ein besonderes Dogma,
den pipstlichen Primat und dessen konkrete Ausiibung im Konzil. Ich beziehe
mich dabei auf die viel beklagten Ereignisse der letzten Konzilswoche, wie z. B. die
an dem Okumenismusdekret angebrachten Korrekturen und andere dhnliche Ein-
griffe des HI. Vaters in das Konzilsgeschehen, soweit es wirklich seine Eingriffe
waren. Sehen wir vorldufig von deren Inhalt ab. Wir kommen noch darauf zu
sprechen. Was die Frage der Opportunitit dieses oder jenes dieser Eingriffe be-
trifft, so glaube ich, dafl man sich das Urteil in solchen Fillen oft viel zu leicht ge-
macht hat, ohne sich ernstlich zu fragen, ob man auch nur einigermaflen tiber die-
jenige Kenntnis der Lage verfiigt, die ein auch nur irgendwie zutreffendes Urteil
ermoglicht. Wenn man auf dem Gebiet der Okumene mit Recht immer wieder die
Pflicht der Wahrheitsliebe, der Gerechtigkeit und Nichstenliebe unterstreicht, so
sollte man die gleiche Regel — und wohl mit noch mehr Recht — auch hier walten
lassen. Hier mufl man sich nicht nur die jeder Autoritit geschuldete Ehrfurcht vor
Augen halten, sondern auch jene tief religiose hochste Ehrfurcht in Betracht ziehen,
die nach katholischer Lehre dem Papst als dem Nachfolger Petri und Stellvertreter
Christi auf Erden gebiihrt.

Hier beschrinke ich mich auf die grundsitzliche Seite des Problems. Man hat
beanstandet, z. B. im Fall der genannten Korrekturen am Okumenismusschema,
daf} sie vom Konzil schon ,gefafite Beschliisse® betrafen und an dem von den Bi-
schofen schon approbierten Text angebracht worden seien. Wer so spricht, betrach-
tet die Bischofsversammlung (ohne den Papst!) als das Konzil und als hchste
Autoritit in der Kirche, zu deren Beschliissen der Papst sozusagen nur seinen Se-
gen zu geben hitte. Eine solche Auffassung entspricht nun ganz gewifl nicht der
Lehre der Kirche von der Kollegialitat. Man méchte fast meinen, einige Kritiker
hitten zu denken begonnen, die Kirche sei daran, mit der Kollegialititslehre die
s~Demokratie“ im eigentlichen Sinne einzufiihren, ein Gedanke, der unvereinbar
ist mit der Struktur, die Christus selbst seiner Kirche gegeben hat. Demokratie im
Sinn der modernen Staatslehre ist mit dieser Struktur nicht zu vereinigen. Nach
der Lehre der Kirche hat der Papst auch im Konzil die letzte Entscheidung; er
konnte einer von der Mehrheit der Konzilsviter approbierten Entscheidung die
Approbation und Promulgation verweigern. Aber die christliche Klugheit und —
sagen wir es klar — die ihm als dem Stellvertreter Christi auf Erden im besonderen
verheiflene Fiithrung durch den HI. Geist wird ihn daran hindern, es so weit kom-
men zu lassen. Er wird also vorher eingreifen und, wie jeder andere Konzilsvater,

426



/

Der bisherige Verlauf des I1. Vatikanischen Konzils und die Einbeit.der Christen’

seine Ansicht geltend machen. In welcher Form und zu welchem Zeitpunke dies
geschieh, ist vielfach eine Frage der konkreten Umstinde, deren Beurteilung fiir
jeden, der die Situation nicht vollstindig kennt, eine schwierige Sache ist.

In diesem Zusammenhang hat man auch von ,Zentralisation gesprochen. Pri-
mat bedeutet nicht ohne weiteres Zentralisation. Wenn man die Geschichte spre-
chen laflt, so sieht man, dafl die pipstliche Primatialgewalt gerade in den wichtig-
sten und entscheidendsten Augenblicken sehr umsichtig und in engem Kontakt mit
den Bischofen ausgeiibt worden ist. Es geniige z. B. hinzuweisen auf die Art und
Weise, wie die beiden dogmatischen Glaubensentscheidungen, die Definition der
Unbefleckten Empfingnis durch Pius IX. und die der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel durch Pius XII., vorbereitet worden sind. Nicht nur, daf ein Stu-
dium von langen Jahren angestellt wurde, um die Glaubensquellen wissenschaft-
lich auf die betreffende Wahrheit zu iiberpriifen, sondern es wurde in beiden Fil-
len dem gesamten katholischen Episkopat der Welt eine doppelte Frage vorgelegt:
ob die betreffende Wahrheit in der Verkiindigung und im Glauben ihrer Diozesa-
nen vorliege und ob ihre Definierung opportun sei. Erst nachdem die grofle Mehr-
heit der Befragten bejahend geantwortet hatte, ist der Papst zur Definition ge-
schritten. Die praktische Handhabung der primatialen Vollgewalt weist also nicht
jene steife Strenge auf, die die Prizision vermuten lassen kénnte, die der theolo-
gisch-juridischen Formlierung eigen ist. Paul VI. hat, noch bevor irgendeine Ent-
scheidung des Konzils iiber die Frage der Kollegialitit vorlag, die Schaffung eines
an der Seite des Papstes wirkenden Bischofsrates angekiindigt. Nach der definiti-
ven Abstimmung der Konstitution iiber die Kirche sagte er dann, mit Bezugnahme
auf die Kollegialitdt, es sei nicht leicht abzusehen, welche Wirkungen die Dar-
legung dieser Lehre in der Praxis hervorbringen werde, fiigte aber sofort hinzu:
»Ohne Miihe ld8t sich jedoch ihre Fruchtbarkeit fiir theologische Forschungen und
kirchenrechtlich verankerte Einrichtungen ahnen.“ !

In diesem Zusammenhang fordert, so glaube ich, die Pflicht des briiderlich-
freimiitigen Gespriches iiber alle unsere Schwierigkeiten auch ein Wort iiber die
Verkiindigung der Gottesmutter Maria als Mutter der Kirche. Was die Frage der
Opportunitit der Verkiindigung angeht und soweit hier der Primat in Frage
kommt, geniige es auf das eben Gesagte hinzuweisen. Ich fiige nur noch eine Be-
merkung hinzu, die fiir die Bildung eines richtigen Urteils sehr wichtig scheint. Es
ist behauptet worden, der Papst habe sich durch diese Verkiindigung in Gegensatz
zur Konzilsmehrheit gesetzt. Nun ist aber iiber die Frage des Titels ,, Mutter der
Kirche“ nie im Konzil abgestimmt worden. Mit welchem Recht kann man dann
etwas von der angeblichen Meinung der Konzilsmehrheit wissen? Es mag sein, daf§
die Mehrheit derer, die im Konzil iiber diesen Titel gesprochen haben, sich gegen
dessen Verwendung in einem Konzilsdokument geiufiert haben. Die Erfahrung

11 Vgl. L'Osserv. Rom. 22. Nov. 1964, S. 1.

427



Amngustinus Kardinal Bea

im Konzil zeigt aber, daf dies noch kein auch nur einigermaflen zuverlissiges
Mittel ist, um die Meinung der Mehrheit der Konzilsviter festzustellen.

Was dann die Sache selbst angeht, so habe ich schon vor ungefdhr drei Jahren
in einem Vortrag an der Universitit Miinchen kurz die Griinde aufgezeigt, die auf
die Funktion der seligen Jungfrau als ,Mutter der Lebendigen® hinweist!2, Genau
in diesem Sinne hat nun der Papst selbst den Titel ,,Mutter der Kirche* bei dessen
Verkiindigung erkldrt. Maria sei ,,Mutter der Kirche, d. h. des ganzen christlichen
Volkes, der Glaubigen wie der Hirten, die sie ihre liebevolle Mutter nennen® s,
Wir befinden uns also nicht, wie ofter gesagt worden ist, auf dem Gebiet der
Poesie, sondern auf dem Gebiet echter und gesunder Theologie, die sich neben der
HI. Schrift auch auf die ilteste kirchliche Tradition, von Irenius an, stiitzen kann.

Gewifl habe ich selbst auflerhalb des Konzils und im Konzil die Meinung ver-
treten, man solle unsern nichtkatholischen Briidern den Weg zu einer echten Ma-
rien-Verehrung nicht erschweren durch Gebrauch relativ neuer Titel oder solcher
Titel, die sie nicht gut verstehen kénnen'. Auch das Okumenismusdekret gibt die
Anweisung, man solle den katholischen Glauben tiefer und richtiger darlegen, auf
eine Weise und in einer Sprache, die auch von den getrennten Briidern wirklich
verstanden werden kann (n. 11). Ich weif aber auch, dafl dieser Gesichtspunkt, so
wichtig er ist, auf keinen Fall allein in Frage kommt. Es gibt noch viele andere
Griinde, die den HI. Vater zu seinem Schritt bewegen konnten. Diesen Schritt
vorausgesetzt, gilt jetzt der Grundsatz, dafl die Einheit auch Opfer, nicht der
Wahrheit, wohl aber der personlichen Meinung des einzelnen fordern kann. Und
die Einheit ist jedes, auch des grofiten Opfers wert — wenn es nur mit dem Ge-
wissen vereinbar ist —, wie uns die schmerzliche Zersplitterung der heutigen Chri-
stenheit eindriicklich zeigt.

Was die konkrete Bedeutung des Eingreifens des Papstes in diesen oder jenen
Konzilstext angeht, so sei hier nur ein Fall beriihrt, der beklagt worden ist: die im
Okumenismusdekret angebrachte Anderung, wo es sich um die Schriftlesung unse-
rer getrennten Briider und deren Friichte handelt. Urspriinglich lautete der Text:
»Bewegt vom HI. Geist finden sie (die reformatorischen Christen) in der Hl. Schrift
Gott, der zu ihnen in Christus spricht.“ Der Text wurde so gedndert: ,Unter An-
rufung des HI. Geistes suchen sie in der HI. Schrift Gott, der in Christus gewisser-
maflen zu ihnen spricht.“ ¥ Es tut mir aufrichtig leid, daf diese Anderung unsere
nichtkatholischen Briider so schmerzlich beriihrt hat. So viel kann ich aber aus
genauer Kenntnis der Vorginge versichern, daf hinter der Veridnderung nicht nur

12 Vgl. Bea, Die Einheit der Christen, S. 138 f. 13 Vgl. L’Osserv. Rom. 22, Nov, 1964, S. 2.

14 Vgl. Bea, Accord de la doctrine et de piété mariale avec I'esprit oecuménique, in: H. du Manoir, Maria,
tome VII, Paris 1964, 11I-XII1; dessen deutsche Ubersetzung in dieser Zschr, 174 (1964) 321-330.

15 Das im lateinischen Text stehende ,quasi® ist nicht einfach das jals ob* der lateinischen Schulgrammatik, son-
dern hat, wie oft im biblischen, aber auch im klassischen Latein den Sinn: .gewissermaflen, sozusagen®. Man ver-
gleiche z. B, .philosophia laudatarum artium quasi parens”; ,aliquem philosophiae quasi heredem relinquere®. Das
Sprechen Gottes zu uns in der Schrift ist ja nicht ein eigentliches .Sprechen®, sondern ein Sprechen in iibertragenem
Sinn.

428



Der bisherige Verlauf des I1. Vatikanischen Konzils und die Einheit der Christen

keine verletzende Absicht steht, sondern im Text selber nichts Verletzendes aus-
gedriickt ist. Auch in seiner jetzigen Form leugnet das Dekret keineswegs die neu-
testamentliche Lehre — und konnte sie auch gar nicht leugnen—, dafl die nichtkatho-
lischen Briider, wie jeder Getaufte im allgemeinen, unter der Leitung des HI. Gei-
stes stehen (,,von Hl. Geist bewegt werden®)!® und daf} dies um so mehr der Fall
ist bei einer so heiligen Handlung, wie es die Lesung des Wortes Gottes in der
HI. Schrift ist. Das Konzil spricht es an anderer Stelle klar aus, daf} die HI. Schrift
das inspirierte Wort Gottes ist. Es ist also Gott selbst, der bei der Schriftlesung
zum Menschen spricht!”. Daher ist die vielfach gegebene Ubersetzung des entspre-
chenden Passus des Dekretes, wonach die getrennten Briider in der HI. Schrift
Gott suchen, ,als ob er (Gott) zu ihnen in Christus spriche®, direkt falsch. Der
Satz mufl vielmehr lauten: , Unter Anrufung des Hl. Geistes suchen sie (die nicht-
katholischen Christen) in der HL Schrift Gott, der in Christus gewissermafien zu
thnen spricht.“ So beinhaltet die Textinderung keine Leugnung irgendeiner der
genannten Wahrheiten. Sie will lediglich klarer die Intention des Textes unter-
streichen, zunichst nur und ausschliefilich die subjektive Einstellung der nicht-
katholischen Briider bei der Schriftlesung, nicht aber die objektive Wirkung dieser
Schriftlesung darlegen. Die Bewertung der objektiven Wirkung folgt weiter unten,
wo gesagt wird, daf} nach dem katholischen Glauben dem authentischen Lehramt
der Kirche bei der Erklirung und Verkiindigung des geschriebenen Wortes Gottes
eine besondere Rolle zukommt (n. 21). Dieser Satz gilt voll und ganz auch bei der

Schriftlesung der Katholiken.

*

Wenn man alles iibersicht und den Blick realistisch vor allem auf das Ganze
richtet, dann darf und mufl man, glaube ich, mit den 6kumenischen Ergebnissen
dieser Sitzungsperiode sehr zufrieden sein und Gott, dem Herrn der Kirche, dafiir
danken. Selbstverstandlich bleiben auf dem Wege zur Einheit auch weiterhin noch
grofle Hindernisse und turmhohe Schwierigkeiten. Schwierigkeiten sind aber kein
Grund, daf} die Briider sich mifitrauisch voneinander abwenden. Vielmehr soll
unsere briiderliche Liebe und die Liebe zur Einheit uns den Mut zum offenen Ge-
sprich auch tiber schwierige Fragen geben. Daher miissen die bisherigen Kontakte
fortgesetzt, ja noch weiter ausgebaut werden — was Gott sei Dank schon geplant
ist und langsam auch schon in die Tat umgesetzt wird. Das Okumenismusdekret
stellt fest, dafl das, was der Geist Gottes in der skumenischen Bewegung der nicht-
katholischen Briider gewirkt hatte, fiir das Konzil selbst ein Ansporn gewesen ist,
sich mit dem Anliegen der Einheit auseinanderzusetzen und den Katholiken Wei-
sungen fiir die Teilnahme an der 6kumenischen Arbeit zu erteilen (n. 1). In der

16 Das Okumenismusdekret selbsc erkennc villig an, daf es auch auerhalb der katholischen Kirche, neben dem
Leben in der Gnade, neben den gotclichen Tugenden, auch ,andere innere Gaben des HI. Geistes* geben kann (n. 3)

17 In der noch nicht verabschiedeten Konzilsvorlage iiber die gottliche Offenbarung heifit es: ,In der HI. Schrift
begegnet der himmlische Vater liebevoll seinen Kindern und unterhilc sich mit ihnen® (Kap. VI).

429



Helmut Kubn

gleichen Weise ist zu wiinschen, daf} das, was der Geist Gottes bisher im Konzil
und durch das Konzil gewirkt hat, seinerseits zu einer Einladung und Aufforde-
rung fiir unsere nichtkatholischen Briider werde, die von Christus gewollte Ein-
heit immer eifriger zu suchen und anzustreben. Das ist der Wunsch, den Papst
Johannes XXIII. bei der Konzilsankiindigung ausgesprochen hat und der auch
immer wieder in den Berichten nichtkatholischer Berichterstatter iiber die letzte
Sitzungsperiode ein freudiges Echo findet.

Am Schluff des Okumenismusdekretes heifit es, das Konzil erklire sich iiber-
zeugt, ,daf} dieses heilige Anliegen der Wiederversshnung aller Christen in der
Einheit der einen und einzigen Kirche Christi, die menschlichen Krifte und Fihig-
keiten iibersteigt“. Diesem Bekenntnis der menschlichen Ohnmacht folgt aber so-
fort ein Akt des vollen Vertrauens auf Gott. Das Dekret fihrt fort: ,Darum setzt
(das Konzil) seine Hoffnung ginzlich auf das Gebet Christi fiir die Kirche, auf
die Liebe des Vaters zu uns und auf die Kraft des HI. Geistes. ,Die Hoffnung aber
1dt nicht zu Schanden werden, denn die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere
Herzen durch den HI. Geist® “ (n. 24).

Romano Guardini zum 80. Geburtstag

am 17. Februar 1965

Helmut Kuhn

Der Tag, an dem Romano Guardini in Verona geboren wurde, der 17. Februar
1885, schenkte uns einen groflen Lehrer. Jetzt feiern wir seinen 80. Geburtstag und
bringen dem verehrten Meister unsere Gliickwiinsche dar. Die Worte der Wert-
schitzung, der Dankbarkeit und der Huldigung, die uns dieser Tag eingibt, wollen
nicht an dem gemessen werden, was er uns geschenkt hat — sie wiirden sonst teils
armselig, teils iiberlaut erscheinen. Wann und wo immer er sprach oder sich im
gedruckten Wort mitteilte, stets sprach und spricht er zu uns als ein von der Wahr-
heit, die er sucht, Ergriffener. Sein Werk ist eine einzige Einladung zum Nachden-
ken und Mitdenken. So titen wir ihm Unrecht, wenn wir an dem festlichen Tag
anders als besonnen und nachdenklich zu ihm und von ihm reden wollten.

Zuerst denken wir der Geschichte seines Lebens nach. Er war noch ein Knabe,
da er mit seinen Eltern nach Frankfurt am Main iibersiedelte. Als Jiingling hat er
sich fiir Deutschland entschieden, riickhaltlos; und doch hat diese Entscheidung

430



