Kirche im Wandel

Karl Rahner SJ

Es kann nicht bestritten werden: das Zweite Vatikanische Konzil, seine Verhand-
lungen und Diskussionen, die Meinungsverschiedenheiten, die offen zutage traten,
die Presseberichte, die davon berichteten und sie aufbauschten, die Existenz von
Richtungen und Parteien, die dabei offenbar wurden, das Ringen nach verschiede-
nen Seiten um Entscheidungen, die Anderungen in Liturgie und Recht, die schon
beschlossen wurden — alle diese Erfahrungen haben in vielen Kreisen der katholi-
schen Christen bis weit in den Klerus hinein eine tiefe Verwunderung, Beunruhi-
gung und Bestiirzung hervorgerufen. Das Wort, das man einem konservativen
Kardinal andichtete, er mdchte noch katholisch sterben, ist nur ein kleines, bizarres
Symptom dafiir. Wahrend andere katholische Christen das Konzil und seine Ar-
beit enthusiastisch als die schon lingst erwartete und fast schon iiberfillige aper-
tura, als Offnung der Fenster der Kirche, um frische Luft hereinzulassen, als Um-
bau der alten Festung mit kleinen Fensterschlitzen zu einem ebenso festen Haus
mit weiten Glaswinden, in die die Welt hineinscheint, begriifiten und hochstens
noch fanden, Tempo und Ergebnis seien noch viel zu bescheiden, haben jene ande-
ren den Eindrudk, tief beunruhigt sein zu miissen.

Thr bisheriges Kirchenerlebnis hatte die Kirche gesehen als den unerschiitter-
lichen Turm in der Brandung der Zeit — stat crux dum volvitur orbis —, als die ein-
zige Macht mit dem Mut zu unverinderlichen Prinzipien, als die Verkiinderin des
ewigen, granitenen Dogmas, des bleibenden Naturrechtes, der ehrwiirdigen dis-
kussionslos gelebten Tradition, des eindeutigen Ja und Nein, der klaren Grund-
sitze, die immer schon bekannt sind und nur furchtlos angewendet werden miissen,
ob es der Welt gefillt oder nicht, so dafl diesen Menschen der Kirche die unerschiit-
terliche Unverinderlichkeit der Kirche in Lehre und Leben gerade als das eine ent-
scheidende Charakteristikum der katholischen Kirche sowohl gegeniiber anderen
christlichen Bekenntnissen als auch gegeniiber dem Geist der Zeit {iberhaupt er-
schien. Und jetzt haben sie den Eindruck, dal man iiber alles und jedes diskutiere,
alles in Frage stelle, daf} alles ins Rutschen komme, dafl ihre eigene, vielleicht
schwer erkaufte und teuer bezahlte eiserne Anhinglichkeit an die Lehre und vor
allem an die tiberlieferte Praxis der Kirche bis in die kleinsten Konkretheiten des
religitsen und profanen Lebensstiles hinein von der Kirche und ihren fithrenden
Reprisentanten desavouiert und fast geringgeschitzt werde. Das bittere Gefiihl,
von der Kirche im Stich gelassen zu werden, vor der Welt der Nichtkatholiken bla-
miert dazustehen, ,die es immer schon gewufit haben“. Anfechtung im Glauben,

437



Karl Rahner

MifBtrauen gegeniiber der VerliBlichkeit und Vertrauenswiirdigkeit der kirchlichen
Autorititen sind die Folgen solcher ,Konzilserfahrungen®, wie sie faktisch — daran
kann kein Zweifel bestehen — mit Recht oder Unrecht von vielen Katholiken ge-
macht wurden.

Wir brauchen diese Situation jetzt zu Beginn unserer Uberlegungen noch nicht
mit Einzelbeispielen an Fragen oder Vorgingen zu beleben, aus denen diese Rat-
losigkeit erwichst, da wir, soweit notig und méglich, bei der Stellungnahme zu
dieser Situation darauf einzugehen haben. Die gemeinte Situation diirfte auch so
schon verstindlich sein. Sie ist die Situation des kirchlich Konservativen vor der
Erfahrung tiefgreifender Wandlungen in der Kirche, wobei mit dem Wort ,kon-
servativ® grundsitzlich etwas durchaus Positives gemeint ist, weil es auch den Mut
zur Kontinuitit, zu eindeutigen Prinzipien, zur Distanz gegeniiber ephemeren
Moden, zur Treue zum Wort Gottes, das in Ewigkeit bleibt, zur Achtung vor der
Tradition, vor dem Gewachsenen, vor der Weisheit und Erfahrung der Vorfahren
einschliefit.

Was ist zu dieser Situation zu sagen? Was hat das Konzil in dieser Hinsicht ge-
lehrt, entschieden, getan und was nicht gelehrt, nicht entschieden, nicht getan? Was
ist zu Wandelbarkeit und Unwandelbarkeit der Kirche in Lehre und christlicher
Sitte und Leben zu sagen? Das ist die Frage, die uns hier beschiftigen soll. Dabei
handelt es sich nicht um jenen vielseitigen Wandel der Kirche, der in der Kirchen-
geschichte als Hauptthema beschrieben wird, also um jenen Wandel, der mit dem
Eingefiigtsein der Kirche in ein Gesamt von geschichtsbildenden Michten (Staat,
Kultur) an sich schon gegeben, der Kirche einfach aufgezwungen ist, sondern um
den Wandel, den sie selbst aktiv in ihrem Recht und ihrer Lehre vornimmt, in
dem sie sich selbst verindert, nicht nur verindert wird (wenn natiirlich auch diese
beiden Verinderungen Interferenzphinomene aufweisen).

Um in der Uniibersichtlichkeit und Komplexheit der Frage weiter- und hin-
durchzukommen und um einen Leitfaden fiir unsere Uberlegungen zu finden, ist
zunichst eine Unterscheidung zu machen, obwoh! wir uns bewuft sein miissen, dafl
zwischen dem Unterschiedenen mannigfaltige Zusammenhinge kompliziertester
Art bestehen. Wir meinen die Unterscheidung zwischen kirchlich verpflichtender,
im schirfsten Fall dogmatisch definierter Lehre der Kirche einerseits und dem
Kirchenrecht und der kirchlichen Lebenspraxis anderseits. Setzen wir diese Unter-
scheidung einmal als gegeben und wichtig und in ihrem Sinn verstanden voraus.
Sie wird aus dem gleich zu Sagenden sich von selbst ergeben und als in ihrer Be-
rechtigung und Tiefe notwendig verstindlich werden.

WANDEL IM RECHT DER KIRCHE

Diese Unterscheidung also vorausgesetzt, fragen wir zunéchst: was ist zu sagen
zur Frage von Wandelbarkeit und Unwandelbarkeit des kirchlichen Rechtes und

438



Kirche im Wandel

des damit zusammenhingenden katholischen Lebensstiles (wenn wir einmal all das
so bezeichnen diirfen, was von Praxis, Spielregeln, Verhaltungsweisen im kirch-
lichen und christlich profanen Leben fiir einen Katholiken durch Erziehung, kirch-
lichen Komment eben ,gilt® oder bisher ,galt“ und was ja unter Umstinden
iiber die strengen Rechtsnormen hinausgeht, gewissermaflen deren alltdgliche Kon-
kretheit, deren praktische , Ausfithrung® ist)? Was hier fiir unser Problem konkret
mit Kirchenrecht gemeint ist, ist bekannt. Ich zihle nur der Anschaulichkeit halber,
willkiirlich auswihlend, ein paar Beispiele auf ohne jede Systematik und Ordnung
nach Bedeutsamkeit: das Freitagsgebot, das Fastengebot, die Norm der eucharisti-
schen Niichternheit, das Gesetz iiber die im Normalfall allein giiltige Form eines
Eheabschlusses fiir den katholischen Christen, seine Verpflichtung zur jahrlichen
Beichte und zur Osterkommunion, das Gebot der Erdbestattung der Toten, das
eventuelle Verbot, Anhinger bestimmter politischer Parteien zu sein, das Index-
gesetz iiber verbotene Biicher, Normen iiber das Verhalten gegentiber nichtkatholi-
schen Christen bei Skumenischer Arbeit, Normen hinsichtlich der Mischehe, litur-
gische Gesetze, Regelungen hinsichtlich kirchlicher Abgaben (,Kirchensteuer®),
Normen bei kirchlichen Eheprozessen. Solcher kirchlicher Gesetze gibt es sehr viele,
und sie greifen auch tief in das Leben des Laien ein.

Was ist ihnen gegeniiber hinsichtlich des Wandels und der Unwandelbarkeit der
Kirche zu sagen?

Zunichst ist der Unterschied und der Zusammenhang zwischen géttlichem Recht
und positivem kirchlichen Recht zu bedenken. Das erste ist unwandelbar, sei es, weil
es Recht ist, das aus dem absoluten unwandelbaren Wesen Gottes und des Men-
schen erfliefit, sei es, weil es Recht ist, das die Offenbarung Gottes als gottlicher
Wille fiir die ganze christliche Heilszeit und Kirche verkiindigt; das zweite ist
grundsitzlich wandelbar und ist von der Kirche zu wandeln, wenn es neue ge-
schichtliche Situation erfordert. Mag dieser Unterschied dem Durchschnittschristen
ohne tiefere theologische Bildung nicht immer sehr deutlich bewufit gewesen sein,
er ist der Theologie immer deutlich gewesen, und der Christ darf sich deshalb nicht
wundern, daf er in der Praxis der Kirche eine Rolle spielt. Wir konnen hier frei-
lich jetzt nicht hinsichtlich einzelner kirchlicher Rechtsnormen begriinden, daff und
warum diese unverinderlichen gottlichen Rechtes sind, jene nur wandelbaren
kirchlichen Rechtes. :

Aber das allgemein Grundsitzliche leuchtet leicht ein: dafl eine Ehe zwischen
Geschwistern heute ungiiltig ist unabhingig vom Willen der Kirche, dafl eine
giiltig vollzogene Ehe zwischen Getauften unaufldslich ist und die Kirche keine
Macht hat, daran etwas zu 4dndern, dafl die Kirche die Siebenzahl der Sakramente
nicht abschaffen, die letzten Verfassungsstrukturen der Kirche selbst nicht dndern
kann, solche und dhnliche Gesetze sind auf eine der beiden angedeuteten Arten
gottlichen und unverinderlichen Rechtes. Und kein Bischof auf dem Konzil hat
das jemals in Zweifel gezogen. Es mag in einem bestimmten Einzelfall zweifelhaft

439



Karl Rabner

sein, ob eine konkrete Norm gottlich unwandelbaren oder wandelbaren mensch-
lichen Rechtes sei (etwa ob ein Stiefsohn nach dem Tod seines Vaters die zweite
Frau seines Vaters ,an sich®, von einem kirchlichen Gesetz abgesehen, giiltig hei-
raten konne). Aber das dndert nichts am Grundsitzlichen: es gibt unwandelbares,
gottliches Gesetz in der Kirche, und die Kirche ist sich in threm klaren und unge-
tribten Glaubensbewufitsein hinsichtlich des Ganzen solcher grundlegender Ge-
setze auch immer bewuflt gewesen. Und es ist einfach nur schlechte theologische
Bildung und Voreiligkeit, wollte ein Christ meinen, weil die Kirche ein kirchlich
wandelbares positives Gesetz indern kdnne oder geindert habe, sei sie auch in der
Lage oder verpflichtet, ein Gesetz zu andern, das sie als gottlich unwandelbares
weif}, bloff weil es eine gewisse sachliche Affinitit mit dem wandelbaren kirch-
lichen Gesetz hat. Wenn die Kirche z. B. gewisse bisher trennende Ehehindernisse
blof kirchlichen Rechtes abschaffen kann, wenn sie dies bei der verinderten Situa-
tion von heute geraten hilt, dann folgt daraus noch gar nicht, daf} sie darum schon
jedwede ungiiltige Ehe sanieren und sanktionieren konne, wenn sie nur etwas
grofiziigiger und verstindnisvoller wire.

Aber es gibt auch wandelbares positives kirchliches Recht. Es wird wohl sogar
»quantitativ® den groferen Teil der fiir einen katholischen Christen verpflichten-
den Rechtsnormen ausmachen. Wir kdnnen natiirlich hier nun nicht auf die Frage
niher eingehen, warum die Kirche Recht und Pflicht hat, nicht nur die Normen
gottlich unwandelbaren Rechtes zu verkiindigen und einzuschirfen und ihre Be-
obachtung zu iiberwachen, sondern dariiber hinaus auch von sich aus positive
Rechtsnormen zu satzen und ihre Beobachtung dem Christen zur Pflicht zu ma-
chen, obwohl sie erlassen werden mit dem Bewufitsein, dafl sie nicht notwendig
ewig gelten, sondern auch abgeidndert, ja abgeschafft werden kdnnen. Wir sagen
dazu nur, dafl Christus seiner Kirche eine solche Vollmacht und Pflicht gegeben
hat, weil sonst ein kirchliches Gemeinschaftsleben und eine konkrete Hirtensorge
der Kirche fiir das Heil des einzelnen gar nicht moglich wiren. Und es sei gleich
noch angemerkt, daf auch, solange ein solches kirchliches Gesetz besteht, der Cha-
rakter der Verpflichtung, die Moglichkeit eines Entschuldigtseins und einer Dispens
von ihm, die Moglichkeit einer Diskussion iiber seine Zweckmifigkeit oder Ver-
dnderungsbediirftigkeit, die Moglichkeit, sich im konkreten Fall daran nicht ge-
bunden zu wissen, ganz anderer Art sind als bei einem unverinderlichen gott-
lichen Gebot. Auf jeden Fall aber: es bestehen solche wandelbaren kirchlichen Ge-
setze, die Theologie der Kirche war sich dessen immer bewufit und hat sich mit Er-
folg immer bemiiht, die Grenzen zwischen gottlichen und kirchlichen Gesetzen klar
zu ziehen und im Bewufltsein zu erhalten. Dafl der Eheabschlufl vor dem Priester
fiir den Katholiken im Normalfall zur Giltigkeit der Ehe notwendig ist, dafl im
Normalfall eine Feuerbestattung unerlaubt ist, dal man vor Empfang der nor-
malen Kommunion niichtern sein miisse, dafl bei einer Mischehe auch der nicht-
katholische Ehepartner die katholische Kindererzichung versprechen miisse, dafl

440



Kirche im Wandel

man bei Vorliegen schwerer Schuld innerhalb eines Jahres zum Buflsakrament hin-
zuzutreten habe, dafl man jeden Sonntag an der Eucharistiefeier teilnehmen miisse,
daf man ohne besondere Erlaubnis ein indiziertes Buch nicht lesen diirfe, auch
wenn es keine Gefahr fiir den eigenen Glauben oder die eigene Sittlichkeit bedeu-
tet, dafl man am Freitag kein Fleisch essen diirfe, dafl man ohne besondere Dispens
keine Ehe mit einem Nichtgetauften oder Verwandten dritten Grades eingehen
diirfe, all das sind (oder waren) nicht nur Normen sehr verschiedenen Gewichtes
und darum auch sehr verschiedenen Grades der Verpflichtung, der Entschuldigung
und Dispensméglichkeit, sondern sie sind samt und sonders positiv kirchlichen,
also grundsitzlich wandelbaren Rechtes. Dariiber war sich die Kirche immer im
klaren. Daran 4ndert sich nichts, wenn ein einzelner Christ dies nicht weifl, son-
dern eine solche Norm zu den unwandelbaren Prinzipien seines Lebens zzhlt und
sich dann wundert, wenn die Kirche solche Normen indert.

Wenn die Kirche solche Gesetze andert, sich darin wandelt, wandelt sie sich nur
innerhalb der Unwandelbarkeit eines grundlegenden Prinzipes, ndmlich, daf sie
das Recht und die Pflicht hat, wandelbare Normen zum geistlichen Heil ihrer Glie-
der zu schaffen. Natiirlich satzt und dndert die Kirche solche wandelbaren Normen
nicht nach Laune und Willkiir. Und die Berechtigung, Angezeigtheit oder Unan-
gezeigtheit solchen Wandels ist bei den verschiedenen Gesetzen sehr verschieden.
Sie hidtte z. B. schon lange in Japan die Kniebeuge vor dem Allerheiligsten ent-
sprechend dem japanischen Empfinden zugunsten einer tiefen Verbeugung oder
die Verwendung des Speichels bei der Taufe abschaffen sollen, wie sie es jetzt ge-
tan hat. Sie wird aber wohl kaum einmal die Verpflichtung zur Beichte innerhalb
eines Jahres bei Vorliegen schwerer Schuld wieder abschaffen, obwohl diese Ver-
pflichtung als allgemeine erst seit 1215 besteht; denn solche positiven Kirchen-
gebote sind bei all ihrer grundsitzlichen Wandelbarkeit doch letztlich Konkretisa-
tionen, Anwendungen, Ausfiihrungsbestimmungen, Verdeutlichungen der unwan-
delbaren Normen des Evangeliums. Positive Kirchengesetze menschlichen Rechtes
haben eben zu den Gesetzen gottlichen Rechtes eine sehr verschiedene Nihe oder
Distanz und darum ist auch Moglichkeit und Tempo ihres Wandels mit Recht sehr
unterschiedlich.

Solcher Wandel, so legitim er ist und sosehr er von vornherein in der kirchli-
chen Gesetzgebung einkalkuliert war, kann natiirlich in der Praxis des kirchlichen
Lebens und vor allem bei den Laien zu Beunruhigung und Unsicherheit fiihren.
Auch hinter einem kirchlichen Gesetz steht insofern die Autoritit des heiligen Got-
tes, als er die Kirche zu solcher Gesetzgebung autorisiert hat. Aber sie steht darum
auch anders hinter solchen Gesetzen als hinter den Geboten Gottes, die unmittel-
bar und zwingend aus der natiirlichen oder iibernatiirlichen Wesenswirklichkeit
erflieffen, die Gott selbst geschaffen hat, und die somit gesetzt wurden, indem diese
Wirklichkeiten von Gott selbst unmittelbar gesetzt wurden. Aber in der durch-
schnittlichen Praxis des Lebens ist sich der Christ dieses radikalen Unterschiedes

441



Karl Rabner

oft nicht deutlich bewuflt. Darum empfindet er eine Anderung solcher kirchlichen
Gebote fast so, als ob Gott oder das bleibende Wesen der Kirche sich geindert
hitten und so auf beide kein Verlal mehr sei. Er wird unsicher. Es kann fiir ihn
sehr enttiuschend sein, wenn er vielleicht unter groflen sittlichen Anstrengungen
und personlichen Opfern ein solches Gesetz beobachtet hat (etwa das der Erdbestat-
tung) und jetzt plotzlich sehen muf}, dafl es — wenn man so sagen darf —jetzt plotz-
lich auch ,billiger” geht. Hier hilft nur Geduld und Verstidndnis dafiir, dafl auch
die Kirche notwendig und pflichtgemif sich unter das Gesetz der Geschichte beu-
gen muf}: was gestern gut war, mufl es nicht auch heute sein; neue Zeiten, deren
Heraufkommen und Art nicht im Belieben der Kirche stehen, verlangen von der
Kirche ein anderes Handeln als in vergangenen Zeiten.

Solche Anpassungen sind notwendig, sie konnen nicht einfach immer den ein-
zelnen und kleineren Sprengeln der Kirche iiberlassen werden; dabei kann es sein,
dafl eine Anderung, die allgemein getroffen werden muf}, hier dringend nétig, ja
fast schon iiberfillig ist, dort aber weniger notwendig ist und sogar zur Storung
oder zum Verschwinden noch niitzlicher und bewihrter Institutionen des traditio-
nellen Lebensstiles fiihrt. Eine Abendmesse z. B. kann in einer Grofistadt gebiete-
rische Forderung wacher Pastoral sein, in einem Dorf aber die Frommigkeit echter
traditionsgebundener Art eher nachteilig beeinflussen, und doch mufl vielleicht eine
gemeinsame Regelung getroffen werden. Es darf auch nicht iibersehen werden, daf}
auch in der Kirche Menschenschichten uhrzeitlich koexistieren, die soziologisch,
geistesgeschichtlich, kulturell ganz verschiedenen Epochen angehdren, und doch mufl
fir alle dieselbe Regelung getroffen werden. Man kann z. B. in einem neuen In-
dustrieort nur eine Kirche fiir alle bauen, und doch muf sie besucht werden von
den Menschen heterogensten kiinstlerischen Empfindens, so dafl dem einen viel-
leicht ein Kruzifix als Blasphemie vorkommt, das dem anderen als der echteste
Ausdruck seines religidsen Empfindens erscheint.

In fritheren Epochen der Kirche konnten solche Wandlungen in Recht und christ-
lichem Lebensstil so langsam vor sich gehen, dafl der einzelne sie bei der Kiirze
seiner Lebenszeit kaum bemerkte oder sie jedenfalls nicht schockierend wirkten.
Heute hat sich das Tempo der profanen Geschichte in allen ihren Dimensionen so
beschleunigt und hat das Ausmafl der geistigen, kulturellen und gesellschaftlichen
Anderungen so zugenommen, dafl die Kirche gar nicht anders kann als ihrer Pflicht,
jeder Zeit zu entsprechen, dadurch gerecht zu werden, dafl sie Tempo und Ausmaf}
ihres eigenen Wandels in ihrem Wandelbaren beschleunigt und vergroflert.

Wenn ein Konzil sich einer solchen Aufgabe stellt, kann es gar nicht anders sein,
als daB es Uberraschungen gibt, Liebgewordenes und Altbewihrtes geopfert wird,
Experimente gewagt und Neuerungen inauguriert werden, deren Fernfolgen nie-
mand sicher voraussehen kann. Gemessen an der Breite und Tiefe der geistigen,
wirtschaftlichen, kulturellen, gesellschaftlichen Wandlungen von heute und morgen
im profanen, aber fiir die Aufgabe der Kirche mitbestimmenden Bereich wird man

442



Kirche im Wandel

sogar sagen miissen, dafl die Kirche in ihrem ,Aggiornamento® iiberaus langsam
und behutsam vorgeht, so dal man sich eher fragen muf, ob sie schnell, mutig und
sicher genug auf die Zukunft, die schon begonnen hat, reagiert, als dafl man fiirch-
ten mufl, sie opfere zu schnell und ,modernistisch® Altbewihrtes und Erprobtes.
Natiirlich bedeutet eine solche Anderung immer eine fiir Leitung und Kirchenvolk
unangenehme Ubergangszeit: das bewihrte Alte ist nicht mehr; das Neue hat sich
noch nicht eingespielt, ist noch nicht zur indiskutablen Selbstverstindlichkeit ge-
worden; die geistigen und religiosen Haltungen, die zum guten Erfolg der neuen
Institutionen als Voraussetzung notwendig sind, miissen erst langsam wachsen.
Und darum kann es so aussehen, als ob das Alte besser gewesen sei als das Neue.
Ein scheinbar ,laxeres® Mischehenrecht z. B. kann erst dann echte Friichte positi-
ver Art bringen, wenn eine personliche, religiose, eigenverantwortliche Gesinnung
der katholischen Christen in dieser Frage nachgewachsen ist. Es kann vielleicht
sein, dafl die jetzt amtlich von der Kirche iibernommene Skumenische Haltung
und Gesinnung zu einem Abnehmen der Zahl der Konversionen, wenigstens vor-
iibergehend, oder bei manchen Leuten zu einem Indifferentismus in der konfessio-
nellen Frage fiihrt; und doch ist dieser Okumenismus ein heiliges Gebot unserer
Zeit,

Solche Ubergangszeiten sind mit Geduld und Tapferkeit und ohne falsche Ner-
vositit zu tiberstehen. Es muf} kithl gesehen werden, dafl jeder, auch der notwen-
dige Umbau Unbequemlichkeiten mit sich bringt und Staub aufwirbelt. Es muf}
niichtern gesehen werden, daB kein menschliches Gesetz, weder ein altes noch ein
neues, nur Vorteile und gar keine Nachteile hat; daf die alte Zeit immer nur ihren
Nutzniefern, nicht aber allen unterschiedslos gut tat und meist erst schén zu glin-
zen beginnt, wenn sie vergangen ist; dafl auch die neue Zeit Miihsal, Unzulinglich-
keit und Schiden aufweist und die Reform der Kirche nie zu Ende geht. Es ist
auch nicht so, dafl jede gutgemeinte Anderung im menschlichen Recht der Kirche
oder in ihrem parakanonistischen Lebensstil (der oft noch wichtiger als das Kir-
chenrecht ist) einfach schon darum, weil sie gut iiberlegt und gut gemeint ist, not-
wendig das einzig Richtige treffen miisse. Welches z. B. das richtige Firmalter oder
Erstbeichtalter sei, dariiber kann man noch verschiedener Meinung sein, auch wenn
die Kirche darin eine bestimmte Praxis mehr oder weniger verbindlich festgelegt
hat. Kurz: wer den raschen Wandel der geschichtlichen Verhiltnisse wiirdigt und
nicht vor ihm in ein Getto fliichtet; wer weifl, dafl es ein wandelbares, mensch-
liches Kirchenrecht gibt, immer gegeben hat, und dafl dieser Wandel auch immer
schon praktiziert wurde; wer iiberdies bedenkt, daf} die Kirche nicht nur dasRecht,
sondern die Pflicht hat, ihr Kirchenrecht dem Wechsel der Zeiten entsprechend zu
gestalten, also auch zu indern, der wird sich nicht wundern iiber den Wandel in
vielen rechtlichen Normen, den er heute erlebt, sondern ihn erkennen und anneh-
men als Zeichen der Lebendigkeit und Heilssorge der Kirche. Er wird gerade im
Wandel als solchem das Unwandelbare erkennen, das in starrer Wandellosigkeit

443



Karl Rabner

gerade verraten wiirde: die Treue zum ewigen Evangelium und der Gehorsam
gegeniiber dem Herrn der Geschichte, die beide zusammen den Wandel im Recht
der Kirche ergeben.

Wir haben zu Beginn unserer Uberlegungen gesagt, dafl man unterscheiden
miisse zwischen kirchlicher verpflichtender, im schirfsten Fall dogmatisch definier-
ter Lehre einerseits und dem Kirchenrecht und der kirchlichen Lebenspraxis ander-
seits. Wir haben schon dabei betont, daf} trotz dieser notwendigen Unterscheidung
enge Beziehungen zwischen beiden Groflen bestehen. Dieser Satz kann jetzt ge-
nauer gefaflt werden: Insofern im Kirchenrecht Normen gottlichen unwandel-
baren, aus den natiirlichen oder iibernatiirlichen Wesenswirklichkeiten erfliefenden
Rechtes gegeben sind, gehdren sie auch zur Glaubenslehre der Kirche, zu ihrem
Dogma, und von ihnen gilt darum das, was von Wandelbarkeit und Unwandelbar-
keit der kirchlichen Glaubenslehre gleich zu sagen sein wird. Insofern das Kirchen-
recht jedoch wandelbares menschliches positives Recht der Kirche selbst enthilt,
bildet es einen von der kirchlichen Lehre auch material verschiedenen eigenen Ge-
genstand, der als solcher nicht unmittelbar Gegenstand des kirchlichen Lehramtes
und des Glaubens, sondern der hoheitlichen Gewalt der Kirche, des Gehorsams,
der Erwigung der Zweckmifigkeit ist. Dafl die Prinzipien des Wandels und des
Bleibens darum fiir diese Art des Kirchenrechts andere sind als fiir die kirchliche
Glaubenslehre, ergibt sich daraus von selbst.

DAS WANDELBARE IN DER GLAUBENSLEHRE

Damit kommen wir zur Frage nach Wandel und Unwandelbarkeit der kirch-
lichen Lehre. Dabei mufl von vornherein deutlich gesehen werden, dafl die Glaubens-
lehre der Kirche, der Gegenstand ihres Lehramtes, sowohl Aussagen iiber die gott-
lichen Wirklichkeiten, wie Dreifaltigkeit Gottes, Inkarnation des Logos, Gnade,
Erlosung enthilt, als auch ebenso deutlich, ebenso verpflichtend Aussagen iiber
die richtigen sittlichen Normen des Menschen. Mord ist Siinde — das ist ebenso
ein Glaubenssatz wie: Gott ist dreipersonlich. Damit ist nicht iibersehen, daff die
angstliche Frage der jiingsten Gegenwart nach der Unwandelbarkeit der kirch-
lichen Glaubenslehre hervorgerufen worden ist durch einen wirklichen oder ver-
meintlichen Wandel in der kirchlichen Sittenlehre, in der Moraltheologie, beson-
ders auf dem Gebiet des Geschlechtlichen. Was ist zu dieser Unwandelbarkeit und
Wandelbarkeit der kirchlichen Lehre zu sagen?

Unwandelbares Dogma

Zunichst einmal: fiir das katholische Glaubensverstindnis ist es selbstverstind-
lich, daf dort, wo das kirchliche Lehramt eindeutig einmal eine absolute, hochste
und unbedingte Glaubenszustimmung zu einer bestimmten Lehre als von Gott ge-

i

444



Kirche im Wandel

offenbart zu irgendeiner Zeit gefordert hat, eine solche Lehre nicht mehr revidier-
bar, sondern unwiderruflich ist, selbst wenn sie vorher, in fritheren Zeiten, nicht
mit derselben absoluten Glaubensforderung gelehrt worden war, sondern noch
kontrovers gewesen sein mag (was natiirlich nie heifit, dal die Kirche einmal ab-
solut und verpflichtend das Gegenteil gelehrt habe). Solches Dogma der Kirche
ist wirklich unverinderlich, d. h. es kann nie etwa durch einen Akt der Kirche auf-
héren, fiir das Glaubensgewissen des katholischen Christen verpflichtend zu sein.
Nur theologisch schlecht unterrichtete Journalisten kommen daher z. B. auf die
Idee, das II. Vaticanum konne die Definition der Lehre des I. Vaticanums vom
Jurisdiktions- und Lehrprimat des Papstes abschaffen oder konne aus 6kumeni-
scher Gesinnung und Nachgiebigkeit heraus das Dogma von der unbefleckten
Empfingnis oder Aufnahme in den Himmel der Heiligen Jungfrau widerrufen.
An so etwas hat auch kein einziger Bischof des II. Vaticanums, auch nicht der
avantgardistischste, jemals gedacht. Nie gab es in der theologischen Konzilskom-
mission oder im Plenum des Konzils eine Debatte, die eine solche Wandelbarkeit
des Dogmas voraussetzte. Diese Unwandelbarkeit des Dogmas der Kirche schliefit
aber nicht aus, sondern impliziert, daf} es eine Dogmengeschichte gibt. Dies nicht
nur insofern, als es sehr viel Zeit und theologische Entwicklung und Klirung be-
ndtigen konnte, bis sich das kirchliche Glaubensbewuftsein zur Klarheit durch-
gerungen hatte, dafl diese und diese bestimmte Lehre der Kirche wirklich in der
gottlichen Offenbarung enthalten, genuiner Ausdruck des global schon immer Ge-
glaubten oder verpflichtende Abwehr gegen neue hiretische Mifldeutungen des
tiberlieferten Glaubens sei.

Legitime Dogmengeschichte gibt es auch noch, wo ein Dogma schon eindeutig
vorhanden und ausgesprochen ist. Denn auch ein solches Dogma kann in seinem
Sinn noch weiter durchdacht, tiefer geklirt werden, von unwillkiirlich mitschwin-
genden Miflverstindnissen, die fritheren Zeiten gar nicht bewufit gewesen sein
miissen, gereinigt werden, in einen expliziteren Zusammenhang mit andern Glau-
benswahrheiten gebracht werden, wodurch Sinn und Grenzen, Tragweite und Be-
deutung dieses Dogmas deutlicher werden; es kann in neuen Formulierungen aus-
gesagt werden, die vom Geist der neuen Zeit angeboten werden und durch die es
in ganz andere Perspektiven tritt, die es dem Menschen einer neuen Zeit geistig
assimilierbarer machen; es kann im Skumenischen Gesprach mit nichtkatholischen
Christen so neu ausgesagt werden, daf} diese Christen seine Vereinbarkeit mit den
christlichen Wahrheiten leichter erkennen, die diese Christen als Kern ihres eigenen
Christseins verstehen.

In diesen und anderen Hinsichten kann auch das unwandelbarée Dogma der
Kirche noch eine Dogmengeschichte haben, sich noch wandeln inmitten seiner Un-
wandelbarkeit, nicht wandeln nach riidswirts, nicht abgeschafft werden (wie ein
positives Kirchengesetz), sondern sich wandeln nach vorwirts zu seiner eigenen
Sinnfiille und Einheit mit dem einen Ganzen des Glaubens und seinen letzten

445



Karl Rabner

Griinden hin. Es gleicht dann einem Menschen, der sich und seinem Wesen und dem
Gesetz, nach dem er angetreten ist, treu bleibt, seinen Ursprung immer mehr ein-
holt, sein bleibendes Wesen immer mehr ausdriickt, so sich wandelt und gerade so
derselbe bleibt, Kein Zweifel, daf es in diesem Sinne auch auf dem II. Vaticanum
eine Dogmengeschichte gegeben hat, ohne daf ein altes Dogma abgeschafft oder
auch nur verdunkelt worden wire: wie der Primat und der von Christus gestif-
tete Episkopat in der Verfassung der Kirche existieren und zusammen wirken kdn-
nen, wie die Heilsnotwendigkeit der Kirche mit der Heilsmoglichkeit eines Men-
schen, der ihr nicht angehdrt, vereinbar ist, wie im Reich der Gnade jeder von
jedem Gerechtfertigten und so auch vor allem von Maria abhingen kann und doch
nur ein Mittler zwischen Gott und Mensch, Jesus Christus, ist — hinsichtlich solcher
und vieler dhnlicher Fragen wurde gewif} eine Einsicht gefordert, geschah wirklich
Dogmengeschichte, ohne daf§ bisherige Dogmen abgeschafft wurden.

Natiirlich kann dies sehr erhebliche Wandlungen im Glaubensverstindnis des
einzelnen mit sich bringen. Wer bisher unwillkiirlich das Dogma vom Primat des
Papstes dahin verstanden hat, dafl deswegen die Bischfe nur subalterne Provinz-
beamte des Papstes seien, der wurde durch das II. Vaticanum griindlich eines Bes-
seren belehrt; aber sein bisheriges Verstindnis des Primatdogmas war eben ein
Mifverstindnis und auch bisher kein Dogma, das abgeschafft werden mufite. Na-
tiirlich kann auch ein solcher Wandel seine unabsehbare 6kumenische Bedeutung
haben, weil auch die katholische Theologie nicht von vornherein absehen kann, was
in diesem Sinne und dieser Richtung noch alles mdglich ist, sonst wire dieses Stiick
der Dogmengeschichte ja schon durchmessen. Und niemand soll sagen, dafl solcher
kiinfriger Wandel bei bleibender Giiltigkeit des bisherigen katholischen Dogmas
sicher von vornherein nicht ausreiche, um die Einheit des Glaubens unter allen
Christen zuriickzugewinnen. Denn solch ein Wandel innerhalb der Giiltigkeit des
bleibend selben Dogmas kann ungeheuer sein, kann das ,alte* Dogma aus ganz
anderem Aspekt zeigen, die konkrete Gestalt, in der es sich im Denken und vor
allem im Leben der Kirche zeigt, sehr tiefgreifend verindern. Wir bekennen auch
heute z. B. mit Augustinus das Dogma der Erbsiinde, die zu seiner Zeit dogmati-
siert wurde. Und doch welchen Wandel hat dieses bleibende Dogma erfahren hin-
sichtlich seiner genaueren Prizisierung, seiner genaueren theologischen Ausdeu-
tung, seiner Perspektiven, der Folgerungen, die daraus zu ziehen sind, dem Ge-
wicht, das es im religisen Leben hat. Man miifite das im einzelnen zeigen konnen,
um dem theologischen Laien eine Vorstellung davon geben zu kdnnen, welche
Dogmengeschichte auch ein schon definiertes Dogma noch erfahren kann, ohne ab-
geschafft zu werden oder in seinem urspriinglichen Sinn nicht mehr garantiert zu
bleiben. So etwas kann man riickwirts vom spiteren Punkt der Geschichte sehen,
aber am fritheren hochstens ahnen. Die Wahrheit Gottes bleibt dieselbe, und doch
ist sie lebendig und hat immer eine Geschichte, die erst in der Anschauung Gottes
am Ende ist. Vorher ist auch die bleibende, immer giiltige Wahrheit Stiickwerk,

446



Kirche im Wandel

gesagt in Bildern und Gleichnissen, auf dem Pilgerweg der unvorhersehbaren Ge-
schichte wandernd und so sich wandelnd.

Aber fiir das innerkatholische Leben liegt der Stein des Anstofles hinsichtlich
des Wandels kirchlicher Lehre gar nicht so sehr bei definierten Dogmen der Kirche,
sondern bei anderen Lehren der Kirche in Dogmatik und Moraltheologie, die zwar
autoritativ gelehrt werden, aber grundsitzlich nicht als definierte Glaubenslehre,
als ein unabinderliches Dogma gelten konnen.

Nicht definierte Lehren

Zunichst ist zu bedenken, daf} es auch eine solche Art von Lehre gibt und geben
muf}. So wie schon die konkrete Wahrheitserkenntnis eines Menschen nicht vor die
Alternative gestellt werden kann, entweder einen Satz mit einer letzten unbeding-
ten Sicherheit und Entschlossenheit zu bejahen oder ihn als schlechthin unsicher
und unverbindlich auf sich beruhen zu lassen, sondern es fiir den Menschen in sei-
nem Leben und seiner Reflexion Erkenntnisse gibt, die, obzwar ohne den letzten
Grad von Klarheit, Sicherheit und Verbindlichkeit theoretischer und sittlicher Art,
dennoch fiir ihn Giiltigkeit haben und haben miissen, mindestens bis zum Errei-
chen einer besseren Einsicht. So ist es auch bei der Kirche. Thre Lehre ist ja nicht
eine kleine Summe von ein paar einzelnen, immer schon fertigen Sitzen, die ein-
fach nur wie die letzten Axiome der Geometrie nebeneinander stehen, sondern
sagt das eine unermeflliche Geheimnis Gottes, seiner Nihe in Christus und der
Gnade und der Durchdringung des uniibersehbaren menschlichen Daseins durch
diese absolute Mitteilung Gottes aus. Eine solche Lehre ist notwendig zugleich eine
unermefilich vielfiltige. Sie ist unreflex und global immer ganz gegeben in einer
unerschdpflichen Tiefe und Weite und steht dennoch selbst noch in der Glaubens-
geschichte der Kirche; sie besitzt in ihren Momenten und untereinander uniiberseh-
bar viele Querverbindungen, Zusammenhinge, Aspekte; sie zeigt immer neue Sei-
ten, wenn sie im Lauf der geistigen Geschichte der Menschheit mit immer neuen an-
deren Erfahrungen der Menschheit konfrontiert wird, weil sie das unendliche Ge-
heimnis Gottes als die Mitte unseres eigenen Daseins meint.

Eine solche Lehre kann nicht vor die Alternative gestellt werden, immer und
iiberall Allerletzt-Verbindliches oder iiberhaupt nichts zu sagen. Man kann schon
die Sdtze des eigentlichen Dogmas selbst nicht sagen, ohne sie zu erkldren, die von
ihnen verwendeten Begriffe zu verdeutlichen, Zusammenhinge herzustellen, Ver-
stindnishilfen zu bieten. Ohne all das, was selbst nicht auch wieder Dogma ist,
wiirden die Dogmen selbst unverstindlich und glaubensmiflig nicht mehr assi-
milierbar fiir den Horer. Tut man dies aber, dann kann man, d. h. das Lehramt
der Kirche, zwar nicht anders, als auch Sitze zu sagen, die nicht wiederum absolu-
tes Dogma sind, sondern zwar ernsthafte, giiltige Erkenntnisse (und das natiirlich

447



Karl Rabner

in sehr verschiedenem Grade und in sehr verschiedener Weise), aber eben doch
grundsitzlich revidierbare, verbesserungsfihige Erkenntnisse, die vertieft, verdeut-
licht, nuanciert werden konnen, in dieser und jener Hinsicht verbessert, ja fallen
gelassen werden kdnnen. Wenn solche Sitze vom Lehramt selbst vorgetragen wer-
den, erheischen sie vom einzelnen Glaubigen Respekt und Zustimmung; er muf} sie
betrachten als die ihm fiir jetzt gebotenen und pflichtmifligen Zuginge, Verdeut-
lichungen, Sicherungen fiir das Verstidndnis des auf das Heil bezogenen Dogmas
der Kirche. Das kann er und muf er, auch wenn er weder berechtigt noch verpflich-
tet ist, Art und Grad seiner Zustimmung zu solchen Lehren in derselben Art zu ge-
stalten wie bei eigentlichen Dogmen, weil echte innere Zustimmung und unwider-
rufliche Glaubenszustimmung eben nicht dasselbe sind.

Solche Sitze des kirchlichen Lehramtes und (davon abgeleitet oder vorbereitend)
der Theologie gibt es vor allem im Bereich der Moraltheologie. Denn hier handelt
es sich vor allem auch um die Anwendung der letzten Grundhaltungen und Grund-
lehren des Evangeliums auf die ungeheuere Vielfalt menschlicher Lebenssituatio-
nen, die zudem in einem bestdndigen geschichtlichen Flufl und Wandel begriffen
sind. Was zu tun ist, wenn Geld langsam Reprisentant von Produktionsgiitern
wird, was es nicht immer war, ob dann Zins erlaubt ist, was vorher nicht der Fall
war; was sittlich zu tun ist, wenn Nuklearwaffen entstehen; was sittlich erlaubt
ist, wenn die technisch-physiologischen Mdglichkeiten einer Geburtensteuerung
auftauchen, die es frither nicht gab; wie der Gefahr einer moglichen Ubervilke-
rung zu steuern ist, die frither vollig auflerhalb des Gesichtskreises der Menschen
lag; wie die rechtliche und gesellschaftliche Stellung der Frau in Offentlichkeit und
Kirche richtig und gottgewollt sein miisse in Verhiltnissen, die vor 200 Jahren
iiberhaupt nicht denkbar waren, fiir solche und viele andere Fragen kann die Ant-
wort einerseits nicht einfach aus dem Evangelium oder der traditionellen Lehre
fertig und eindeutig bezogen werden, weil sie eben darin so noch nicht gegeben ist
und auch nicht schon gegeben sein kann. Anderseits kann aber die Kirche die Ant-
wort nicht in allen Fillen den einzelnen Menschen auf eigene Rechnung und Ge-
fahr allein suchen lassen. Die Kirche muff in vielen (ich sage nicht: in allen) Fillen
eine solche Antwort erst noch finden, sie muf} sie suchen, und dazu braucht es eine
Entwicklung, eine Geschichte der Reflexion, Zeit.

In einer solchen Zeit sind Undeutlichkeiten, Schwankungen, Versuche, kleine
Einseitigkeiten nicht vermeidbar. Das lif}t sich z. B. leicht beobachten in der Zeit
des Ubergangs von einem feudalen Obrigkeitsstaat mit weltanschaulich geschlosse-
ner Gesellschaft zur demokratischen, pluralistischen Gesellschaftsordnung. Von Gre-
gor X VI. bis zur Toleranz-Deklaration des II. Vaticanums hat die Kirche einen
langen Weg durchlaufen, bis sie allseitig und einigermaflen abgeklirt ihre Stellung
zur heutigen Gesellschaft formulieren konnte. Sie mufite diesen langen Weg durch-
messen, weil die Sache, zu der sie Stellung beziehen mufite, selbst unterwegs war
und noch ist. Es wire kindisch und ungerecht zu meinen, wegen der Geschichtlich-

448



Kirche im Wandel

keit ihrer Lehre in solchen Fragen sage die Kirche heute dieses und morgen das
Gegenteil. Sie formuliert vielmehr auch dort, wo sie mit ihrer Lehre selbst noch
unterwegs ist, jedesmal aus ihren eigenen, bleibenden Grundiiberzeugungen heraus,
die immer erkennbar und unwandelbar durch die Haltungen und konkreten For-
mulierungen hindurchscheinen, die zunichst, auf den bloflen Wortlaut gesehen,
verschieden oder widerspriichlich erscheinen. Wenn z. B. die Kirche zunichst im
19. Jahrhundert bis Pius XII. eine sehr reservierte Haltung einnahm gegeniiber
einer Einbezichung des menschlichen Bios in den Evolutionsgedanken, dann war
sie (und mit Recht) getragen von einer Grundauffassung vom Wesen des Menschen,
die mit guten Griinden geschiitzt werden mufite, von einer Grundauffassung, die
auch heute noch die ihre ist, wo sie diese Reserve als aufgebbar erkannt hat. Wenn
so ein notwendiger, unvermeidlicher, geschichtlicher Entwicklungsprozef grofie-
ren Ausmafles in den Lehren, die nicht definiertes Dogma sind, als legitim und
selbstverstindlich behauptet wird, dann ist damit nicht gesagt, daf es in dieser
Geschichte nicht auch Fehler, voreilige (wenn auch nur vorliufige und revidier-
bare) Festlegungen, Kurzsichtigkeiten, Verstindnislosigkeiten gegeben habe. Sol-
ches kann und wird vorkommen. Es gehért auch zur Knechtsgestalt und Pilgerschaft
der Kirche, die mit Geduld von ihren Gliedern getragen werden muR.

Es gibt also und muf} geben eine Lehre der Kirche, die vor dem Glaubensgewis-
sen und dem sittlichen Gewissen des einzelnen Katholiken eine Bedeutung und Ver-
pflichtung besitzt, obwohl sie in ihrer unmittelbaren Aussage keinen Anspruch auf
absolute Glaubenszustimmung machen kann und will; obwohl sie nicht irrefor-
mabel ist, sondern noch in der weiter klirenden Entwicklung des kirchlichen Glau-
bensbewufitseins steht. Auch das an sich Wandelbare kann eine Verpflichtung fiir
uns bedeuten, wenn es nach dem Urteil der Kirche hier und jetzt das Sicherste ist,
das, was am wenigsten Gefahr bietet, mit dem unwandelbaren Geist des Evange-
liums in Konflikt zu kommen. Und umgekehrt: das jetzt wirklich Verpflichtende
braucht nicht notwendig darum auch schon das absolut Unwandelbare und End-
gliltige zu sein. Eine Mutter z. B., die sich ihren Kindern erhalten muf} und vor einer
Operation steht, die nach dem wohlabgewogenen Urteil aller Fachirzte notwen-
dig ist, hat die sittlich unbedingte Pflicht, diese Operation zuzulassen, obwohl sie
weifl, dafl das Urteil der Arzte in die Irre gehen kann und reformabel, also selbst
nicht unbedingt ist. Eine analoge Haltung muf}. der Christ in Theorie und Praxis
normalerweise gegeniiber Lehren und sittlichen Normen der Kirche einnehmen,
die ihm von der Kirche autoritativ, wenn auch nicht als unrevidierbares Dogma,
vorgetragen werden. Sonst handelte er theoretisch oder praktisch leichtfertig, er
brichte seine Glaubensiiberzeugung oder die objektive Sittlichkeit unberechtigt in
Gefahr. Normalerweise kann er sich in solchen Fillen nur mit dem Gesamt-
glaubensbewufitsein der Kirche selbst wandeln, wenn eine solche Wandlung wirk-
lich eintreten sollte hinsichtlich genauerer Nuancierung der sittlichen Grundnormen
oder bestimmter Anwendungen dieser auf neue Situationen.

29 Stimmen 175, 6 449



Karl Rabner

Freilich ist, schon weil sich ein solcher Erkenntnisfortschritt der Kirche zundchst
durch einzelne, im Geist einzelner vollziehen muf, der Fall denkbar, dafl jemand
auch unter selbstkritischer Vorsicht gegeniiber seiner eigenen moglichen Kurzsich-
tigkeit und der Getriibtheit seines Urteils doch bei eingehender Wiirdigung der
Griinde fiir die augenblickliche Haltung des kirchlichen Lehramtes, bei ernsthafter
Priifung seines Gewissens vor Gott und im Blick auf seine einstige Verantwortung
vor dem Richterstuhl des unbestechlichen Gottes zur Uberzeugung kommt, daf} in
diesem oder jenem Einzelfall eine nicht dogmatisierte, also an sich reformable
Lehre der Kirche auch wirklich in bestimmten Einzelheiten reformbediirftig sei.
Dann ist er unter den genannten Voraussetzungen in seinem privaten Urteil und
in seiner privaten Praxis auch berechtigt, von dieser reformablen Lehre des kirch-
lichen Lehramtes schon jetzt abzuweichen. Damit ist noch nicht gesagt, dafl ein sol-
cher Fall konkret hiufig vorkomme. Aber die katholische Theologie gibt grund-
sitzlich eine solche Moglichkeit unbefangen zu, die mit der Geschichtlichkeit der
nicht definierten kirchlichen Lehre gegeben ist. Ein paldontologisch hochgebildeter
Naturwissenschaftler und Theologe konnte doch z. B. schon 20 Jahre vor Pius’ XII.
Erklirung unter Umstéinden fiir sein Glaubensgewissen das Urteil bilden, dafl eine
anthropologische Evolutionstheorie mit der dogmatischen Anthropologie vereinbar
sei, obwohl damals noch das kirchliche Lehramt durch Indexmafinahmen inner-
halb der katholischen Theologie die Auferung einer solchen Vereinbarkeit verhin-
derte. Solche Fille sind auch auf dem Gebiet der Moraltheologie moglich.

Natiirlich kann es nicht Aufgabe dieser grundsitzlichen und allgemeinen Uber-
Jegungen sein, jetzt solche konkreten Fille der Moraltheologie zu besprechen und
im einzelnen zu priifen, ob und warum eine konkrete Revisionsbediirftighkeit hin-
sichtlich dieser oder jener moraltheologischen, nicht definierten Lehrduflerungen
der Kirche in den letzten Jahrzehnten vorliegt. Eine solche Aufgabe miifite das
Thema neuer und eigener Uberlegungen sein. Schlieflich soll noch bemerkt werden,
daf es nicht in jedem Falle leicht und einfach ist anzugeben, ob eine bestimmte
Lehre des ordentlichen Lehramtes schon Dogma ist oder nur authentische, aber an
sich reformable Lehre. Diese Schwierigkeit, die letztlich dann nur durch den feier-
lichen Spruch des auRerordentlichen Lehramtes in einer Definition des Papstes oder
eines Konzils gelost werden kann, macht die praktische Anwendung der vorgetra-
genen Prinzipien noch schwieriger.

ENTWICKLUNG ZUM ,,OFFENLASSEN® HIN

Noch etwas sei gesagt, was sich auf den ,Wandel® sowohl der Lehre als des
Rechtes bezieht. Es kann sein, ja es sieht schon deutlich so aus, dafl die lehrende
Kirche in vielen Fragen der Moral, wo es sich mehr um konkretisierende Anwen-
dungen letzter Prinzipien handelt, den Christen von heute und morgen mehr allein
lassen wird, als es bisher der Fall war, und seinem Gewissen, seinem eigenen sitt-

450



Kirche im Wandel

lichen Unterscheidungsvermdgen iiberlassen muf}!. Nicht darum, weil die Kirche
feig oder ,vorsichtiger wird oder sich grundsitzlich nicht die Vollmacht zuerken-
nen wiirde, materiale sittliche Normen zu vertreten. Sondern darum, weil die Si-
tuationen des konkreten menschlichen Daseins im Unterschied zu friiheren ein-
facher strukturierten Lebensverhiltnissen so uniibersichtlich und komplex, die
»Fille® so verschieden werden, dafl eine einheitliche Normierung lehramtlicher,
direkter und konkreter Art vielfach gar nicht mehr mdglich sein wird, obwohl die
Entscheidung in solcher Situation immer noch sittlich relevant ist.

So wie frither die amtliche Kirche einem Menschen keine autoritative Antwort
auf seine Berufsfrage geben konnte und wollte, obwohl sie eine sittliche Heilsfrage
sein konnte, so wird heute und morgen die Kirche in vielen Fragen auch von &ffent-
lichem Interesse und weitgehender Bedeutung auch nicht einmal ,ratione peccati®
eine eindeutige Antwort amtlich und direkt sagen kdnnen. Ob man Nuklear-
waffen herstellen darf, welche sittliche Verpflichtung konkret auf manchen Vol-
kern zur Entwicklungshilfe liegt, wie im Ganzen der Welt und in der einzelnen
Familie eine Geburtenregelung zu geschehen habe (was eine dunkle Frage bleibt,
auch wenn man alle kirchlichen bestehenden oder kiinftigen Verlautbarungen vor-
aussetzt), wie genau in der Gesellschaft Autoritdt und Freiheit ein echtes Verhalt-
nis zueinander finden, iiber solche und unzihlige Zhnliche Fragen wird gewif die
Belehrung von seiten der amtlichen Kirche in der Zukunft eher spirlicher ausfallen
als frither, obwohl die Fragen, auch konkret gestellt, sittliche Fragen sind.

Etwas Analoges kann in der Zukunft auch eintreten hinsichtlich dogmatischer
Fragen im engeren Sinn des Wortes. Die Differenzierung der philosophischen und
begrifflichen Voraussetzungen fiir theologische Aussagen wird immer grofer (und
damit die Allgemeinverstindlichkeit solcher Voraussetzungen und die Erreichbar-
keit der Position des einzelnen mit Hilfe einer von vornherein bestimmten Ter-
minologie immer kleiner), die Fragestellungen (systematischer und historischer
Art) immer komplizierter und darum fiir einen einfachen, allseits verstindlichen
amtlichen Spruch der Kirche immer schwerer erreichbar. Beispiele aus jiingster Zeit
sind bekannt. Die jiingsten Erklirungen der Bibelkommission oder zu erwartende
Auflerungen des Konzils iiber moderne exegetische Probleme mdgen dankenswerte
Weisungen und niitzliche weite Grenzzichungen sein. Aber die Moglichkeit, sie
»amtlich“ allgemein verstindlich und verbindlich zu sagen, ist doch auch erkauft
durch eine Vorsicht und Allgemeinheit, die den Eindruck erwecken konnen, die
wirklichen konkreten Probleme seien dadurch eben doch nicht ,,gelost®.

Von daher ist es denkbar, daff der eigentliche dogmengeschichtliche , Fortschritt®
in der Zukunft nicht so sehr in Richtung auf eine weitere, noch genauere Ausfal-
tung und Prizisierung des tiberlieferten Dogmas geht, sondern einfach in Richtung
auf eine lebendigere, urspriinglichere Erfassung und Aussage der letzten Grund-

1 Vgl. zum folgenden: K. Rahner, Grenzen der Kirche: Wort und Wahrheit 19 (1964) 249-262.

& 451



Karl Rabner

dogmen selbst, welche eine, allgemein giiltige Aussage begleitet sein kann von
ziemlich ,pluralistisch nebeneinanderstehenden Theologien, die sich zwar nicht
widersprechen, aber auch nicht positiv in eine hohere Synthese aufgehoben wer-
den konnen. Kurz und gut: es ist denkbar, daf der ,Wandel“ in der Lehre der
Kirche in Dogma und Moral auf eine nicht unerhebliche ,Freigabe“ und auf ein
,Offenlassen® hintendiert. Das aber bedeutet nicht ein ,Machenkdnnen, was man
will“, sondern eine grofere Biirde der Verantwortung des einzelnen. Ahnliches
gilt fiir die christliche Lebenspraxis und somit riickwirkend fiir die Bedeutung des
kirchlichen Rechtes im Leben des einzelnen und der Gesellschaft.

Es ist unweigerlich ein Raum von Profanitit, eine ,weltliche Welt“* erwachsen,
die nicht mehr so unmittelbar und eindeutig durch christliches allgemeines Brauch-
tum durchdrungen werden kann, fiir das nicht in alter Selbstverstindlichkeit ein
bestimmtes christliches Ethos mit eindeutig geprigten Leitbildern und Verhaltens-
mustern bereitsteht, und dhnlich [3ft dann auch das kirchliche Recht viel mehr als
frither diese weltliche Welt frei. Auch hier ist der ,, Wandel® fiir die Zukunft wohl
vielfach die Uberantwortung der Verantwortung von der unmittelbaren Regelung
durch die amtliche Kirche an den einzelnen und sein Gewissen.

MUT ZUM WANDEL

Im Leben, im Recht, in der Lehre gibt es somit auch in der Kirche einen Wandel.
Die Kirche ist nicht das endgiiltig festgebaute und moblierte Haus, in dem es nur
den Wandel der es bewohnenden Generationen gibt, sondern eine lebendige Wirk-
lichkeit, die selbst eine Geschichte gehabt hat und noch immer hat. Und darum gibt
es eigentlich einen Wandel in der Kirche. Dieser hat eine verschiedene Natur und
Grofe, je nachdem es sich um Lebensstil, Recht, Dogma oder nicht definierte
authentische Lehre handelt. Aber in all diesem Wandel hilt sich eines durch: das
Wesen der Kirche als gesellschaftliche Prisenz der Gnade Gottes in Christo, in Ver-
kiindigung, Kult und Leben. Diese Geschichte des Bleibenden der Kirche ist die
Geschichte der Wirklichkeit, die unter den gesellschaftlichen Groflen allein Gottes
Verhe.iﬁung hat, dafd sie sich, ihr Wesen, nicht verliert oder selbst stirbt, wenn sie
in den FluR der Geschichte hinabsteigt. Sie ist immer in der Geschichte und nicht
am unbeweglichen Ufer, aber in dieser Bewegung trigt sich die Ewigkeit Gottes
mit, sein Leben, seine Wahrheit und seine Treue, und darum muf} sie weniger als
alle anderen geschichtlichen Wirklichkeiten Angst vor dieser Geschichtlichkeit
haben. Denn der Fluf} der Geschichte trigt sie nicht an das Gestade des Todes, son-
dern des ewigen Lebens. Darum darf und muf} die Kirche den Mut haben, sich zu
wandeln, indem sie ihr Ewiges, das sie hat,sich immer neu und immer mehr anver-

2 Vgl. z. B. J. B. Metz, Weltverstindnis im Glauben. Christliche Orientierung in der Weltlichkeit der Welt heute:
G UL 35 (1962) 165-184; ders., Die Zukunft des Glaubens in einer hominisierten Welt: Hochland 56 (1964) 377-391,

452



Kirche im Wandel

wandelt. Denn sie ist die Kirche einer Welt, die das Tempo ihrer Geschichte in
einem ungeheuerlichen Mafle beschleunigt hat, sie ist die Kirche, die dieser Welt
die Wahrheit Gottes glaubwiirdig bezeugen, dieser Welt die Gnade Gottes ver-
mitteln, fiir diese Welt das Sakrament des Heiles sein soll. In dieser Situation ist
die Gefahr eines zu langsamen Vorwirtsschreitens grofler als die Gefahr des muti-
gen Sicheinlassens auf den Wandel. Thr Dogma ist klar und fest und entfaltet ge-
nug; Weisheit, Erfahrung und Vorsicht ihrer Fiihrung groff genug, um den Gefah-
ren des Sich-Wandelns zu begegnen. Von Gott gefragt ist sie aber, ob sie den Mut
hat zur apostolischen Offensive in diese Zukunft hinein und somit den dafiir not-
wendigen Mut, sich der Welt unbefangen so zu zeigen, dafl niemand den Eindruck
haben kann, sie existiere nur noch als Relikt aus fritheren Zeiten, weil sie noch
nicht geniigend Zeit gehabt habe zu sterben. Aber auch wenn sie den Mut zum
Wandel hat, braucht sie dazu Zeit und darf sich Zeit nehmen. Nicht zu viel und
nicht zu lang, aber Zeit. Denn sie muf} sich nicht in irgend etwas Beliebiges und
Willkiirliches wandeln, sondern in die neue Prisenz ihrer alten Wirklichkeit, in
die Gegenwart und Zukunft ihrer Vergangenheit, des Evangeliums, der Gnade
und Wahrheit Gottes selbst.

Darum mufl der einzelne Christ selbst Triger des Mutes und der Geduld der
Kirche sein. Er soll sich freuen, wenn er sicht, dafl die Kirche das alte bleibende
Evangelium neu bedenkt und nicht nur die alten, obzwar wahren und giiltigen,
Formeln ihres Verstindnisses dieses Evangeliums monoton wiederholt. Auch wenn
er Liebgewonnenes und Altgewohntes aufgeben muf, soll er sich freuen, wenn die
Kirche im Rahmen des gottlichen Rechtes ihr menschliches Recht wandelt und der
neuen Situation anpaflt. Er soll sich dafiir mitverantwortlich fiihlen, daf} die Ver-
dnderung des Buchstabens nicht an der Unbewegtheit seiner eigenen Gesinnung
scheitert. Natiirlich verlangt solcher Wandel vom Christen auch Opfer. Er muf§
seit langem Liebgewordenes aufgeben und ungewohntes Neues tun. Es wird vom
Christen verlangt, gerade wenn er Priester ist oder sonst eine gute festgefiigte
religidse Bildung in der Jugend erhalten hat, daf er weiterdenkt und nicht nur
unbeweglich die einst gelernten Formeln wiederholt und nur die alten Positionen
verteidigt. Er muf} sich bemiihen, das Gewicht neuer Fragen zu empfinden, die Men-
talitit der Menschen zu verstehen, die diese Fragen aus der Bedringnis ihrer eige-
nen Existenz stellen. Er darf nicht meinen, alles sei immer schon klar oder etwas
darum schon falsch, weil es neu ist. Er kann das Vertrauen haben, dafl auch eine
neue Losung im einzelnen nur das alte Wahre neu lebendig erfahren 1ifit, aus dem
heraus er immer schon dachte und lebte, wenn er wirklich schon als Christ dachte
und lebte. Er muR darauf vertrauen, dafl auch heute ernst gefragt und gewissen-
haft gesucht wird und daf die Leute, die mit den Antworten von gestern nicht in
allem zufrieden sind, nicht immer Vorlaute oder Bosewichte sind, die wieder trii-
ben wollen, was schon lingst klar geworden ist. Er mufl den Dialog mit der Welt
wirklich wagen, muf8 voraussetzen, dafl er dabei nicht nur lehrt, sondern auch

453



Will: Geiger

lernt, daf} die ganze Wahrheit immer reicher und geheimnisvoller ist als das, was
er davon schon reflex ergriffen hat, daf} zwischen der wirklichen Wahrheit von
gestern, von heute und morgen eine tiefere geheime Ubereinstimmung besteht, als
die vorlauten Neuerer und die konservativen Apologeten des Alten um jeden Preis
es wissen. Er wird die Erfahrung machen, dafl das Bleibende lebendig ist und die
letzte Tiefe des Sich-Wandelnden das Ewige ist, daf} das Bleibende das ist, das die
Kraft hat, sich zu wandeln. Solch ein Bleibendes aber ist die Kirche. Wir ergreifen
ihr Bleibendes, wenn wir uns dem Wandel anvertrauen, den ihr ihr eigener Geist
durch die Geschichte schenkt, indem er sie immer mehr in alle Wahrheit und in die
Fiille des Lebens Gottes einfiihrt.

Die offentliche Meinung und wir

Willi Geiger

Es gibt Staats- und Regierungsformen, unter denen die gute Ordnung innerhalb
der Gesellschaft, das Funktionieren des Staatsapparats und die Erhaltung eines
politischen Systems der Freiheit und Gerechtigkeit fiir alle entscheidend davon ab-
hingen, daf eine elitire Minderheit, dafl eine relativ kleine Gruppe von Funktio-
niren oder daf} die Spitze des Staates die ihr iiberlassene Macht und Kompetenz
richtig, verniinftig und verantwortungsbewuft ausiibt. Die Regierten mdgen in
diesen Fillen die Nutzniefler einer solchen staatsrechtlichen und politischen Ord-
nung sein; Gestalter oder auch nur Mitverantwortliche fiir die Ordnung, unter der
sie leben, sind sie nicht. Von ihnen hingt deshalb auch das Funktionieren eines sol-
chen Staatswesens nicht ab.

In der freiheitlichen Demokratie ist das alles ganz anders. Die Demokratie kann
nicht nur nicht funktionieren, sie kann nicht einmal existieren ohne die titige An-
teilnahme der Biirger an den offentlichen Angelegenheiten. Das ist gewif} keine
Aufforderung an die Biirger zur Geringschdtzung der staatlichen Institutionen, zur
Miflachtung der verfassungsmiflig ausgeiibten Staatsgewalt durch Parlament, Re-
gierung und Exekutive, zu unverantwortlichem Risonieren, zu ungeordnetem und
ziigellosem Dreinreden und Einflufnehmen auf die politischen Entscheidungen im
Kleinen und im Groflen unter Verzicht auf Sachkunde! Der Hinweis, die freiheit-
liche Demokratie hinge existentiell davon ab, daf} es in ihr geniigend Demokraten,
eben Biirger gebe, die sich fiir sie engagieren, will sagen, daf} es fiir jeden von uns

454



