Besprechungen

griiflen ist, sprachlich reif gestalter und auch
schon in mehreren deutschen Dibzesen in Ge-
brauch. Im Anhang werden zwei Weisen ge-
boten, die Fiirbitten zu singen. So kann man
dem Fiirbittenbuch nur weite Verbreitung wiin-
schen.

BouvER, Louis: Mensch und Ritns. Mainz:
Matthias-Griinewald-Verlag 1964. 264 S. Lw.
17,80.

Auf Grund der Ergebnisse der Religionsge-
schichte, der Psychologie und aus der Besin-
nung auf die altchristliche Liturgie nimmt der
bekannte Verf. Stellung zur liturgischen Re-
form. Er gibt zunichst eine Darstellung der
Entwicklung der Religionsgeschichte und der
Tiefenpsychologie. Dann werden die heidni-
schen Religionen in verschiedenen Punkten, Sa-
kramente, Opfer, Mysterien, mit dem Christen-
tum verglichen. Es bestehen wesentliche Unter-
schiede. Wohl hat die Kirche uralte, weitver-
breitete Riten iibernommen. Diese sind Hand-
lungen, die durch sich selbst zeichenhafte Be-
deutung haben und das ausdriicken, was der
Mensch der Gottheit gegeniiber erfihrt. Sie
gehen jeder Erklirung voraus und sprechen
durch sich selbst. Die Kirche hat ohne Scheu die
Grundsymbolik iibernommen, aber nicht die
spitere Erklirung, die iibrigens oft wechselte
und schon im Heidentum oft mit der urspriing-
lichen Bedeutung nichts mehr zu tun hatte, vor
allem die sehr spiten Auslegungen heidnischer
Religionsphilosophie, durch die man den Ritus
iiberfliissig machte. Aber blofler Wortgottes-
dienst ohne Riten verfliichtigt Gott zur Idee
und macht die Begegnung mit ihm unméglich.
Ebenso hat die Kirche den Opfergedanken in-
nerlich verwandelt. Mit den heidnischen My-
sterien, urspriinglich Riten agrarischer Natur,
hat das christliche Mysterium weder in seinem
Ursprung noch in seiner Bedeutung etwas zu
tun; es ist keine Geheimlehre, noch eine Idee,
die sich nur einer Elite enthiillt, sondern der
jeder Kreatur unzugingliche, durch Christus
geoffenbarte Heilsplan Gottes. Daraus zieht
der Verf. die Folgerung, eine liturgische Re-
form habe nicht so sehr die Substanz der we-
sentlichen Riten zu indern und anzupassen als
die spiteren nebensichlichen Einkleidungen,
damit der urspriingliche Sinn wieder klar her-
austrete. In einer celebratio versus populum

F. Hillig S]

wie auch in der Aufstellung des Altares in der
Mitte eines Rundbaus, den er sonst fiir die
ideale Form einer christlichen Kirche hilt, sieht
er die Zerstorung eines grundlegenden urchrist-
lichen Symbolismus und einen historischen Irr-
tum. Beim Gebet wandten sich Bischof, Klerus
und Volk gemeinsam gegen Sonnenaufgang,
weil man von dort die Wiederkunft des Herrn
erwartete, an die die Eucharistie immer wieder
erinnern soll; nur Lesung und Wortverkiindi-
gung geschah zum Volke hin, niemals das Ge-
bet und die Feier der Eucharistie. Darum steht
auch in den &stlichen Rundkirchen der Altar
immer in der &stlichen Apsis. Auch darf das
Geheimnis, das zum Christentum gehdrt, nicht
durch allzu vieles Erkliren verdringt werden.
Wichtiger ist die Mdglichkeit fiir das Volk, sich
wieder am Gottesdienst zu beteiligen.

A. Brunner S|

Recht

ScHAMBECK, Herbert: Der Begriff der ,Na-
tur der Sache“. Ein Beitrag zur rechtsphiloso-
phischen Grundlagenforschung. Wien: Springer
1964. XV u. 153 S. Br. 38,80.

In dem Ringen zwischen Positivismus und
Relativismus des Rechts einerseits, naturrechtli-
chem Denken anderseits ist viel von der ,Natur
der Sache® die Rede. Gibt es eine ,Natur der
Sache“? Wenn Ja, was ist darunter zu verstehen?
Sodann: lassen sich aus dieser ,Natur der Sache®
Normen ableiten? und wiederum wenn Ja, in
welchem Verhiltnis stehen sie zum gesatzten
Recht? Auf diese Grundfragen ldfit sich die viel-
schichtige Kontroverse zuriickfiihren. — Sollen
aus der ,Natur der Sache® allgemeingiiltige Nor-
men abgeleitet werden, so setzt das offenbar
voraus, daff die ,Natur der Sache® selbst keine
blofle Faktizitit, keine blof} zufillige Gegeben-
heit, die keine Verallgemeinerung zulidfit, dafl sie
vielmehr vom Einzelfall unabhingig iiberall da
eindeutig die gleiche ist, wo die ,Sache” ange-
troffen wird. Das wiirde insbesondere besagen,
dafl, wo immer wir es mit einem Menschen zu tun
haben, diesem Menschen die eindeutig gleiche
Menschennatur eignet, dafl die Antwort auf die
Frage: ,Was ist der Mensch?“ in allen Fillen
eindeutig die gleiche ist. Nur wenn in jedem ein-

475



Besprechungen

zelnen Menschen ein solcher Allgemeinbegriff
»Mensch® verwirklicht ist, konnen wir aussa-
gen, was der Mensch ist, und aus dem, was er
ist, fiir alle Menschen giiltige Folgerungen ziehen.
Damit diese Folgerungen jedoch nicht nur expli-
kativ, sondern normativ sein konnen, ist noch
ein weiteres erfordert: es muf} ein grundsitz-
licher Zusammenhang zwischen Sein und Sollen
bestehen. Fiir denjenigen, der an einen allmich-
tigen, allweisen und heiligen Schopfer glaubt,
versteht sich dieser Zusammenhang von selbst:
der Schopfer, der seinem Geschdpf, hier an er-
ster Stelle dem aus seiner Schépferhand hervor-
gegangenen Menschen, diese Menschennatur und
keine andere verliehen hat, will auch, dafl der
sich dem gemifl, was er ist, verhalte, und als
das, was er ist, behandelt werde. Fiir die ge-
samte nominalistische (einschl. der existenziali-
stischen) Philosophie verhilt sich das anders.
Fiir sie gibt es keine Menschennatur, die sich in
jedem einzelnen Menschen immer wieder ein-
deutig als dieselbe verwirklicht wiederfinde;
der Gedankenschritt vom Sein zum Sollen ist
fiir sie eine metabasis eis allo genos und damit
ein fundamentaler Verstofl gegen die Logik.

Sch. steht ganz und gar auf dem Boden der
essentialistischen Philosophie — so unbedingt und
so selbstverstindlich, dafl die Auseinanderset-
zung mit den ihr entgegengesetzten Positionen
zu kurz kommt. Innerhalb der eigenen Position
untersucht er einleitend deren Entwidklungsgang
in der griechischen Philosophie, sodann die ver-
schiedenen Bedeutungen, in denen die Autoren,
namentlich Juristen, von der ,Natur der Sache®
sprechen. So versteht es sich ja keineswegs von
selbst, dafl unter. ,Sache® hier auch der Mensch
einbegriffen wird, ja dafl der Mensch unter all
den verschiedenen ,,Sachen® geradezu die ,Haupt-
sache® ist. Im Schluflkapitel berichtet der Verf.
iiber die in jiingster Zeit von bedeutenden Juri-
sten, die nicht—oder jedenfalls nicht unbedingt—
auf dem Boden der essentialistischen Philosophie
stehen, angestellten Versuche mit Hilfe der ,Na-
tur der Sache® den rechtsphilosophischen Rela-
tivismus zu iiberwinden.

Wire es im deutschen wissenschaftlichen
Schrifttum erlaubt, fiir das, worauf es ankommt,
nicht ein Hauptwort zu gebrauchen oder, wenn
keines vorhanden ist, eines zu erfinden, sondern
wie es die Lateiner tun, den Sinn des Satzes ins
Pridikat zu legen und durch ein Zeitwort aus-
zudriicken, dann hitte der Verf. bestimmt ver-
standlicher geschrieben. Beim Zeitwort erkennt

476

man sofort, ob es aktivisch oder passivisch zu
verstehen ist; beim Hauptwort mufl man das
erschliefen oder erraten, und dabei kann es
einem passieren, dafl man fehl rit und den Satz
falsch versteht. Wire es gar erlaubt, Uberschrif-
ten in Satz- oder Frageform zu bringen, dann
wire es dem Verf. sicher gelungen, den Schon-

heitsfehler zu vermeiden, dafl der 2. Abschnitt
den Budhtitel selbst als Uberschrift trigt, ohne
dafl man ersihe, was speziell von dem Gesamt-
thema in diesem Abschnitt abgehandelt wird.
Uberall, wo sich der Verf. die Freiheit nimmt,
von der substantiv(ist)ischen Diktion abzuge-
hen, atmet der Leser begliickt auf, weil er miihe-
los versteht. O. v. Nell-Breuning S]

DaBIN, Jean: Der Staat. Neuwied: Hermann
Luchterhand 1964. 259 S. Lw. 25,~.

Als 6.Band der eindrucksvollen Sammlung
»Politica® erscheint die deutsche Ubersetzung
von ,L’Etat ou le Politique. Essai de Défini-
tion* des belgischen Juristen Dabin. Der fran-
z0sische Untertitel macht deutlich, worum es
dem Verf. geht, um eine Wesensbestimmung
dessen, was wir Staat nennen. Nachdem gesagt
wird, was unter dem Wort Staat verstanden
wird, nimlich das konkrete Ganze der staat-
lich verfafiten Gesellschaft, und nachdem ab-
gelehnt wird, daff man den Begriff Staat sinn-
voll nur auf eine bestimmte historische Form
des politischen Gemeinwesens, etwa den neu-
zeitlichen Staat, anwenden konne, heiflt es aus-
driicklich: ,Unsere Absicht ist, ihn (den Staat)
vom philosophischen, doktriniren Standpunkt
aus, nach seinem idealen Typus zu definieren®
(11). Denn, so meint der Verf., ,soziologisch
wie philosophisch gibt es ein Mittel, von den
verschiedenen Beispielen des Staates einen all-
gemeinen, fundamentalen Typus abzuleiten,
der allen besonderen Exemplaren gemeinsam
und von keinem von ihnen ganz erschopft ist”
(9). Der Verf. hat also den Mut, das metaphy-
sische Wesen des Staates zu bestimmen. Er ist
kein positivistischer Sammler von Materialien.

In drei Schritten wird seine Intention durch-
gefithrt: Zunichst werden die ,unverinderli-
chen Elemente des Staates® (22) genannt: ,Land
und Leute®. In klassisch-aristotelischer Begriff-
lichkeit wiirde man sagen, das (wesensnotwen-
dige) Moment der ,causa materialis® wird fest-
gestellt. Das zweite Kapitel behandelt ,die



