Die Humanistische Union

Oskar Simmel S]

Seit Wochen und Monaten ergreift die Humanistische Union zu allen mdglichen

Gelegenheiten das Wort, veranstaltet Pressekonferenzen, mit einem Wort: sie

macht von sich reden. Niemand kann und will ihr das verwehren. Sie muf es sich

nur gefallen lassen, dafl man sie daraufhin etwas kritischer betrachtet.

Die Humanistische Union wurde am 28. August 1961 durch Gerhard Szczesny?
in Miinchen gegriindet. Thr Zweck ist es, ,alle Bestrebungen zu fordern, welche
1. die ungehinderte Entfaltung aller religitsen, philosophischen, weltanschaulichen,

wissenschaftlichen und kiinstlerischen Stromungen in der Bundesrepublik ge-

wihrleisten,

2.es dem einzelnen Biirger gestatten, von seinen im Grundgesetz garantierten
Rechten der individuellen Lebensgestaltung, der Glaubens-, Gewissens- und
Bekenntnis-, der Meinungs-, Informations- und Koalitionsfreiheit ohne Furcht
vor Nachteilen Gebrauch zu machen,

3. die Unabhingigkeit des Staates und seiner Einrichtungen sowie aller Bereiche,
in denen gesamtgesellschaftliche und sachliche Aufgaben zu I6sen sind, gegeniiber
Machtanspriichen konfessioneller und weltanschaulicher Gruppen zu garantieren,

4. der Festigung demokratischer Solidaritit und Toleranz insbesondere auf dem
Gebiet der Erziehung zu dienen® (Satzung § 2).

Diesen Zweck will der Verein durch Griindung von Ortsverbinden und Arbeits-

gemeinschaften erreichen, durch Tagungen, Vortrige und Diskussionen, durch

Schriften und Informationsdienste, durch wissenschaftliche Untersuchungen und

durch Gutachten. Auch Rechtsmittel sollen in Anspruch genommen und Rechtshilfe

gewidhrleistet werden. Parteipolitisch ist der Verein nicht festgelegt, wirtschaft-
lichen Gewinn erstrebt er nicht.

Ein solcher Verein ist offenbar nach Ansicht des Griinders und der inzwischen
beigetretenen Mitglieder hochst notwendig. Denn es besteht, so hren wir, in der
Bundesrepublik eine ,, Verschworung, die unsere Entmiindigung und Gleichschal-
tung diesmal im Namen der christlichen Heilslehre verlangt® 2. Der einzelne kann

1 1958 hatte Szczesny, damals Leiter des Sonderprogramms am Bayerischen Rundfunk, ein Buch iiber die ,Zukunft
des Unglaubens® verdffentlicht. Dieses Buch, das zweifellos einen ziigigen Titel hat, stellt die These auf: dem heuti-
gen, durch die Naturwissenschaften gebildeten Menschen, ist der Glaube an eine Offenbarung nicht mehr zumutbar.
Diese ,zeitgemifien Betrachrungen eines Nichechristen® driicken, soweit sie sich auf die reine Analyse der heutigen
Geistigkeit beschriinken, zweifellos die Mentalitit vieler Intellektueller avs. In ihren philosophischen, geistes- und
religionsgeschichtlichen Teilen weisen sie deutlich die Herkunft aus der Jahrhundertwende auf.

2 Vorschlag eine ,Humanistische Union® zu griinden (6. 6. 1961).

434



Die Humanistische Union

ruhig Christ sein, er mag sich auch um die Verbreitung seines Glaubens bemiihen.
Man wendet sich nur gegen den ,immer unverhiillter und anmafiender zu Tage
tretenden Versuch, eine Gesellschaft, die nur zu einem Teil aus glaubigen Christen
besteht, dem totalen Machtanspruch einer christlichen Sprach-, Denk- und Ver-
haltensregelung zu unterwerfen. Die im Grundgesetz der deutschen Bundesrepu-
blik verankerten Rechte der freien Personlichkeitsentfaltung, der Glaubens-, Ge-
wissens- und Bekenntnisfreiheit, der freien Meinungsiduferung, Information und
Forschung sind ldngst durch eine christlich-konfessionalistische Regierungspraxis
ausgehdhlt, wenn nichtaufler Kraft gesetzt.® Ja, wer schirfer zusieht, wird erkennen,
daf} wir nur ein totalitires System gegen ein anderes ansgetauscht haben, das sich
von solchen faschistischer oder bolschewistischer Herkunft nur dadurch unterschei-
det, daf} die Geheime Staatspolizei und die Konzentrationslager abgeschafft sind.
Zum Osten Deutschlands hin besteht nur der eine Unterschied, daf hier ein christ-
licher, dort ein marxistisch-leninistischer Totalitarismus herrscht. Hier wie dort
wird die freiheitlche Lebensordnung einer pluralistischen Gesellschaft unterdriickt.

Es ist vor allem die katholische Kirche, der man vorwirft, einen in einer plura-
listischen Gesellschaftsordnung unberechtigten Einflufl auf diese Ordnung auszu-
iiben. Der Konfessionalismus der evangelischen Kirche ist davon nur ein Echo.
Durch diesen verhingnisvollen Einfluff der Kirche kommt es nach Szczesny, dafl
wir vor einem Ausverkauf aller Errungenschaften stehen, die die Neuzeit vom
Mittelalter trennen. ,Die Erlosung des Denkens aus der Vermundschaft der Theo-
logie, die Befreiung des Menschen aus den Fesseln obrigkeitsstaatlicher und kleri-
kaler Bindungen, die Verkiindigung der Menschenrechte und Menschenpflichten,
der Ausbau von Erziehungs-, Bildungs- und Fiirsorgeeinrichtungen, die allen Biir-
gern offenstehen, die Entfaltung einer freien Wissenschaft, Presse, Literatur und
Kunst — dies alles sind nicht Entartungen, sondern Grundbedingungen des Lebens
in einer zivilisierten Gesellschaft.«®

Weil sich die ,Humanistische Union“ nicht gegen die Religon als solche wendet,
sondern nur gegen deren, ihrer Ansicht nach, unberechtigten Einfluf auf das ge-
sellschaftliche und staatliche Leben, weil ihr Humanismus, wie sie sagt, noch ,dies-
seits des Glaubens® ist, sich also nach Ansicht der Humanistischen Union in keiner
Weise mit der Religion selbst befaflt, darum kénnen sich ihr auch Christen an-
schliefen, die sich zu den von ihr vertretenen Ideen einer pluralistischen Gesell-
schaft bekennen, aber ebenso auch Buddhisten oder Mohammedaner. Thr Huma-
nismus lehnt nicht den Glauben als solchen ab, und deswegen kann Szczesny sagen,
daf die Humanistische Union nicht atheistisch sei; sie lehnt lediglich den, wie sie
meint, unberechtigten Einfluf} der Kirche auf das 6ffentliche Leben ab. Daf} es sol-
chen unberechtigten Einflufl geben kann, wird niemand leugnen; daf er immer
schon unberechtigt ist, wenn es die Humanistische Union ausposaunt, wire erst zu

3 Ebd.

28% 435



Oskar Simmel

beweisen und hingt mit dem Glaubens- und Kirchenverstindnis der Humanisti-
schen Union zusammen.

Fiir ihre Behauptung, dafl in der Bundesrepublik der Versuch unternommen
werde, eine Gesellschaft, die nur noch zum Teil aus gliubigen Christen bestehe,
dem totalen Machtanspruch der katholischen Kirche auszuliefern, will die Huma-
nistische Union in ihrem Informationsdienst, ,, Vorginge“ genannt, Beweise vor-
legen®.

Die Humanistische Union ist eine bunte Sammlung von Menschen der verschie-
densten Herkunft: da sind Agnostiker, Vertreter eines Erkenntnis- und Wert-
relativismus, Anhdnger eines religidsen Indifferentismus, aggressive Gegner vor
allem der katholischen Kirche, wohl auch mancher gliubige Christ, eher vermut-
lich evangelischer Herkunft, insgesamt Angehorige der geistigen Schicht.

Versucht man, aus all den leidenschaftlichen, nicht selten verletzenden und un-
gerechten, die Wirklichkeit verzeichnenden Vorwiirfen und Anklagen das Anlie-
gen dieser Humanisten, um sie einmal so zu nennen, herauszuhdren, es auf die
sachliche Problematik zu bringen, dann wird ein Bild vom Menschen sichtbar, das
in der Tradition des abendlandischen Humanismus steht, so wenig gern vielleicht
die Humanistische Union dieses Wort hort und so unbehaglich vielleicht auch an-
deren dabei zumute ist.

Es geht der ,,Humanistischen Union“ zweifellos um den Geist; und alle Fragen,
Verwahrungen und Vorwiirfe, die sie gegen die Kirche erhebt, gehen von diesem
Standpunkt aus: der Mensch als geistiges Wesen. Nicht seine wirtschaftlichen, seine
politischen, seine sonstigen Beziehungen als solche sind gefragt, sondern er und
seine Beziehungen unter der Riicksicht des Geistes.

Damit stehen die ,,Humanisten zweifellos in der geistigen Tradmon Europas,
sie sind Erben und Nachfahren der Humanisten aller Zeiten. Und wie diese weh-
ren sie sich gegen alle Institutionalisierung des Geistes, die ja immer den Geist zu
ersticken droht. Man kann wohl alle gravamina der Humanisten von daher letzt-
lich erkliren. Es ist deswegen kein Zufall, daf} eine Erscheinung wie die katholi-
sche Kirche, die nach ithrem eigenen Selbstverstindnis sichtbar gewordener Geist
ist, die vom Heiligen Geist getragen, erleuchtet und ermichtigt wird, den Huma-
nisten nicht nur unheimlich, sondern geradezu als Verzerrung alles Geistigen vor-
kommen mufl. Deswegen die nahezu faszinierte Beobachtung aller Lebensvor-
ginge dieser Kirche, deshalb die Allergie gegen alles, was katholisch ist, deshalb

4 Von ca. 260 Titeln in 15 Heften der ,Vorginge* befassen sich:
50 mit Schulproblemen (Gemeinschaftsschule, Kindergarten bis Hochschule und Erwachsenenbildung),
50 ausdriicklich mit der katholischen Kirche,
49 mit Gesetzgebung, Strafrecht (besonders 5. und 6. Gebot, Sonntagsruhe),
38 mit Religionsfreiheit erc.,
33 mit Kulturpolitik, Presse, Film, Theater, Rundfunk,
12 die evangelische Kirche betreffend,
12 iiber die Humanistische Union (Zweck, Ziel, Klage),
8 gegen die Bundespriifstelle fiir jungendgefihrdende Schriften,
8 betr. Literatur, Buchbesprechungen.

436



Die Humanistische Union

die heftigsten Reaktionen gegen die katholische Kirche, wihrend man geneigt ist,
dhnliche Erscheinungen auf protestantischer Seite — man denke nur einmal nach,
wie sehr sich evangelische Kirchenminner in Fragen der konkreten Politik ex-
poniert haben, und vergleiche das einmal mit dem, was katholische Bischéfe tun
oder getan haben — nur als ,Echo® auf das Machtstreben der katholischen Kirche
zu bezeichnen.

Mit dieser Sorge fiir den Geist hingt eine Auffassung der Freiheit zusammen,
die man mit Fug und Recht als individualistisch bezeichnen kann. Auch hier stehen
die Humanisten in einer durchaus genuinen abendlindischen Tradition. Thre Frei-
heitsidee, soweit man bei Menschen so verschiedener geistiger Herkunft iiberhaupt
von einer einzigen Idee sprechen kann, hat ihren Ursprung und ihre typische Fir-
bung eher aus dem calvinisch-angelsichsischen Raum: das Mifitrauen gegeniiber
dem Staat und allen weltlichen Institutionen. Dieses Unbehagen geht so weit, daf§
auch die ,Humanistische Union® nur mit schlechtem Gewissen gegriindet wurde.
»Einen Verein zu griinden oder ihm beizutreten, ist ein Unternehmen, das Ver-
legenheit und Unlust bereitet.“ Nur der Notwendigkeit gehorchend, da ein einzel-
ner in einem Staat, der von Gruppen beherrscht wird, nichts ausrichtet, wurde sie
gegriindet, Vielleicht ist inzwischen das Unbehagen geschwunden.

Es besteht kein Grund, die These vom Menschen als einem freien Geist zu leug-
nen. Der Mensch ist Geist. Aber er ist kein geschichtsloser, wie ihn die Humanisti-
sche Union zu sehen scheint, er ist ein geschichtlicher Geist, ein sich durch seine
freien Handlungen verwirklichender und erst darin ganz zu sich Kommender
Geist. Geschichtlich sein heifit aber nicht nur der sein, der man durch seine eigenen
Entscheidungen geworden ist, sondern auch der, der man durch die Entscheidungen
der vor uns Handelnden geworden ist. Der Raum, in dem wir und in dem die
Humanistische Union lebt, ist Europa. Und in diesem Raum hat die Kirche die
Werte, von denen wir alle leben, geprigt. Die geistigen Landschaften dieses Erd-
teils sind grundlegend von der Kirche geformt worden, und man kann deshalb
nicht mit dem Punkt Null anfangen, wie es die Humanistische Union in einer sehr
jakobinisch verstandenen Gleichheitsauffassung mochte. ,Nur durch Christus ist
Aristoteles gerettet worden®, schreibt Erasmus, der grofle Humanist®. ,,Nur durch
die Kirche also lebte die antike Kultur fort und wurde aus ihrem Schofle heraus
neu geboren®, heifit es bei Ernst Troeltsch®. Und Windelband sagt: ,, Die Errungen-
schaften des griechischen Geistes wiren rettungslos dem Untergang preisgegeben
gewesen, wenn nicht mitten in dem Zusammenbruch der alten Welt eine neue gei-
stige Macht erstarkt wire, der die S6hne des Nordens sich beugten und die mit
fester Hand die Giiter der Kultur iiber die Jahrhunderte des Umsturzes in die
Zukunft hiniiberzuretten wufite. Diese Macht war die christliche Kirche.*? Aber

5 Opus ep. ed. Allan, ep. 1381, 300.
8 Gesammelte Schriften IV, Tiibingen 1925, 822.
7 Zitiert Alexander Riistow: Ortsbestimmung der Gegenwart. I1, Ziirich 1952, 608.

437



Oskar -Simmel

die Kirche hat die unverginglichen Werte, die der griechische Geist entdeckt hatte,
nicht nur bewahrt, sie hat sie vertieft, und sie hat im Vollzug ihrer Theologie ganz
neue Werte entdeckt. Es waren z. B. die christologischen Streitigkeiten des 4. und
5. Jahrhunderts, die dazu halfen, den Begriff der ,Person® erst zu kliren. Es
waren die grofflen Gnadenkimpfe des 4.—6. Jahrhunderts, vor allem auch die iiber
viele Jahrhunderte sich erstreckende Auseinandersetzung der Kirche mit dem Staat,
die den Begriff der menschlichen Freiheit in all ihren Arten genauer zu erkennen
suchte. Es soll hier weder einem ,Kulturkatholizismus“ das Wort geredet werden,
der Wesen und Aufgabe der Kirche verkennt, noch soll die Antike als nie zu er-
reichendes, aber immer zu erstrebendes Ideal vorgestellt werden, es soll ganz ein-
fach an die Tatsache erinnert werden, dafl dieses Europa ohne die Antike nicht
verstandlich ist und dafl die Werte des antiken Geistes diesem Europa durch die
Kirche vermittelt wurden.

So sikularisiert diese Welt von heute auch ist, sowenig sie von ihren Urspriingen
wissen mag, sosehr sie sie nicht selten verleugnet, der Untergrund, aus dem sie
immer noch lebt, ist der durch die Kirche geformte und tiberhohte Geist der An-
tike, der im Licht des Evangeliums neu und tiefer zu glinzen begann. Was A. Rii-
stow von der Ehe sagt: ,Diese Sanktionierung der Monogamie durch das Chri-
stentum, welche Motive dabei auch immer im Spiele gewesen sein mogen, gehort
zu den grofiten und heilsamsten menschlichen Leistungen und Verdiensten®; das
gilt von vielen, vielleicht sogar von den meisten Werten und Institutionen Europas.

Der Raum also, in dem wir leben, in dem auch die , Humanistische Union“ lebt,
ist nicht geschichtslos. Er ist bis in seine letzten Wurzeln hinein vom Christentum,
vor allem von der katholischen Kirche, getrinkt. Das Lebensgefiihl Europas ist in
der Kirche Roms groff geworden, und auch wenn sich spiter grofle Teile dieses
Erdteils von der Kirche getrennt und damit den lebendigen Zusammenhang mit
ihrer Tradition verloren haben, dndert das nichts an der Tatsache, daf die katholi-
sche Kirche bis auf den heutigen Tag eine lebendige Wirklichkeit in diesem Raum
geblieben ist. Ohne ihre bildende und formende Kraft hitte Europa niemals die
universale Bedeutung fiir die Welt gewonnen, die ihm heute zukommt. Dieser Ein-
fluf} auf das europiische und damit auf das gesamte Geistesleben ist also in der Ge-
schichte des Erdteils begriindet und kann ohne Vergewaltigung dieser Geschichte,
und damit auch der Gegenwart, nicht einfach ausgeschaltet werden.

Niemand wird leugnen, dafl es im Verlauf der Kirchengeschichte nicht auch
immer wieder unberechtigte Eingriffe der Kirche ins 6ffentliche Leben der Staaten
und der Gesellschaft gab, wobei man freilich nicht vergessen sollte, dafl jede Zeit
mit ithrem Maf zu messen ist, nicht mit dem unsrigen. Derartige Ubergriffe gibt es
auch bei andern Machtgruppen, und immer wird man verschiedener Meinung sein
konnen, ob ein Einfluf} berechtigt oder unberechtigt ist, weil in den Fragen des Er-

8 Riistow a.2.0. 225.

438



Die Humanistische Union

messens meist keine klaren Grenzlinien zu ziehen sind. Es hat darum wenig Sinn,
sich mit den einzelnen, meist in den , Vorgingen® verdffentlichten Beispielen sol-
chen nach Meinung der Humanistischen Union unberechtigten Einflusses ausein-
anderzusetzen. Solcher Streit wird leicht zu einer Beckmesserei auf beiden Seiten.

Wichtiger ist es, das dahinterstehende Anliegen zu erkennen. Das ist, wie schon
gesagt, der Mensch als freier Geist. Aber dieser Mensch lebt in der Welt, lebt in
gesellschaftlichen Beziehungen. Wie steht es mit der Welt, wie vor allem mit den
gesellschaftlichen Ordnungen? Aus der konkreten Situation Deutschlands stellt sich
die Frage vor allem so: Steht diese Welt unter ihrer eigenen Gesetzlichkeit? Hat in
einer pluralistischen Gesellschaft das religitse oder gar konfessionelle Moment ein
solches Gewicht, daff davon auch solche betroffen sein kénnen, die sich nicht zu
dieser Religion oder Konfession bekennen?

Die Humanistische Union lehnt jegliche religits oder gar konfessionell be-
stimmte Ordnung dieser Welt und der menschlichen Gesellschaft ab. Zwar sagt ihr
Wortfiihrer, dafl es das gute Recht sowohl der christlichen Kirchen als auch kon-
fessioneller Verbinde sei, ,sich an der 6ffentlichen Meinungsbildung und an der
Gestaltung unseres gesellschaftlichen Lebens zu beteiligen® . Aber das ist im Grund
graue Theorie; denn wo immer die Kirche, besser gesagt, irgendein Vertreter dieser
Kirche auch nur irgendetwas zu einem der das &ffentliche Leben bewegenden Pro-
bleme verlauten 143t wird das von der Humanistischen Union als unberechtigte
Einmischung in das Leben der pluralistischen Gesellschaft angeprangert.

Nun liefe sich von einer recht verstandenen Kirchentheologie her einiges zu dem
Problem sagen. Aber eine solche Argumentation hitte wenig oder keine Aussicht,
von Vertretern der Humanistischen Union angenommen zu werden, da damit
bereits der Standpunkt der Kirche eingenommen wire. Darum scheint uns der Weg
von der Welt und vom Menschen her gangbarer zu sein. :

Worum geht es im Grund? Um die Eigenstindigkeit der Welt und ihrer Ord-
nungen, vor allem der gesellschaftlichen Beziehungen. Es ist keine Verfilschung
der geschichtlichen Wirklichkeit, wenn wir sagen, dafl die berechtigte Seite dieses
Anliegens zuerst von den Theologen der Kirche vorgetragen wurde. Es ist die
hohe spekulative Theologie der katholischen Kirche gewesen, in der diese Proble-
matik zum erstenmal klar ausgesprochen wurde, in der Lehre von den Zweit-
ursachen, die vor allem Thomas von Aquin entwickelt hat. Diese besagt zunichst,
daf Gott die Erstursache ist, jene, die allen andern vorausliegt, nicht zeitlich, nicht
numerisch der Zahl nach, sondern in dem Sinn, daf} er der ist, ohne den iiberhaupt
nichts wiire und der darum alle anderen Ursachen, mégen sie noch so wirkkriftig
sein, wesentlich tibersteigt, d. h. daff Gottes Ursichlichkeit ganz anderer Art ist,
weil sie auf das Sein der Dinge schlechthin geht. Die Zweitursachen aber sind
die Geschopfe, d. h. es kommt den Geschdpfen eine Eigenwirklichkeit und Eigen-

9 Vorginge 1 (1962) 2.

439



Oskar Simmel

wirksamkeit zu, die sie zwar nicht unabhingig von Gott macht, die thnen aber
eine Wirksamkeit zuschreibt, die nicht die Gottes ist.

Erst diese Lehre von den Zweitursachen hat die rationale Durchdringung der
Welt moglich gemacht. Denn erst jetzt erhalten die Dinge und ihr Wirken, unab-
hiingig von aller Theologie, eine solche Bedeutung, dafl es wert ist, sich mit thnen
zu beschiftigen. Miiller-Armack schreibt von der geistig-wissenschaftlichen Fundie-
rung des europiischen Wirtschaftsstils: , Der Ubergang, den Europa fand, beruhte
darauf, daf} er in der Struktur der Theologie des Mittelalters angelegt war, dafl
in der Scholastik im Gegensatz zu den asiatischen Theologien eine geistige Form
entwickelt war, die die Zusammenhinge der konkreten Welt in einem umfassen-
den Ordnungssystem einbeschlof}. Wihrend die asiatischen Theologien das Denken
seit je nur im Kreis des Metaphysischen hielten und seine Kraft dauernd in ihm
absorbierten, leitete das mittelalterliche Weltbild bereits zu einer Wissenschaft der
natiirlichen Dinge iiber. Schon das Spatmittelalter vermag so mit Erfindungen auf-
zuwarten: Uhr, Schiefpulver, Buchdruck, Turbine, Kompaf}, Astrolabium, in
denen sich der Geist wissenschaftlicher Technik vor seinem eigentlichen Zeitalter
bereits ankiindigt.“ 1 Dafl der menschliche Geist dabei einen Weg gegangen ist, der
ihn in Gegensatz zu Kirche und Offenbarung brachte, hat neben vielem anderen
seinen Grund auch darin, dafl diese Fragen zu den schwierigsten tiberhaupt ge-
horen, vor die sich der Mensch gestellt sieht.

Das Anliegen der ,Humanistischen Union® wire also berechtigt und ihr Ein-
treten fiir die Sachbereiche der Welt, fiir eine recht verstandene ,, Weltlichkeit”
wire in Ordnung und zu bejahen, wenn es nicht so einseitig wire: es fehlt die der
Welt immanente Bewegung nach oben. Zwei Griinde sind dafiir ausschlaggebend:
das Bild vom Menschen und das Bild Gottes.

Der Mensch wird rein horizontal gesehen, einstufig und in diesem Sinn einschich-
tig. Zwar wird der Bezug des Menschen zu Gott nicht geleugnet, wenigstens grund-
sitzlich nicht, aber er bleibt rein duflerlich; man kann ihn haben oder auch nicht.
Keineswegs entspringt er dem Wesen des Menschen. Damit bleibt auch die gesell-
schaftliche Bezogenheit dem Menschen rein duflerlich, ohne ein Ordnungssystem,
rein pragmatisch, ohne irgendwelche Ringe. Die Werte, denen sich die einzelnen
Gruppen dieser Gesellschaft verpflichtet fithlen, verdienen alle die gleiche Achtung
und Aufmerksamkeit. Die Offenheit, die fiir Szczesny das Kennzeichen der plu-
ralistischen Gesellschaft ist, ist im Grunde nichts anderes als die Offenheit der
mathematischen Reihe, deren Zahlen ebenfalls alle gleichwertig sind.

Aber der Mensch ist kein nur horizontales Wesen, und sein Bezug zu Gott ist
nicht etwas, was ihm nur von auflen her zukime. Der Mensch ist seinem innersten
Wesen nach auf Gott ausgerichtet, und alles, was in diesem innersten Wesen sitzt,
dort seinen Grund hat, muf} diese Ausrichtung irgendwie sichtbar werden lassen.

10 Alfred Miiller-Armack: Religion und Wirtschaft. Stuttgart 1959, 82.

440



Die Humanistische Union

Man kann zwar rein erkenntnismiflig von dieser Ausrichtung abstrahieren, sie
einmal nicht beriicksichtigen, aber man kann den konkreten Menschen mit seinen
konkreten Beziigen, vor allem mit jenen, die aus seinem Wesen entspringen, nicht
ohne den Bezug auf Gott haben.

Gerade die Gesellschaftlichkeit des Menschen, also das, was ihn in die mensch-
liche Gesellschaft einordnet und dementsprechend diese selbst wieder ordnen muf,
hat ihren Wurzelgrund genau dort, wo der Mensch in besonderer Weise auf Gott
ausgerichtet ist. Wieso? Betrachten wir das, worin der Mensch vor allem Mensch
ist, ndmlich sein Erkennen und sein Streben, dann sehen wir, daf er in beiden nach
dem Unendlichen ausgreift. Er begniigt sich nicht mit einer stiickweisen Erkennt-
nis, so bruchstiickhaft sein Erkennen auch sein mag. Er mochte alles wissen, was ist.
Darum driickt er auch seine Erkenntnisse in diesem Wort aus: das ist so. Und
nichts, was ist, ist deswegen grundsitzlich seinem Erkennen entzogen. Auch in sei-
nem Streben begniigt er sich grundsitzlich nicht mit irgendeinem Gut, sondern
immerfort strebt er neuen Giitern zu. Der Mensch begniigt sich weder in seinem
Streben mit irgendeiner Endlichkeit, sondern irgendwie findet er keine Grenzen,
ist er grenzenlos, mafilos, sosehr er in sich die Grenze erfihrt. Und eben diese
Diskrepanz weist auf das Nichtdiskrepierende hin, wie ein Bild auf das Eigent-
liche hinweist, nimlich auf das, was es darstellt. Solche Gedankenginge haben mit
Religion oder mit einer bestimmten Konfession noch gar nichts zu tun, sie sind all-
gemein menschlich und deswegen sind sie auch bei allen Volkern und zu allen Zei-
ten mehr oder weniger klar zu finden. Darin wird nur das innerste Wesen des
Menschen sichtbar, sein Angelegtsein auf Gott, auf den Unendlichen. Die Unvoll-
kommenbheit des Bildes, das endlose Fragen nach dem, was ist, zeigt irgendwie das
endlose Sein selbst. Die katholische Theologie hat diese Tatsache nicht geschaffen
oder kiinstlich konstruiert, sondern nur benannt, wenn sie den Menschen Bild
Gottes nennt.

Nun kann aber der Mensch die Werte des Erkennens und des Strebens nur in
Gemeinschaft mit anderen Menschen verwirklichen. Erkenntnis geschieht nur im
Dialog, und jene Giiter, in denen der Mensch zum Menschen wird, kénnen nur in
der liebenden Vertrautheit zweier Menschen verwirklicht werden. Das heifit aber,
anders ausgedriickt, nichts anderes, als daf} die menschliche Gemeinschaft genau
dort ihren Wurzelgrund hat, wo der Mensch nach dem Unendlichen ausgreift, in
seinem Erkennen und in seinem Streben. Von diesem Wurzelgrund her lebt jeg-
liche menschliche Gesellschaft. Das, besser, der Unendliche sitzt im Lebensgrund
der menschlichen Gesellschaftsordnung.

Man kann natiirlich in einer konkreten Einzelfrage der menschlichen Gesell-
schaft einmal von diesem Bezug abstrahieren, wenn man sich nur bewuft ist, daf
man abstrahiert, und diesen Bezug nicht in Frage stellt oder gar leugnet. Je mehr
aber eine Frage auf den Grund der menschlichen und gesellschaftlichen Existenz
geht, je mehr sie den Menschen als solchen in seiner konkreten Existenz innerhalb

441



Oskar Simmel

der menschlichen Gesellschaft trifft und damit nach Wesen und Grund der mensch-
lichen Gesellschaft iiberhaupt fragen muff, um so weniger kann sie von diesem
Bezug absehen, ohne eine falsche Antwort zu werden. Das hat mit Konfessionalis-
mus nichts zu tun. Es ist das nichts anderes als die sachgerechte Antwort auf eine
sachgerechte Frage. Darum gibt es eine Gemeinsamkeit der Fragen und Antworten
in der gesamten Menschheit auf diesem Gebiet des gesellschaftlichen Lebens.

Der entscheidende Punkt also, der uns von der Humanistischen Union trennt,
ist nicht die Weltlichkeit dieser Welt als solche, ist nicht die Sachgesetzlichkeit der
irdischen Ordnungen, ist nicht die heimliche Theokratie, der die katholische Kirche
vielleicht alle unterwerfen mochte, der entscheidende Punkt ist die reine Inner-
weltlichkeit, die keinen Bezug mehr nach oben hat.

Man sagt vielleicht, das stimme nicht; denn auch die Humanistische Union leugne
weder Gott noch leugne sie die Beziehung des Menschen zu Gott, wie sie in den
Religionen ihren Ausdruck finde. Das tut sie gewif} nicht ausdriicklich, im Gegen-
teil: sie betont nachdriicklich, daf} der einzelne Biirger die Freiheit habe, sich zu
einem religidsen Glauben zu bekennen. Aber ihre Auffassung von den irdischen
Ordnungen zeigt, dafl Gott mit dieser Welt nichts zu tun hat und umgekehrt. Die-
ser Gott bleibt drauflen. Vielleicht ist dieser Gott der Gott des Deismus, der diese
Welt sich selbst iiberlassen hat und in seliger Ferne irgendwo in den Himmeln
thront, ein Gott, der im Grund nichts anderes ist als eine Funktion der Vernunft,
deren einziger Zweck es ist, das Humanum zu ermdglichen und zu erhalten, die
menschliche Kultur als einen absoluten Wert in sich.

Dieser Gottesbegriff hat mit dem christlichen nichts gemein. Denn eben der
absolut transzendente Gott ist dieser Welt inwendig zugegen, er ist mitten in ihr,
nicht als ein ihr von auflen zukommendes Prinzip, sondern als der die Geschopf-
lichkeit zuinnerst tragende und erhaltende Gott, der ,alles in allem* ist. Die Pro-
fanitdt dieser Welt, ihre Weltlichkeit ist zuinnerst von Gott getragen, von ihm
umfaflt und niemals von ihm ins Absolute entlassen. Wie konnte Gott etwas in
ein Absolutes entlassen, was nicht er selbst wire?

Diese Lehre vom inwendigen Gott — sie wire von der Christologie des Kolosser-
briefes her zu ergiinzen — bedeutet nicht, dafl damit alles und jedes theologisch und
religids zu ordnen ist. Es wurde schon auf die Lehre von den Zweitursachen hin-
gewiesen. Aber es bedeutet, dafl die Kirche nicht nur kraft des Auftrages Christi,
sondern auch von der Ordnung der Schépfung her einen legitimen Ort im Leben
des Menschen hat, insofern er Individuum und insofern er ein Gesellschafts-
wesen 1st.

Den Anspruch darauf hat sie freilich so geltend zu machen, wie es der inneren
Ordnung der Sachen entspricht; denn gerade sie hat auch Riicksicht zu nehmen auf
die konkrete Geschichte und Situation einer Kultur. Sie kann also in einer von
einem demokratischen Lebensgefiihl geformten Zeit, auch wenn sie selbst keine
Demokratie ist, diesen Anspruch an das 6ffentliche Leben nicht in den Formen

442



Sittliche Grundsitze im [ngendschutz

absolutistischer Gewaltenausiibung zur Geltung bringen. Sie muf es in den For-
men demokratischer Spielregeln tun. Wer freilich die wesenhafte Immanenz Got-
tes iberhaupt nicht sieht, fiir wen Gott in deistischer Transzendenz thront oder
iberhaupt nicht existiert, es sei denn als absolute Idee des Humanum, fiir den mufl
von vornherein auch der bescheiden vorgetragene Anspruch der Kirche eine un-
berechtigte Bevormundung der Welt sein. Aber wird ein solcher Humanist damit
der Erfahrung der Geschichte und des Lebens gerecht?

Sittliche Grundsitze im Jugendschutz

Walter Becker

Bei Diskussionen und Podiumsgesprichen, die in der letzten Zeit von der Bundes-
arbeitsgemeinschaft ,Aktion Jugendschutz® durchgefithrt wurden, kam immer
wieder zum Ausdruck, dafl die eigentliche ,Krise® des Jugendschutzes darin be-
steht, dafl allgemeingiiltige Mafistibe in weiten Kreisen der Bevélkerung geleugnet
werden. Von welchen sittlichen Grundsdtzen soll der Jugendschutz ausgehen? Eine
pluralistische Gesellschaft sei — so sagt man — dadurch gekennzeichnet, daf} alle
iiberkommenen Wertvorstellungen im Wandel begriffen seien und dafl immer
mehr sittliche Maximen nur noch von einer Minderheit bejaht wiirden. Die all-
gemeine Toleranz, die unsere Gesellschaft kennzeichnet oder kennzeichnen soll,
fihrt zu der bekannten allgemeinen ,,Verunsicherung® in der Welt der Werte.
Man spricht von einem Verlust der Mitte und von einer verlorenen Wertwelt. Gibt
es noch ein Minimum an sittlichen Grundiiberzeugungen, eine ,einfache“ Sittlich-
keit, zu der sich jeder, auch der atheistische Anarchist bekennen kann? Welche sitt-
lichen Krifte und Werte tragen den Jugendschutz? Wo besteht noch eine Einig-
keit aller die Gesellschaft tragenden Krifte, wenn es um Losung von Problemen
geht, die die Gesamtheit angehen und die sich der demokratischen Mehrheitsent-
scheidung entzichen?

Diese Problematik wird deutlich beil einzelnen Mafinahmen, die im Interesse
eines Jugendschutzes durchzufiihren sind. Daher seien einige Beispicle angefiihrt:

443



